

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

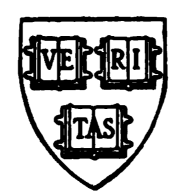
We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

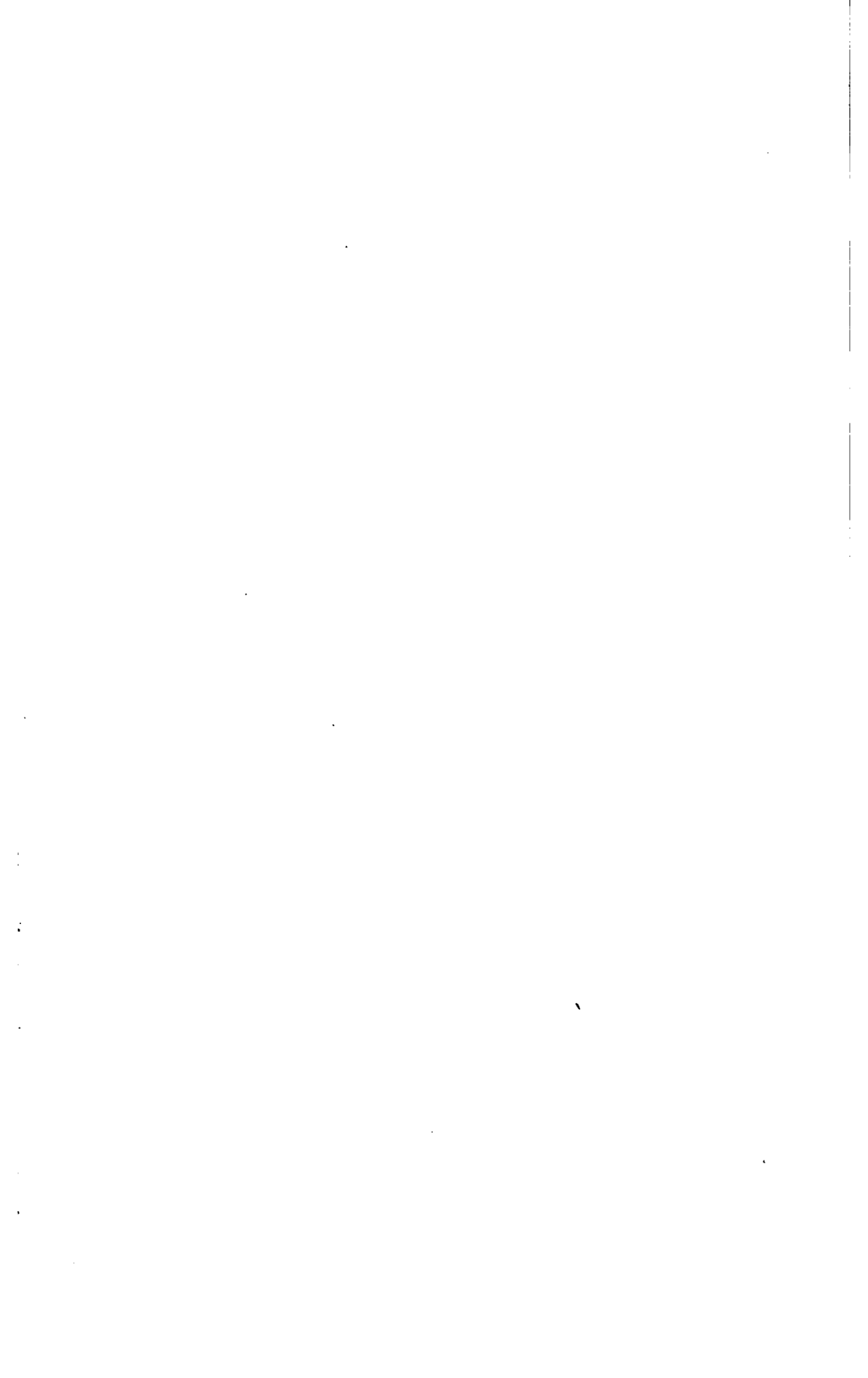
#### **Barvard** College Library

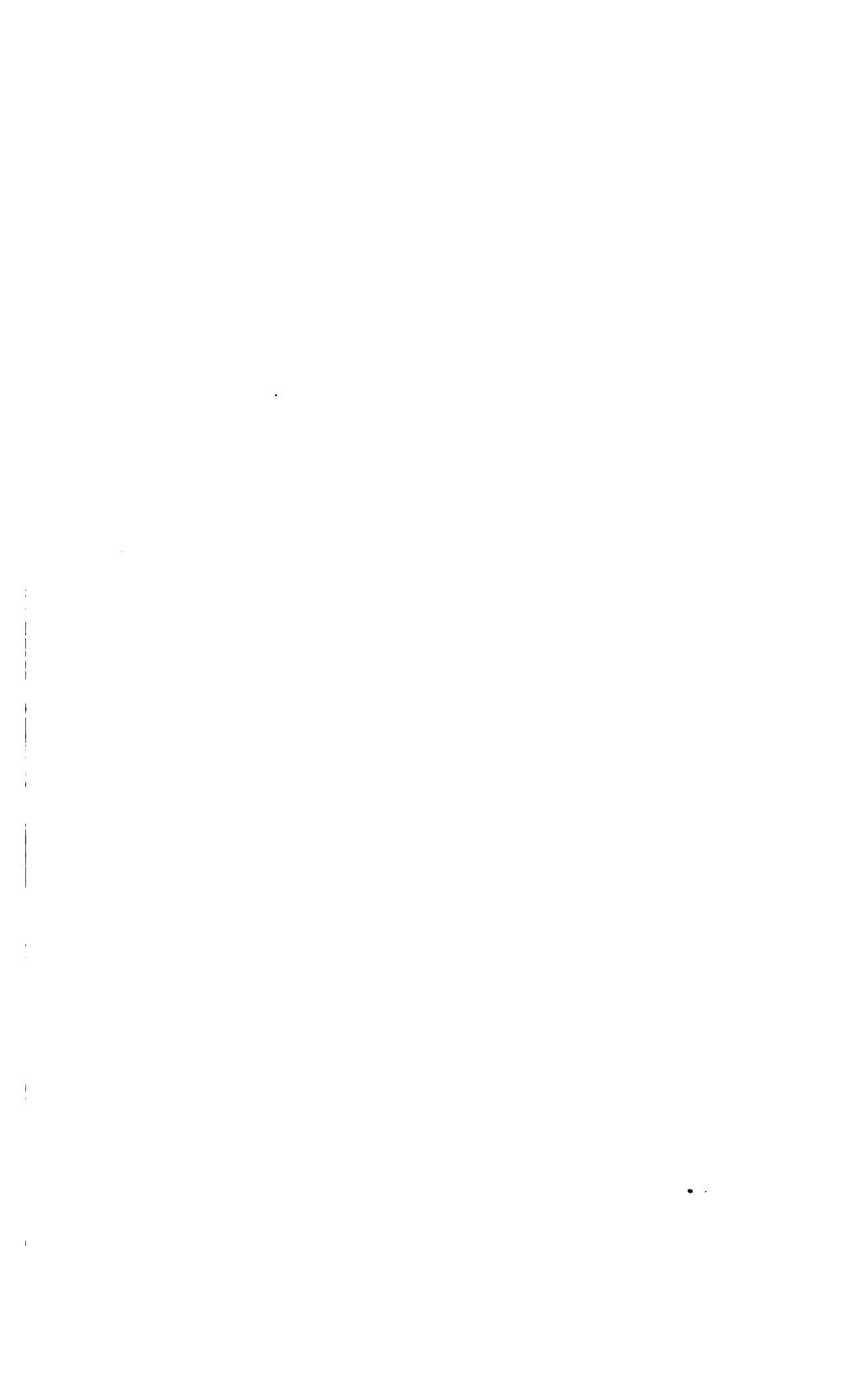


# FROM THE J. HUNTINGTON WOLCOTT FUND

GIVEN BY ROGER WOLCOTT [CLASS OF 1870] IN MEMORY OF HIS FATHER FOR THE "PURCHASE OF BOOKS OF PERMANENT VALUE, THE PREFERENCE TO BE GIVEN TO WORKS OF HISTORY, POLITICAL ECONOMY AND SOCIOLOGY"







## Das Recht des modernen Staates.

Erster Band.

## Allgemeine Staatslehre.

Von

### Dr. Georg Jellinek,

ord. Professor der Rechte an der Universität Heidelberg.

Zweite,

durchgesehene und vermehrte Auflage.

Berlin.

Verlag von O. Häring. 1905.

# Allgemeine Staatslehre.

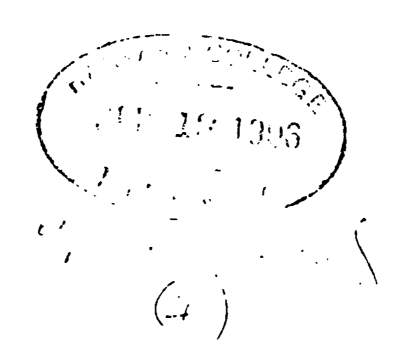
Von

Georg Jellinek.

Zweite, durchgesehene und vermehrte Auflage.

Berlin.

Verlag von O. Häring. 1905. Gov 520.4.18



#### Vorrede zur ersten Auflage.

Das vorliegende Werk verdankt seine Entstehung sowohl dem begreiflichen Drange des Forschers, den Ertrag eines wissenschaftlichen Lebens, der bisher in einer Anzahl von Monographien sich darstellte, zu systematischer Einheit zusammenzufassen, als auch dem Wunsche des Lehrers, seine Zuhörer auf ein Buch verweisen zu können, das, dem gegenwärtigen Zustand der Wissenschaft angemessen, auch literarisch die Auffassung der Probleme vertritt, wie er sie vom Katheder herab verkündigt.

Aber nicht nur an Fachgenossen und Schüler will es sich wenden. Das Interesse an den staatlichen Grundproblemen ist ja zweifellos vor den sozialen Fragen in den Hintergrund getreten, und größere Aufmerksamkeit pflegen gegenwärtig nur diejenigen Arbeiten über Staatslehre zu erregen, die in der Modetracht der Sozialpolitik oder der Soziologie auftreten.

Es ist denn auch seit mehr als einem Menschenalter kein zusammenfassendes Werk auf diesem Gebiete entstanden, das über den engen Kreis der Zunft hinausgegriffen hätte. Gewiß ist daran auch der Zustand der Wissenschaft schuld. Wie wenig ist da von sicheren Resultaten aufzuweisen! Ist doch fast alles strittig: Methode, Plan und Ziel der Forschung, Art der Feststellung und Durchbildung der einzelnen Ergebnisse. Die gründliche, fast möchte ich sagen: mikroskopische Art der neueren Untersuchungsweise hat dem gläubigen Vertrauen früherer Zeiten ein Ende gemacht und dort, wo man einst felsenfeste Axiome sah, ein wogendes Meer von Zweifeln geschaffen.

Und dennoch kann ein lebenskräftiges Volk zu keiner Zeit eine ausgeprägte Lehre vom Staate entbehren. Es muß daher von der fortschreitenden Wissenschaft immer wieder der schwierige Versuch gewagt werden, den Staat ihrer Zeit für ihre Zeit zu erfassen und darzustellen. So will denn auch dieses Werk die Ergebnisse der neueren Forschung einem weiteren Kreise zugänglich machen.

Damit ist aber auch die Art der Darstellung gegeben. Sie darf einerseits nichts voraussetzen, was nur dem Fachmann bekannt ist, und muß anderseits mit einer selbständigen Ansicht durch ein Heer von Kontroversen hindurchschreiten, ohne durch zu umfangreiche Polemik gegen abweichende Meinungen den Leser zu verwirren. Die Literaturangaben sollen auch dem weniger Belesenen dienen; daher war aus der unabsehbaren Menge von Arbeiten, die der Soziallehre des Staates gewidmet sind oder mit ihr in Verbindung stehen, eine passende Auswahl zu treffen. Doch wird in allen wichtigen Fragen auch der Kundige, vornehmlich im letzten Buche, die Literatur in weitestem Umfange benutzt finden. Hinsichtlich der älteren Literatur habe ich, um Wiederholungen zu vermeiden, häufig auf meine früheren Arbeiten verwiesen.

Über Plan und Inhalt des ganzen Werkes habe ich mich in den einleitenden Untersuchungen des näheren ausgesprochen. Der vorliegende Band ist zugleich ein in sich abgeschlossenes Werk. Wenn an verschiedenen Stellen nähere Ausführungen vermist werden, so sei zur Ergänzung auf den zweiten Teil verwiesen. Er soll die spezielle Staatslehre enthalten, als Darstellung der einzelnen Institutionen des modernen Staates, und zwar in stetem Hinblicke auf die deutschen Verhältnisse. Soll nämlich ein solches Unternehmen sich nicht ins Grenzenlose verlieren, so müssen sich seine Resultate um einen festen Mittelpunkt kristallisieren, der kein anderer sein kann als der eigene Staat und das heimische Recht.

Heidelberg, im Juli 1900.

#### Vorrede zur zweiten Auflage.

Nach verhältnismäsig kurzer Zeit ist eine zweite Auflage der Allgemeinen Staatslehre notwendig geworden, noch ehe es mir möglich war, den zweiten Band des ganzen Werkes zu vollenden. Auch ist unterdessen eine vortreffliche, von mir autorisierte französische Übersetzung des Buches bereits zum Teil erschienen, eine russische schon vor zwei Jahren veranstaltet worden. Das ist wohl als Zeichen dafür zu deuten, dass das Interesse an den Problemen der allgemeinen Staatslehre wieder im Steigen begriffen ist, dem gesamten Streben der Gegenwart entsprechend, das auf Zusammenfassung der unermesslichen Einzelforschung auf allen Wissensgebieten gerichtet ist und den toten Stoff einer ungeheuren Tatsachenfülle sinnvoll zu beleben und zu durchgeistigen verlangt.

Diese neue Auflage wurde nicht nur gründlich durchgesehen und hat dabei mehrere Verbesserungen erfahren, sie hat auch manche Änderung und eine nicht unbeträchtliche Erweiterung aufzuweisen, indem Wichtiges eingehender ausgeführt oder (wie z. B. die Untersuchungen über rechtliche Macht, S. 351 ff.) neu hinzugekommen ist.

Die umfangreiche Literatur, die in dem Lustrum seit dem Erscheinen der ersten Auflage die zahlreichen Probleme der allgemeinen Staatslehre erörtert oder berührt hat, ist, soweit es im Rahmen eines solchen Werkes möglich und nötig ist, angeführt und benützt worden. Auch kritische Erörterungen sind, namentlich zur Abwehr, hinzugefügt worden. Hingegen wurde manche polemische Bemerkung aus der ersten Auflage in die zweite nicht mit herübergenommen.

Der Druck des Buches hat bereits im Februar d. J. be-

gonnen, auf spätere Erscheinungen konnte daher nur noch ganz ausnahmsweise Rücksicht genommen werden.

Um den Gebrauch des Buches zu erleichtern, wurde ihm, vielen Wünschen entsprechend, ein eingehendes Register angefügt.

Heidelberg, im Juli 1905.

Georg Jellinek.

### Inhaltsverzeichnis.

#### Erstes Buch.

| Einleitende | Untersuchungen. |
|-------------|-----------------|
|-------------|-----------------|

|    | Erstes Kapitel. Die Aufgabe der Staatslehre                                                                                                                                                                                                     | Seite<br>3—23 |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 1. | Die wissenschaftliche Stellung der Staatslehre Gesellschaftswissenschaften und Staatswissenschaften. Die einzelnen Staatswissenschaften. Die Staatslehre als theoretische Staatswissenschaft.                                                   | 3— 9          |
| 2. | Die Gliederung der Staatslehre                                                                                                                                                                                                                  | 9—13          |
| 3. | Die Politik und ihr Verhältnis zur Staatslehre Die Politik als angewandte Staatswissenschaft und als Kunstlehre. Ihre Bedeutung für die Staatslehre und die Staatsrechtslehre insbesondere.                                                     | 13—19         |
| 4. | Kausal- und Normwissenschaft                                                                                                                                                                                                                    | 19—21         |
| 5. | Begrenzung der Aufgabe einer allgemeinen Staatslehre.  Ausschließung prähistorischer Forschung. Beschränkung auf die heutige abendländische Staatenwelt. Ausschluß der Politik, mit Ausnahme der Grenzgebiete zwischen ihr und der Staatslehre. | 21—23         |
|    | Zweites Kapitel. Die Methodik der Staatslehre.                                                                                                                                                                                                  | 24—51         |
| 1. | Notwendigkeit methodologischer Untersuchung.  Methodologische (Verwirrung in den Sozialwissenschaften und deren Gründe, Feststellung der Forschungsprinzipien der Staatslehre gefordert.                                                        |               |

|                                                            | Seite                |
|------------------------------------------------------------|----------------------|
| 3. Öffentliche Meinung und Staat                           | <b>99</b> —100       |
| 4. Familie und Staat                                       | 100—101              |
| 5. Verbandsleben und Staat                                 | 101—103              |
| 6. Wirtschaft und Staat. Verfassungsentwick-               |                      |
| lung von wirtschaftlichen Momenten mit-                    |                      |
| bestimmt. Klassenlehre und Staatslehre.                    |                      |
| Einfluss staatlicher Rechtsordnung auf das                 |                      |
| Wirtschaftsleben und umgekehrt. Staat                      |                      |
| als Wirtschaftssubjekt, Gegenstand der                     |                      |
| Staatswirtschafts- oder Finanzlehre                        | 103—108              |
| 7. Religion und Staat                                      | 108—109              |
| 8. Die politischen Parteien und der Staat:                 |                      |
| notwendige, zufällige, unechte, fragmen-                   |                      |
| tarische Parteien. Politisches Parteileben,                |                      |
| Kampf der Gesellschaft um staatliche Herr-                 |                      |
| schaft                                                     | 109112               |
| 9. Nation und Staat. Nationen nicht natür-                 |                      |
| liche, sondern geschichtlich-soziale Bil-                  |                      |
| dungen. Kein einzelnes objektives Kri-                     |                      |
| terium der Nation möglich. Ihr Wesen                       |                      |
| subjektiver und dynamischer Natur. Stets                   |                      |
| durch den Gegensatz zu anderen Gruppen                     |                      |
| bedingt                                                    | 112—116              |
| 10. Internationale Gesellschaftsverhältnisse und           |                      |
| Staat                                                      | 116—117              |
| 11. Gegensatz der bewusten beabsichtigten                  |                      |
| und der unbeabsichtigten Einwirkungen des                  |                      |
| Staates auf gesellschaftliche Verhältnisse.                |                      |
| Letztere in der Regel die stärkeren                        | 117—120              |
| Zweites Buch.                                              |                      |
| Allgemeine Soziallehre des Staates.                        |                      |
| Fünftes Kapitel. Der Name des Staates                      | 123—129              |
| Griechische, römische, mittelalterliche Terminologie. Ent- |                      |
| stehung des Wortes "Staat". Seine Mehrdeutigkeit bis in    |                      |
| die neueste Zeit. Andere Bezeichnungen.                    |                      |
| Sechstes Kapitel. Das Wesen des Staates .                  |                      |
| I. Die Erkenntnisarten des Staates                         | 130—134              |
| Objektive und subjektive Betrachtungsweise. Historisch-    |                      |
| politische und juristische Erkenntnisweise.                |                      |
| II. Die einzelnen Staatstheorien                           |                      |
| A. Theorien vom überwiegenden objektiven Sein der          |                      |
| Staaten                                                    |                      |
| 1. Der Staat als Tatsache                                  | 13 <del>4</del> —135 |
|                                                            |                      |

|                                                                                                                                                                                                                       | Seite     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 2. Der Staat als Zustand                                                                                                                                                                                              | 186—137   |
| 3. Der Staat als identisch mit einem seiner Ele-                                                                                                                                                                      |           |
| mente                                                                                                                                                                                                                 |           |
| a. Der Staat als Volk                                                                                                                                                                                                 |           |
| b. Der Staat als Herrscher oder Obrigkeit                                                                                                                                                                             |           |
| 4. Der Staat als natürlicher Organismus                                                                                                                                                                               | 141—142   |
| B. Theorien vom überwiegenden subjektiven Sein der                                                                                                                                                                    | _         |
| Staaten                                                                                                                                                                                                               |           |
| <ol> <li>Der Staat als geistig-sittlicher Organismus         Diese Lehre bereits in der antiken und mittel-alterlichen Staatslehre zu finden. Ihre Ablehnung von seiten des Naturrechts. Ihre Wieder-     </li> </ol> |           |
| aufnahme durch die historische Rechtsschule.                                                                                                                                                                          |           |
| Neuere Lehren vom Staate als höherem Organis-                                                                                                                                                                         | •         |
| mus. Organische Theorie Gegenstück der indivi-                                                                                                                                                                        |           |
| dualistischen. Unmöglichkeit befriedigender Er-                                                                                                                                                                       |           |
| klärung des Organismus. Prüfung der objektiven                                                                                                                                                                        |           |
| Existenz des Organismus überhaupt                                                                                                                                                                                     |           |
| 2. Der Staat als Kollektiv- oder Verbandseinheit.                                                                                                                                                                     |           |
| Im antiken, mittelalterlichen, naturrechtlichen Gedankenkreis. Bei Modernen: Gierke, Bernatzik, Haenel. Sie gibt nur den Oberbegriff.                                                                                 |           |
| C. Die juristischen Lehren vom Staate. Der                                                                                                                                                                            |           |
| Staat als Rechtsbegriff                                                                                                                                                                                               | 155—166   |
| keiten juristischer Erfassung des Staates                                                                                                                                                                             |           |
| 1. Der Staat als Objekt. Der Staat als Anstalt                                                                                                                                                                        | 157 - 159 |
| 2. Der Staat als Rechtsverhältnis                                                                                                                                                                                     | 160 - 162 |
| 3. Der Staat als Rechtssubjekt. Vereinigungstheorien Rückblick auf die Staatstheorien. Erklärungsversuche entweder individualistisch - atomistisch                                                                    |           |
| oder kollektivistisch-universalistisch                                                                                                                                                                                | 166       |
| III. Entwicklung des Staatsbegriffes                                                                                                                                                                                  | 166—176   |
| 1. Der soziale Staatsbegriff                                                                                                                                                                                          |           |
| formale Einheiten                                                                                                                                                                                                     |           |

|                                                         | Seite                |
|---------------------------------------------------------|----------------------|
| Einheit des Staates teleologisch-organisierte Einheit   |                      |
| (Verbandseinheit). Definition des Staates               | 171—175              |
| 2. Der juristische Staatsbegriff                        | 175—176              |
| Der Staat ist Rechtssubjekt, näher bestimmt             |                      |
| Körperschaft.                                           |                      |
|                                                         |                      |
| Siebentes Kapitel. Die Lehren von der Recht-            |                      |
| fertigung des Staates                                   | 177—222              |
| I. Das Problem                                          |                      |
| Die Frage nach dem Grund des Staates ist praktischer    |                      |
| Natur. Verschiedene Wege ihrer Lösung. Die fünf Arten   |                      |
| der Begründung des Staates.                             |                      |
| II. Die einzelnen Theorien                              | 179-213              |
| 1. Die religiös-theologische Begründung des Staates     | 179—185              |
| Geschichte dieser Lehre dient den verschiedensten       |                      |
| politischen Parteien. Verfehlt ihr Ziel.                |                      |
| 2. Die Machttheorie                                     | 185-190              |
| Geschichte der Machttheorie und deren Kritik.           |                      |
| Ihr Charakter staatszerstörend.                         |                      |
| 3. Die Rechtstheorien                                   | 190—210              |
| a. Familienrechtliche Begründung des Staates. Die       |                      |
| Patriarchaltheorie                                      | 190-192              |
| b. Die Patrimonialtheorie                               | 192—194              |
| c. Die Vertragstheorie                                  | 194—210              |
| Sie ist die bedeutendste Rechtstheorie. Antike          |                      |
| Vorgänger. Einflus jüdischer und römischer Vor-         |                      |
| stellungen auf das Mittelalter und die neuere           |                      |
| Zeit. Verfolgung politischer Zwecke durch die           |                      |
| Vertragslehre. Anfängliches Überwiegen der Vor-         |                      |
| stellung vom Subjektionsvertrag über die vom            |                      |
| Gesellschaftsvertrag                                    |                      |
| Entwicklung der Lehre vom Gesellschafts-                |                      |
| vertrag. Ihre wissenschaftliche Ausbildung durch        |                      |
| Hobbes; rationaler Charakter seiner Lehre               |                      |
| Locke, Pufendorf, Rousseau                              |                      |
| Kant (Svarez). Bedeutung des rationalen Grund-          |                      |
| gedankens der Lehre. Logische Vollendung der            |                      |
| Lehre durch Fichte. Historische Wirkung der             |                      |
| Vertragstheorie                                         |                      |
| 4. Die ethische Theorie                                 |                      |
| 5. Die psychologische Theorie                           |                      |
| III. Systematische Entwicklung der Rechtferti-          |                      |
| gungstheorie                                            |                      |
| Staatliche Zwangsgewalt durch die psychologisch-histo-  |                      |
| rische Theorie nicht erklärt. Organisation Vorbedingung |                      |
| jeden gedeihlichen gemeinschaftlichen Wirkens. Grund-   | . <b>(319 - 0</b> 10 |
|                                                         | 7 . 3. 7/14          |

| Die Rechtsordnung einzige Garant<br>Lebens. Frage nach dem Grund der<br>nach dem Grunde des Rechtes. Unmög<br>Rechtfertigung eines konkreten Staa<br>der Rechtfertigung des Staates auf<br>und künftigen Staat. Verbindung<br>Rechtfertigung des Staates mit de<br>zwecken.                                        | s Staates gleich der<br>glichkeit allgemeiner<br>tes. Einschränkung<br>den gegenwärtigen<br>der Lehre von der<br>r von den Staats-                           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Achtes Kapitel. Die Lehre vom S  I. Das Problem  Dessen Vernachlässigung in neueste artigkeit der Fragestellung: nach de versalen Zweck; bei Plato und der che Seine Negierung durch eine mechaniseine Bejahung durch eine teleologisch Frage nach dem objektiven partikular lichkeit der Beantwortung, ihre Beder | r Zeit. Verschieden- em objektiven uni- ristlichen Theologie. isch-materialistische, he Weltanschauung. en Zweck. Willkür-                                   |
| Frage nach dem subjektiven Zweck. Subsumierung der mannigfaltigen Zw Zwecke. Formale Staatsdefinition nich fassende Erkenntnis des Staates Praktische Bedeutung der Erkenntn                                                                                                                                       | Ihre Notwendigkeit.  ecke unter oberste at genügend für um- 226—229                                                                                          |
| Deren Grenzen                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Zwecktheorien . 232-243 Smern, der neueren wandlung mit dem von der Zwecklosig- hslung von Zwecken us auf ältere Zweck Ihr agitatorischer zwecke. Einteilung |
| der absoluten Theorien                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Staatszwecken                                                                                                                                                |
| 2. Die Lehren von den limitierende Zweck des Staates: Sicherheit, Verschiedene Auffassung der Fr gründung der liberalen Rechtsthe bei Kant und seiner Schule. Ne Zweck des Staates hier zu en                                                                                                                      | n Staatszwecken . 239—243 Freiheit oder Recht. eiheit. Lockes Be- eorie. Rechtszweck euerer Liberalismus.                                                    |

Gesetzes als Schranke: bei den Alten, Hobbes,

Rousseau. Vereinigungstheorien.

|      |                                                               | 26116                     |
|------|---------------------------------------------------------------|---------------------------|
| III. | Entwicklung der Theorie der relativen Staats-                 |                           |
|      | zwecke                                                        | 2 <b>4</b> 3— <b>25</b> 8 |
|      | 1. Psychologische und physische Grenzen der Staats-           |                           |
|      | tätigkeit. Regulierende Wirkung dieser Einsicht für           | •                         |
|      | das Staatsleben                                               | 243—244                   |
| ,    | 2. Solidarische planmässige menschliche Lebensäusse-          |                           |
|      | rungen sind dem Staate eigentümlich. Ihre Zurück-             |                           |
|      | führung auf das Bewahren, Ordnen, Unterstützen.               | •                         |
|      | Ausbildung der Individualität als Solidarinteresse.           |                           |
|      | Ausbreitung der Solidarität der Interessen mit                |                           |
|      | wachsender Kultur. Ausschliefsliche und konkur-               |                           |
|      | rierende Staatszwecke                                         | 244—248                   |
|      | 3. Ausschließliche Staatsaufgaben: Schutz der Gesamt-         |                           |
|      | heit und ihrer Glieder, Bewahrung und Erhöhung                |                           |
|      | des internationalen Ansehens, Erhaltung und För-              |                           |
| 1    | derung der eigenen Existenz durch innere Staats-              |                           |
| •    | tätigkeit                                                     | 248_249                   |
|      | 4. Ausschließliche Staatsaufgaben ferner: bewußte Fort-       |                           |
|      | bildung und Aufrechterhaltung der Rechtsordnung               |                           |
|      | und damit Förderung der Kulturinteressen                      | 249—250                   |
|      | 5. Höhere Kulturzwecke in der Rolle von Mitteln für           | -10 -00                   |
|      | den Macht-, Schutz- und Rechtszweck. Historisch               |                           |
|      | bedingte Ausdehnung der Staatstätigkeit                       | 250-252                   |
|      | 6. Verhältnis des Staates zu den einzelnen Interessen.        |                           |
|      | Tendenz zu fortschreitender Organisation, Soziali-            |                           |
|      | sierung, Zentralisierung, internationaler Verwaltung.         |                           |
|      | Evolutionistischer Standpunkt gegenüber der Wohl-             |                           |
|      | fahrtspflege                                                  | 252—25 <b>6</b>           |
|      | 7. Zusammenfassung. Individuelle, nationale, mensch-          | 202 200                   |
|      | heitliche Solidarinteressen                                   | 258 _ 258                 |
|      |                                                               | 200 200                   |
|      | Neuntes Kapitel. Entstehung und Untergang                     |                           |
|      | des Staates                                                   | 259—279                   |
| 1    | Entstehung des Staates                                        |                           |
|      | Primäre und sekundäre Staatenbildung. Staat als Pro-          | 200-210                   |
|      | dukt menschlicher Anlagen, seine Bildung von Rechtsbildung    |                           |
|      | begleitet. Dem antiken Denken ist die Staatenbildung rein     |                           |
|      | faktischer Art. Wird als rechtlicher Prozess aufgefast im     |                           |
|      | Mittelalter, sodann in neueren Lehren. Deren Unhaltbar-       |                           |
|      | keit. Eigener Wille des Staates sein Rechtsgrund. Schöpfungs- |                           |
|      | akt selbst außerhalb des Rechts liegend. Formelle Frei-       |                           |
|      | heit und materielle Gebundenheit des neuen Staates. So        |                           |
|      | bei Gebietszessionen. Umbildung und Neubildung von            |                           |
|      | Staaten. Umbildung beim Aufgeben der Souveränetät.            | •                         |
| 9    | Untergang der Staaten                                         | 276979                    |
| ~•   | Rein faktisch oder faktisch und rechtlich. Legale Selbst-     |                           |
|      | vernichtung, legale Inkorporierung. Totaler Untergang.        |                           |

| Seite |  |
|-------|--|

Lostrennung von Staaten. Unhaltbarkeit des Legitimitätsprinzips. Recht und Billigkeit als Beurteilungsmasstäbe. Möglichkeit von Zweifeln.

|     | , <b>'</b>                                                                                                           |                 |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
|     | Zehntes Kapitel. Die geschichtlichen Haupt-<br>typen des Staates                                                     | 280-323         |
|     | Gegensatz oder Übereinstimmung früherer staatlicher                                                                  |                 |
|     | Verhältnisse mit den modernen                                                                                        | 280—281         |
| 1.  | Der altorientalische Staat                                                                                           | 281—285         |
|     | Unsere mangelhafte Kenntnis von ihm. Despotie all-                                                                   |                 |
|     | gemeines Schlagwort. Ihr Merkmal Zufälligkeit der                                                                    |                 |
|     | Garantien der Rechtsordnung. Theokratie und ihre zwei                                                                |                 |
|     | Grundtypen. Herrscher entweder Vertreter göttlicher                                                                  |                 |
|     | Macht oder eingeschränkt durch sie. Zweiter Fall beim                                                                |                 |
|     | israelitischen Staat. Berufung der verschiedensten politischen Theorien auf ihn.                                     |                 |
| 2.  | Der hellenische Staat                                                                                                | <b>285</b> —305 |
|     | Die Charakteristik des hellenischen Staates in der mo-                                                               |                 |
|     | dernen Literatur. Seine Omnipotenz, angebliche Recht-                                                                | •               |
|     | losigkeit des Individuums. Plato und Aristoteles als erste                                                           |                 |
|     | Hauptquelle dieser Lehre. Dazu kommt der moderne Libe-                                                               |                 |
|     | ralismus, um einen Gegensatz zum modernen Staat zu kon-                                                              |                 |
|     | struieren. Einflus B. Constants, dem die Philologen und                                                              |                 |
|     | Historiker, aber auch Stahl, R. v. Mohl und andere folgen.                                                           |                 |
|     | Mängel des hellenischen Idealtypus, dem der spartanische Militärstaat zugrunde liegt. Athen zeigt die geschichtliche |                 |
|     | Vollendung des griechischen Staates                                                                                  |                 |
|     | Charakteristik der Polis. Innere Einheit der Polis schon                                                             | 200232          |
|     | im Beginne ihrer Geschichte. Gründe dieser Erscheinung.                                                              |                 |
|     | Bedeutung der Einheit von Staat und Kultgemeinschaft.                                                                |                 |
|     | Herrschaft des Gesetzes. Entwicklung des Individualismus                                                             |                 |
|     | in Athen. Irrtümer F. de Coulanges'                                                                                  | 292-297         |
|     | Weite faktische staatsfreie Sphäre des Individuums.                                                                  |                 |
|     | Mangel einer Erkenntnis ihrer rechtlichen Natur. Aner-                                                               |                 |
|     | kennung der Privat- und politischen Rechte. Deren Rechts-                                                            |                 |
|     | schutz                                                                                                               |                 |
|     | Haltlosigkeit der Constant-Stahl-Mohlschen Lehre                                                                     |                 |
| . • | Zusammenfassende Charakteristik des griechischen Staates                                                             |                 |
| 3.  | Der römische Staat                                                                                                   | 305—309         |
|     | Analogie mit dem griechischen Typus. Einwirkung des                                                                  |                 |
|     | römischen Staates auf die moderne Staatenwelt. Unter-                                                                |                 |
|     | schied in der Stellung der griechischen und römischen                                                                |                 |
|     | Familie. Bedeutung der römischen Familie für den Cha-                                                                |                 |
|     | rakter des Staates. Faktische staatsfreie Sphäre des                                                                 |                 |
|     | römischen Bürgers wie in Hellas. Herrschaft des Gesetzes.  Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.  II |                 |
|     |                                                                                                                      |                 |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Seite           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Juristische Erfassung der Qualität des Bürgers als Trägers von Ansprüchen an den Staat. Abstufungen der Zivität. Vollpersönlichkeit nur im Bürger vorhanden, auch nach dem Siege des Christentums. Fortschreitende Reduzierung der individuellen Freiheit im sinkenden Rom. Ihre Vernichtung seit Konstantin. |                 |
| 4. Der mittelalterliche Staat                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 309316          |
| Sein Gegensatz zum antiken. Anfänglich rudimentäre Staatsbildungen. Germanischer Landstaat ohne Zentralisation. Notwendigkeit der monarchischen Staatsform. Dualismus zwischen Königs- und Volksrecht. Seine Verschärfung durch Feudalisierung. Der ständische Staat sein                                     |                 |
| typischer Ausdruck                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| Seine Einschränkung durch die Kirche. Monistisch gestaltete italienische Stadtrepubliken. Machiavelli. Kirche                                                                                                                                                                                                 |                 |
| monistisches Vorbild für den Staat                                                                                                                                                                                                                                                                            |                 |
| 5. Der moderne Staat                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| Sieg des Staates über die Kirche seit der Reformation. Fürstlich-ständischer Kampf und seine Lösungen. Bedeutung der Lösung im absolutistischen Sinn. Moderne Revolutionen. Antiker Ausgangspunkt ist Endpunkt für den modernen Staat. Der Einheitsstaat in der politischen Theorie. Hobbes,                  |                 |
| Locke, Rousseau                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
| Resultat des überwundenen Dualismus                                                                                                                                                                                                                                                                           | 319—321         |
| satz von Monismus und Dualismus beruhend                                                                                                                                                                                                                                                                      | 321—323         |
| Elftes Kapitel. Staat und Recht                                                                                                                                                                                                                                                                               | 324—368         |
| I. Das Problem des Rechts                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                 |
| Das Recht als innermenschliche Erscheinung. Die Über- zeugung von seiner Gültigkeit seine Basis                                                                                                                                                                                                               | 324-326         |
| normen sind nicht Zwangs-, sondern garantierte Normen.                                                                                                                                                                                                                                                        | 326—329         |
| II. Die einzelnen Fragen                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>329—36</b> 8 |
| 1. Das Problem des Staatsrechts                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
| 1. Normative Kraft des Faktischen. Ihre Bedeutung für Entstehung und Dasein der Rechtsordnung und für das Staatsrecht. Macht und Recht keine                                                                                                                                                                  | )               |
| Gegensätze                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | •               |

|                                                                                                                      | Seite            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| Bedeutung. Seine Verwerfung keine Erklärung.                                                                         |                  |
| Seine Basierung auf der psychischen Ausstattung                                                                      | <b>400 0.1</b> 2 |
| des Menschen                                                                                                         |                  |
| 8. Gegenseitige Ergänzung des konservativen und                                                                      |                  |
| des evolutionistischen Elements der Rechtsbildung.                                                                   |                  |
| Das System des öffentlichen Rechts nicht ge-<br>schlossen. Staatliche Existenz seine Schranke.                       |                  |
| Völlige Anarchie bei entwickelter Kultur un-                                                                         |                  |
| möglich                                                                                                              | 345-351          |
| 4. Grenzen des Staatsrechts: Macht und Recht                                                                         |                  |
| 2. Der Staat und die Rechtsbildung                                                                                   |                  |
| Fortschreitende Rechtsbildung vom engeren zum                                                                        |                  |
| weiteren Verband. Aufsaugung der Rechtsbildung                                                                       |                  |
| durch den modernen Staat.                                                                                            |                  |
| 3. Die Bindung des Staates an sein Recht                                                                             | 357—364          |
| · Selbstverpflichtung des Staates in jedem Rechts-                                                                   |                  |
| satz                                                                                                                 | 357—360          |
| Sozial-psychologische Grundlage staatlicher Rechts-                                                                  |                  |
| verhältnisse. Historische Entwicklung der An-                                                                        |                  |
| schauungen darüber. Konstante und variable Rechts-                                                                   |                  |
| bestandteile. Unmöglichkeit staatlicher Pflichten vom                                                                |                  |
| Standpunkt konsequenter absolutistischer Staatsauf-                                                                  |                  |
| fassung                                                                                                              |                  |
| 4. Der Staat und das Völkerrecht                                                                                     |                  |
| Entstehung des Völkerrechts in der christlichen                                                                      |                  |
| Staatenwelt. Kriterium seiner Existenz, seine Aner-                                                                  |                  |
| kennung durch die Staaten. Gesamtheit der Rechts-                                                                    |                  |
| merkmale bei ihm gegeben. Unvollkommenheit des<br>Völkerrechts. Völkerrecht ein anarchisches Recht.                  |                  |
| VOIRCITOCHUS. VOIRCITOCHU CHI SHSTOHISCHES MOCHU,                                                                    |                  |
| Drittes Buch.                                                                                                        |                  |
| Allgemeine Staatsrechtslehre.                                                                                        |                  |
| Zwölftes Kapitel. Die Gliederung des öffent-                                                                         |                  |
| lichen Rechtes                                                                                                       | 371—380          |
| Privat- und öffentliches Recht. Alles Privatrecht Sozial-                                                            |                  |
| recht und auf öffentlichem Recht ruhend. Schwierigkeit der                                                           |                  |
| Grenzbestimmung beider Rechtsgebiete                                                                                 |                  |
| Selbständigkeit des öffentlichen Rechtes. Staatsgewalt ist rechtliche Gewalt, durch Völkerrecht und Staatsrecht ein- |                  |
| geschränkt. Gliederung des letzteren in Justizrecht, Ver-                                                            |                  |
| waltungsrecht und Staatsrecht im engeren Sinn. Recht der                                                             |                  |
| öffentlichen Verbände als Teil des Staatsrechtes. Stellung                                                           |                  |
| des Kirchenrechtes. Einteilung des gesamten öffentlichen                                                             |                  |
| Rechtes                                                                                                              |                  |

|            |                                                                                                             | Seite          |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
|            | Dreizehntes Kapitel. Die rechtliche Stellung                                                                | ••             |
|            | der Elemente des Staates                                                                                    | 381-420        |
| 1.         | Das Staatsgebiet                                                                                            | 381-393        |
|            | Rechtliches Wesen des Gebietes. Seine Ausschliefslichkeit                                                   | 381—383        |
|            | Scheinbare Ausnahmen: 1. beim Kondominium. 2. im                                                            |                |
|            | Bundesstaat. 3. durch staatliche Zulassung. 4. durch                                                        |                |
|            | kriegerische Okkupation                                                                                     | <b>383—385</b> |
|            | Gebiet räumliche Grundlage der staatlichen Herrschafts-                                                     |                |
|            | entfaltung nach außen und innen. Kein Dominium, sondern                                                     |                |
|            | Imperium. Gebietsherrschaft nicht sachen-, sondern personen-                                                |                |
|            | rechtlichen Charakters. Das staatliche Recht am Gebiete                                                     | 00K 000        |
|            | Unteilbarkeit des Staatsgebietes. Erwerb von Staats-                                                        | 900900         |
|            | gebiet                                                                                                      | 389—390        |
|            | Gebiet der Kommunalverbände                                                                                 |                |
|            | Bedeutung der modernen Auffassung vom Gebiete                                                               |                |
| 2          | Das Staatsvolk                                                                                              |                |
| <i>u</i> . | Volk in subjektiver und objektiver Qualität. Volk als                                                       | 000-110        |
|            | Genossenschaft der Staatsmitglieder und als Summe der                                                       |                |
|            | Untertanen                                                                                                  | 393-396        |
|            | Mitgliedschaft am Staate und subjektives öffentliches                                                       |                |
|            | Recht. Entstehung der Vorstellung subjektiver öffentlicher                                                  |                |
|            | Rechte aus dem mittelalterlichen Dualismus. Erste Aner-                                                     |                |
|            | kennung angeborener Menschenrechte im Gefolge der Re-                                                       |                |
|            | formation                                                                                                   |                |
| •          | Stellung des Naturrechtes zu den Menschenrechten.                                                           |                |
|            | Locke und Blackstone. Amerikanische Erklärungen der                                                         |                |
|            | Rechte                                                                                                      |                |
|            | Wirkung                                                                                                     |                |
|            | Die modernen Lehren vom subjektiven öffentlichen Recht.                                                     |                |
|            | Dessen Wesen                                                                                                |                |
|            | Drei Kategorien öffentlich-rechtlicher Ansprüche. 1. An-                                                    |                |
|            | spruch auf Freiheit vom Staate. 2. Ansprüche auf positive                                                   |                |
|            | Staatsleistungen. 3. Ansprüche auf Leistungen für den                                                       |                |
|            | Staat :                                                                                                     |                |
|            | Öffentliche Rechte der Verbände                                                                             |                |
|            | Individuen und Verbände als Objekt der Staatsgewalt.<br>Einheit des Staatsvolkes, das nur im Staate denkbar |                |
| _          |                                                                                                             |                |
| 8.         | Die Staatsgewalt                                                                                            |                |
|            | Wesen der Herrschergewalt und ihre Unterscheidung                                                           |                |
|            | von anderen Gewalten                                                                                        |                |
|            | Aufsaugung der unteren Gewalten durch die Staats-                                                           |                |
|            | gewalt                                                                                                      |                |
|            | Staatsgewalt als Gegenstand des Staatsrechtes                                                               | 419-420        |

|    |     |                                                                                         | Seite                     |
|----|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
|    |     | Vierzehntes Kapitel. Die Eigenschaften der                                              |                           |
|    |     | Staatsgewalt                                                                            | 421—490                   |
| I. | Die | Souveränetät                                                                            | 421—475                   |
|    | 1.  | Geschichte des Souveranetätsbegriffs                                                    | 421460                    |
|    |     | Souveranetat zuerst eine politische Vorstellung .                                       |                           |
|    |     | 1. Antike Vorstellung der Autarkie. Der Souveräne-                                      |                           |
|    |     | tätsbegriff bleibt den Alten fremd                                                      | 422—426                   |
|    |     | 2. Entstehung der Souveränetätsvorstellung aus dem                                      |                           |
|    |     | Gegensatz des Staates zu anderen Mächten im                                             |                           |
|    |     | Mittelalter. Die Entwicklung in Frankreich. Die                                         |                           |
|    |     | offizielle kirchliche Staatslehre vermag diesen Pro-                                    |                           |
|    |     | zess nicht oder doch nicht völlig mitzumachen.                                          |                           |
|    |     | Das französische Staatsrecht des 16. Jahrhunderts.                                      |                           |
|    |     | Die Souveränetätslehre Bodins. Ihr negativer                                            |                           |
|    |     | Charakter                                                                               | <b>426—440</b>            |
|    |     | 3. Souveränetät und absolute Fürstengewalt. Ab-                                         |                           |
|    |     | leitung der Fürstengewalt aus dem Volkswillen.                                          |                           |
|    |     | Identifizierung von Staat- und Organsouveränetät.                                       |                           |
|    |     | Ahnung des richtigen Verhältnisses beider bei                                           |                           |
|    |     | Loyseau und Grotius                                                                     | <b>44</b> 0 – <b>44</b> 7 |
|    |     | 4. Versuche, der Souveränetät einen positiven Inhalt                                    |                           |
|    |     | zu geben. Identifizierung von Staatsgewalt und                                          |                           |
|    |     | Souveränetät. Gewinnung allgemeiner Theorien                                            |                           |
|    |     | aus dem positiven Recht bei Bodin, Hobbes und Locke. Fehler dieser Versuche. Ihre große |                           |
|    |     | praktische politische Bedeutung                                                         | <i>AA</i> 7451            |
|    |     | 5. Spätere Schicksale des Souveränetätsbegriffs in                                      | 111-101                   |
|    |     | seinen verschiedenen Fassungen und deren prak-                                          |                           |
|    |     | tische Wirkungen. Theoretische Klarheit erst in                                         |                           |
|    |     | der neueren deutschen Staatsrechtslehre durch                                           |                           |
|    |     | Albrecht and Gerber angebahnt                                                           | 451-460                   |
| •  | 2.  | Das Wesen der Souveränetät                                                              | 460—475                   |
| ,  | ·_  | Wichtige Folgerungen aus der Geschichte des                                             |                           |
|    |     | Souveranetatsbegriffs                                                                   | 460                       |
|    |     | a. Der formale Charakter der Souveränetät                                               | 461—470                   |
|    |     | Souveränetät ist unabhängige und höchste Ge-                                            |                           |
|    |     | walt. Souveränetät ein Rechtsbegriff. Rechtliche                                        |                           |
|    |     | Unmöglichkeit der Anarchie. Selbstbindung des                                           |                           |
|    |     | Staates bei rechtschaffender Tätigkeit im Völker-                                       |                           |
|    |     | recht. Parallele mit der sittlichen Autonomie.                                          |                           |
|    |     | Wandlung in den ethischen und juristischen Theo-                                        |                           |
|    |     | rienSchrankenlosigkeit des Staates als juristi-                                         |                           |
|    |     | scher Hilfsbegriff.                                                                     | 470 471                   |
|    |     | b. Souveränetät und Staatsgewalt                                                        | 41V—411                   |
|    |     | Inhalt der Staatsgewalt historisch wechselnd.                                           |                           |
|    |     | ANT DAGGOOR CA OTA HISTORISCH M CONSCIUT.                                               |                           |

|      |                                                         | Seite          |
|------|---------------------------------------------------------|----------------|
|      | c. Souveränetät kein wesentliches Merkmal der Staats-   | 4              |
|      | gewalt                                                  | 472—475        |
|      | Souveränetät keine absolute, sondern historische        |                |
|      | Kategorie. Geschichte des Unterschiedes von             |                |
|      | souveränen und nichtsouveränen Staaten.                 |                |
| II.  | Fähigkeit der Selbstorganisation und der                |                |
|      | Selbstherrschaft                                        | 475-482        |
|      | Wesentliches Merkmal des Staates: ursprüngliche Herr-   |                |
|      | schaftsgewalt mit eigener Organisation. Deutsche Glied- |                |
|      | staaten, schweizer Kantone, amerikanische Einzelstaaten |                |
|      | sind Staaten. Kommunen, Elsafs-Lothringen, englische    |                |
|      | Charterkolonien, österreichische Königreiche und Länder |                |
|      | sind keine Staaten. Identität der höchsten Organe zieht |                |
|      | Staatsidentität nach sich. Autonomie, eigene Verwaltung |                |
|      | und Rechtsprechung weiteres Staatsmerkmal. Verwand-     |                |
|      | lung des abhängigen Staats in einen souveränen. Grenze  |                |
|      | zwischen souveränem und nichtsouveränem Staat.          |                |
| TIT  | Die Unteilbarkeit der Staatsgewalt                      | 180_400        |
| 111, | Verwechslung der Begriffe Staatsgewalt und Souve-       | <b>302-300</b> |
|      | ranetat.                                                |                |
|      | 1. Die Lehre von der Gewaltenteilung                    | 488_487        |
|      | Ihre Negierung durch das Naturrecht. Hobbes,            | 100-101        |
|      | Rousseau. Modifikationen bei Locke und Blackstone.      |                |
|      | Montesquieus getrennte Gewalten. Verschärfung der       |                |
|      | Lehre bei Kant. Theoretische und praktische Be-         |                |
|      | denken gegen sie. Sieyes. Einheit der Staatsgewalt      |                |
|      | in der Vielheit ihrer Organe.                           |                |
|      | 2. Die Teilung der Staatsgewalt ("der Souveränetät") im |                |
|      | Bundesstaat                                             | 487_490        |
|      | Einflus Tocquevilles. Teilung der Kompetenzen           | 201-200        |
|      | ist nicht Teilung der Staatsgewalt                      | 487_490        |
|      | ist ment remung der Staatogewart                        | 201-200        |
|      | Tille Cook when Worlded Die Chankersen                  | 401 FOF        |
|      | Fünszehntes Kapitel. Die Staatsversassung.              | 491-020        |
|      | Notwendigkeit einer Verfassung für jeden Staat. Deren   |                |
|      | regelmässiger Inhalt                                    | 491            |
| I.   | Überblick über die Geschichte der Verfas-               |                |
|      | sungen                                                  | 491—517        |
|      | 1. Ursprung des Begriffes der Verfassungen im mate-     |                |
|      | riellen Sinne im Altertum. Deren Einwirkung auf         |                |
|      | das Naturrecht. Pufendorf, Wolff. Entstehung der        |                |
|      | Vorstellung schriftlicher Verfassungen                  | 491—494        |
|      | 2. Verfassungen im formellen Sinne. Lex fundamen-       |                |
|      | talis. Deren Beziehung zum Verfassungsvertrag.          |                |
|      | Puritanischer Gesellschaftsvertrag. Agreement of        |                |
|      | the People. Cromwell und das Instrument of Govern-      |                |
|      | ment. Verwerfung des Majoritätsprinzips                 | 494-498        |

|                                                         | Seite       |
|---------------------------------------------------------|-------------|
| 3. Naturrechtliche Theorien vom Grundgesetz. Hobbes,    |             |
| Locke, Pufendorf, Böhmer, Wolff, Vattel, Rousseau.      | 498—501     |
| 4. Anfänge der geschriebenen Verfassungen in den ameri- |             |
| kanischen Kolonien Englands. Ihre Bedeutung für         |             |
| die europäischen Konstitutionen. Ihre Bestandteile:     |             |
| Bill of right. Plan of Government. Verfassungsände-     |             |
| rungen. Verfassung der Vereinigten Staaten von          |             |
| 1787                                                    | 501—507     |
| 5. Europäische Verfassungen. Charakter der einzelnen    |             |
| französischen Konstitutionen. Ihr Einfluss auf das      |             |
| kontinentale Europa                                     |             |
| 6. Die Belgische Verfassung von 1831 und ihre Wirkung   | 515516      |
| 7. Die Verfassungen von Schweden, Dänemark, den         | <b>~1</b> A |
| Balkanstaaten und der Schweiz                           | 516         |
| II. Die Bedeutung der Verfassungen im Rechte der        |             |
| Gegenwart                                               | 517—525     |
| Staaten mit und ohne Verfassungsurkunde. Verfassungs-   |             |
| inhalt. Rechtliches Verfassungsmerkmal                  | 517—520     |
| Starre und biegsame Verfassungen. Kritik beider.        |             |
| Starre Verfassungen vermögen tiefgreifende Anderungen   |             |
| nicht zu verhindern. Verfassungsänderungen durch par-   | roo tot     |
| lamentarische Geschäftsordnungen                        | 0ZU—0Z0     |
|                                                         |             |
| Sechzehntes Kapitel. Die Staatsorgane                   | 526—551     |
| I. Allgemeine Erörterungen                              | 526-530     |
| Psychologische Synthese der Verbandseinheit. Tatsäch-   |             |
| liche Organisationen als untermenschliche Erscheinung.  |             |
| II. Die Arten der Staatsorgane                          | 530-551     |
| 1. Die unmittelbaren Organe                             |             |
| 1. Deren Wesen. Einzelperson, Kollegien, juristi-       |             |
| sche Personen als unmittelbare Organe. Kreations-       |             |
| organe. Primăre, sekundăre; einfache, potenzierte;      |             |
| selbständige, unselbständige; normale und außer-        |             |
| ordenthene Organe                                       | 530—535     |
| 2. Gegensatz politischer und juristischer Betrach-      |             |
| tungsweise. Gesamte Staatsmacht nicht notwendig         |             |
| einem Organe zuständig "                                | 535—538     |
| 3. Träger der Staatsgewalt nur der Staat selbst.        |             |
| Notwendigkeit eines höchsten Organs. Ausnahme im        |             |
| Bundesstaate                                            |             |
| 2. Die mittelbaren Staatsorgane                         | 543—546     |
| Selbständige, naselbständige, einfache, potenzierte,    |             |
| notwendige, fakultative mittelbare Staatsorgane.        |             |
| Gegensatz unmikterbarer und mittelbarer Organe bei      |             |
| den Verbänden. Unmittelbare und mittelbare Staats-      |             |
| ämter.                                                  |             |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Seite                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| 3. Die Rechtsstellung der Staatsorgane                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>54</b> 6—5 <b>5</b> 1 |
| dualrecht und Organkompetenz.                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                          |
| Siebzehntes Kapitel. Repräsentation und repräsen                                                                                                                                                                                                                                                                                        | _                        |
| tative Organe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                          |
| 1. Der Repräsentationsgedanke ein rein juristischer 2. Vorgeschichte der modernen Vorstellungen. Hellas und Rom. Repräsentativer Charakter der Magistratur, des Princeps, des Senats in Rom. Repräsentationsgedanke im Mittelalter. Gebundene Stellvertretung. Entwicklung des englischen Parlaments zum Vertreter des gesamten Volkes. | 552—558                  |
| Historischer Prozess in Frankreich. Sieyes-Rousseau. Die                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| Vereinigten Staaten. Ihre Einwirkung auf Frankreich 3. Unklarheiten in der Literatur. Deren Kritik                                                                                                                                                                                                                                      |                          |
| 4. Lösung des Problems. Volk und Volksvertretung als                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                          |
| juristische Einheit. Volksvertretungen als unmittelbare sekun-                                                                                                                                                                                                                                                                          |                          |
| däre Organe. Rechtliches Organverhältnis zwischen dem Volk                                                                                                                                                                                                                                                                              |                          |
| und seinen Repräsentanten. Verschiedenartige Organisation                                                                                                                                                                                                                                                                               |                          |
| des Volkes als primären Organes. Integralerneuerung und                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>FAO FE</b> F          |
| Auflösungsrecht in dieser Beleuchtung                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 568—575                  |
| 5. Alte Vorstellung des Monarchen als Delegatars. Natur-                                                                                                                                                                                                                                                                                |                          |
| rechtliche Anschauung Rousseaus. Demokratisch - republi-                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                        |
| kanische Staatshäupter als unmittelbare sekundäre Staats-                                                                                                                                                                                                                                                                               |                          |
| organe. Monarchen als primäre Staatsorgane. Organstellung                                                                                                                                                                                                                                                                               |                          |
| der Richter. Charakter neuerer staatlicher Verwaltungs-                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                          |
| · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 57K 57Q                  |
| behörden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 010-010                  |
| 6. Öffentlich-rechtliche Verbände und ihre repräsen-                                                                                                                                                                                                                                                                                    | i                        |
| tativen Organe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 578—579                  |
| Achtsehntes Kapitel. Die Funktionen                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | •                        |
| des Staates                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 580-609                  |
| I. Geschichte der Funktionenlehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                          |
| Einwirkung der konkreten staatlichen Organisation auf                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| die Funktionenlehre. Aristoteles, Bodin, Hobbes, Pusen-                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |
| dorf. Einteilung nach den Hoheitsrechten des Landes-                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                          |
| herrn. Nach dem Behördensystem. Höpfner, Schlözer,                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                          |
| Gönner, Leist. Versuche, Justiz und Verwaltung zu                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _                        |
| scheiden                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 580—585                  |
| Bedeutsamste Unterscheidung der Staatsfunktionen                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                          |
| durch den Gegensatz persönlicher Staatselemente ent-                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                          |
| standen. Marsilius von Padua. Monarchomachen. Hobbes,                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                          |
| Locke                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 585 _ 587                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                          |
| Montesquieu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 001-020                  |

|                                                                                                       | Seite          |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Rousseau, Clermont-Tonnère, Benj. Constant. Deutsche                                                  |                |
| Anffassungen                                                                                          | 590591         |
| II Einteilung der Staatsfunktionen                                                                    | <b>591—609</b> |
| Möglichkeit mannigfaltiger Einteilungen, von denen nur                                                |                |
| wenige wertvoll. Zerfällung der Staatstätigkeit in Ver-                                               |                |
| waltungsgebiete keine wissenschaftliche Einteilung                                                    | <b>591592</b>  |
| 1. Montesquieus Einfluss auf die deutsche Theorie.                                                    |                |
| Materielle und formelle Funktionen. Materielle                                                        |                |
| Funktionen: Gesetzgebung, Rechtsprechung, Ver-                                                        | •              |
| waltung. Außerordentliche Staatstätigkeiten. Ver-                                                     |                |
| hältnis der Rechtsstaatstheorie von Mohl, Stahl und                                                   |                |
| Gneist zur antiken. Formelle Funktionen: formelle                                                     |                |
| Gesetzgebung, formelle Verwaltung, Justiz. Unmög-                                                     | roo 001        |
| lichkeit reinlichen Aufteilung in der Praxis                                                          | 592—601        |
| 2. Freie und gebundene Staatstätigkeit. Lockes Prärogative neben der Exekutive. Französische Theorie. |                |
| Materielle Verwaltung aus Regierung und Vollziehung                                                   |                |
| bestehend. Freie Tätigkeit des Richters. Zuständig-                                                   |                |
| keiten der unmittelbaren Organe in Form von Macht-                                                    |                |
| befugnissen definiert. Gebundene Tätigkeit in Rechts-                                                 |                |
| setzung, Vollziehung, Rechtsprechung. Vollziehung                                                     |                |
| des Staatswillens durch die ihm Unterworfenen                                                         | 601606         |
| 3. Obrigkeitliche und soziale Tätigkeit. Gebiete sozialer                                             |                |
| Tätigkeit                                                                                             | 606—609        |
| Neunzehntes Kapitel. Die Gliederung                                                                   | •              |
| des Staates                                                                                           | 610_644        |
| I. Die Bedeutung des Problems                                                                         |                |
| Die typischen Staatsvorstellungen dem Einheitsstaate                                                  |                |
| entlehnt. Antiker Idealtypus. Sein Einflus auf mittel-                                                |                |
| ~alterliche Anschauungen. Kampf mit dem Absolutismus                                                  |                |
| als Ursprung der Lebre von der Staatsgliederung. Zen-                                                 |                |
| tralisation und Dezentralisation. Selbstverwaltung und                                                |                |
| ihre verschiedenen Bedeutungen. Gegensatz englischer                                                  |                |
| und kontinentaler Form der Selbstverwaltung und ihre                                                  |                |
| gegenseitige Durchdringung. Administrative Dezentrali-                                                |                |
| sation. Dezentratisation durch Selbstverwaltung.                                                      |                |
| II. Die Arten staatlicher Gliederung                                                                  |                |
| 1. Administrative Dezentralisation                                                                    |                |
| Provinzialsystem. Zentralsystem. Dezentralisation                                                     |                |
| durch Mittel- und Lokalbehörden.                                                                      |                |
| 2. Dezentralisation durch Selbstverwaltung                                                            | ozz—632        |
| waltung. Selbstverwaltung auf Grund von Recht                                                         |                |
| und auf Grund von Pflicht. Von Einzelnen, von                                                         |                |
| Verbänden. Englische Staatsverwaltung-durch Ehren-                                                    |                |
| G                                                                                                     |                |

|     |                                                          | Seite   |
|-----|----------------------------------------------------------|---------|
|     | amt. Verschiedene Modifikationen. Gemischte Staats-      |         |
|     | behörden. Aktive und passive öffentlich-rechtliche       |         |
|     | Verbände. Typus des letzteren in England. Typus          |         |
|     | des ersteren die Gemeinde der kontinentalen Staaten.     |         |
|     | Anspruch auf Selbstverwaltung in England und auf         |         |
|     | dem Kontinente. Gemeinde als Typus des zur Selbst-       |         |
|     | verwaltung berechtigten Verbandes. Ihr Imperium          |         |
|     | derivativer Art. Selbständiger und aufgetragener         |         |
|     | Wirkungskreis der Gemeinde. Resumé.                      |         |
|     | 3. Dezentralisation durch Länder                         | 632—644 |
|     | Vorhandene staatsrechtliche Schulbegriffe nicht          |         |
|     | ausreichend zur Erfassung aller existierenden Staats-    |         |
|     | gebilde. Überblick über die staatlichen Gebilde mit      |         |
|     | unvollkommener Einheit                                   | 632—634 |
|     | 1. Gebiet und Volk staatsrechtlich keine Einheit.        |         |
|     | Schwebezustände von kürzerer und längerer Dauer.         |         |
|     | Bosnien-Herzegowina. Grundsätzliche Trennung             |         |
|     | völkerrechtlichen Erwerbs vom Staatsgebiet. Die          |         |
|     | deutschen Schutzgebiete                                  | 634—637 |
|     | 2. Länder mit besonderen Gesetzgebungsorganen.           |         |
|     | Kanada, Kapland, australische Kolonien, öster-           | •       |
|     | reichische Länder, Elsass-Lothringen                     | 637—640 |
|     | 8. Kroatien und Finnland. Zusammenfallen ihrer           | •       |
|     | höchsten Organe mit denen der übergeordneten             |         |
|     | Staaten. Daher selbst keine Staaten                      | 640-641 |
|     | 4. Nebenland, Land als integrierendes Staatsglied.       |         |
|     | 5. Unorganisierte und organisierte Länder. Politische    |         |
|     | Bedeutung der Dezentralisation durch Länder              | 643-644 |
|     | •                                                        |         |
|     | Zwanzigstes Kapitel. Die Staatsformen                    | 644-718 |
| I.  | Einteilung der Staatsformen                              | 644—653 |
|     | Alter des Problems. Möglichkeit zahlreicher Ein-         |         |
|     | teilungen. Geringer Wert der meisten Kategorien. Die     |         |
|     | Staatsgewalt als eigentümlichstes Staatselement. Kon-    |         |
|     | stante formale Willensverhältnisse. Die Art der Willens- |         |
|     | bildung als rechtliches Unterscheidungsprinzip. Physi-   |         |
|     | scher und juristischer Wille. Antike Staatslehre und     |         |
|     | Machiavelli. Monarchie. Republik.                        |         |
| II. | Die Monarchie                                            | 653693  |
|     | 1. Das Wesen der Monarchie                               |         |
|     | Monarchie als der von einem physischen Willen            |         |
|     | gelenkte Staat. Die historisch wechselnde Stellung       |         |
|     | des Monarchen. Der Monarch als über- und außer-          |         |
|     | halb und als innerhalb des Staates stehend               | 653654  |
|     | a. Der Monarch als Gott oder als Gottes Stellver-        |         |
|     | treter. Die patriarchalische Monarchie als be-           |         |
|     | sondere Art dieses Typus                                 | 654655  |

|    |    |                                                                                                | Seite   |
|----|----|------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
|    | b. | Der Monarch als Eigentümer des Staates                                                         | 655656  |
|    | c. | Der Monarch als Staatsglied und Staatsorgan                                                    | 656-670 |
|    |    | In der antiken Staatslehre, im Mittelalter, in                                                 |         |
|    |    | der absolutistischen neueren Staatslehre. Der                                                  |         |
|    |    | Fürst als Volksrepräsentant. Hobbes, Ludwig XIV.,                                              |         |
|    |    | Friedrich der Große, Leopold II. Die neuere                                                    |         |
|    |    | Auffassung des Monarchen als Staatsorgan. Ver-                                                 |         |
|    |    | altete Formel vom Monarchen als begriffsnotwen-                                                |         |
|    |    | digen Inhaber der gesamten Staatsgewalt. Mon-                                                  |         |
|    |    | arch als Ausgangspunkt der staatlichen Funktionen.                                             |         |
|    |    | Änderung der Verfassung nur mit Zustimmung                                                     |         |
|    |    | des Monarchen. Monarchie mit einer Mehrheit                                                    |         |
|    |    | monarchischer Personen.                                                                        |         |
| 2. | Di | e Arten der Monarchie                                                                          | 670—693 |
|    |    | Rechtliche Unterschiede als Einteilungsprinzip.                                                |         |
|    | Le | ebenslänglichkeit, Unverantwortlichkeit, Kontinuität                                           |         |
|    |    | r Monarchenstellung keine Einteilungsprinzipien .                                              | 670-674 |
|    |    | Wahlmonarchie und Erbmonarchie                                                                 |         |
|    |    | Über Erblichkeit der Krone. Erbmonarchie                                                       |         |
|    |    | durch Erbverbrüderung, Adoption, Ernennung.                                                    |         |
|    | b. | Unbeschränkte und beschränkte Monarchie                                                        | 677—698 |
| •  |    | In der absoluten Monarchie nur der Monarch                                                     |         |
|    |    | unmittelbares Staatsorgan. Garantien gegen will-                                               |         |
|    |    | kürliche Verwaltung. Einhaltung der verfassungs-                                               |         |
|    |    | mässigen Schranken allein durch den rechtlich                                                  |         |
|    |    | gestimmten Willen des Monarchen bedingt. Pro-                                                  |         |
|    |    | bleme der Beschränkung der Gewalt im Altertum                                                  | 677—679 |
|    |    | Ihre Fassung in der mittleren und neueren                                                      |         |
|    |    | Zeit. Dauernde rechtliche Beschränkung des                                                     |         |
|    |    | Monarchen aus dem mittelalterlichen Dualismus                                                  |         |
|    |    | hervorgegangen. Ständische Monarchie. Recht                                                    |         |
|    |    | von Fürst und Ständen erscheint gleichmäßig ur-                                                |         |
|    |    | sprünglich. Modifikationen dieses grundsätzlichen                                              |         |
|    |    | Verhältnisses. Überwindung des ständischen                                                     |         |
|    |    | Dualismus durch den modernen Staat: auf dem                                                    |         |
|    |    | Kontinente durch die absolute Monarchie, in Eng-                                               |         |
|    |    | land durch die konstitutionelle. Wandlung der                                                  |         |
|    |    | englischen Reichsstände in Staatsorgane. Ge-                                                   |         |
|    |    | schichtliche Abfolge der ständischen, konstitutio-                                             |         |
|    |    | nellen und parlamentarischen Monarchie. Letztere                                               |         |
|    |    | nicht juristisch zu erfassen, eine politische Spezies                                          | 670 607 |
|    |    | der Monarchie                                                                                  | 013-001 |
|    |    | Rezeption des konstitutionellen Systems in der<br>kontinentalen Monarchie mit Ausnahme Russ-   |         |
|    |    |                                                                                                |         |
|    |    | lands. Dualismus der unmittelbaren Organe des<br>Monarchen und des Parlaments. Drei politische |         |
|    |    | Möglichkeiten: Vorherrschaft der Monarchie, Vor-                                               |         |
|    |    | management and mention and minimizers, and.                                                    |         |

|                                                     | Seite          |
|-----------------------------------------------------|----------------|
| herrschaft des Parlaments, Gleichgewicht beider.    |                |
| Verschiedene Basis für die parlamentarische Mon     |                |
| archie in England und auf dem Kontinente.           |                |
| Rechtliche Stellung der Kammern daher auch          |                |
| verschieden                                         | 687—693 V      |
| III. Die Republik                                   | 693—718        |
| 1. Das Wesen der Republik                           |                |
| Entstehung der Republik aus dem bewussten           |                |
| Gegensatz zur Monarchie. Republik als Nicht-        |                |
| monarchie. Juristisch nur quantitative Unterschiede |                |
| zwischen den verschiedenen Arten der Republik.      |                |
| Mannigfaltigkeit der Erscheinungsformen der Re-     |                |
| publik. Das Deutsche Reich. Übergänge zwischen      |                |
| Monarchie und Republik. Theokratischer und patri-   |                |
| monialer Typus der Republik.                        |                |
| 2. Die Arten der Republik                           | 696—718        |
| 1. Nach der Zahl der unmittelbaren Organe. Re-      |                |
| publiken mit einem einzigen unmittelbaren pri-      |                |
| mären Organ und mit einer Mehrheit solcher          |                |
| 2. Nach der Art der unmittelbaren Organe            | 697—702        |
| a. Republiken mit korporativem Herrscher            | 697-698        |
| b. Oligokratische Republiken                        | <b>69</b> 8    |
| c. Klassenherrschaften oder aristokratische Re-     |                |
| publiken                                            |                |
| Deren Abhängigkeit von der sozialen Schich-         |                |
| tung des Volkes. Übergänge zur demokratischen       |                |
| Republik.                                           |                |
| d. Die demokratische Republik                       | 700718         |
| Ihr Charakter. Zahlreiche Unterschiede in           |                |
| der Zusammensetzung des herrschenden Demos          | J              |
| möglich. Sie ist von den sozialen Verhält-          |                |
| nissen unabhängiger als die aristokratische         |                |
| Republik                                            | <b>700—702</b> |
| A. Die antike Demokratie                            |                |
| B. Die moderne Demokratie                           | 703-718        |
| Moderne demokratische Ideen Wirkungen all-          | ,              |
| gemeiner geistiger Mächte. Ihr Zusammenhang         | 5              |
| mit dem Naturrecht                                  | 703—707        |
| a. a. Demokratische Republiken mit beratender       | •              |
| und beschließender Volksgemeinde                    | 707—708        |
| 3. Rein repräsentative demokratische Repu-          | •              |
| bliken                                              | 708—710        |
| y. Repräsentative demokratische Republiken          |                |
| mit unmittelbar-demokratischen Institutionen        |                |
| Das Referendum und seine Arten. Re-                 |                |
| publiken mit einheitlicher und dualistisch          | J              |
| gestelteter Legislatur                              | 712-714 /      |

| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Seite          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| b. Einteilung nach der Art der Bestellung und Organisation der Regierung. Bestellung: Wahl der obersten Regierungsorgane durch das Volk unmittelbar oder durch Vermittlung der Volksvertretung. Vorwiegend politische Bedeutung dieser Einteilungsart. Organisation: Kollegiales oder individuelles Staatshaupt. Die Präsidentschaftsrepublik. Ihre verschiedenen Nuancen: Konstitutioneller, parlamentarischer Präsident, der Legislative untergeordneter Chef der Exekutive. Trotz Entstehung der Präsidentschaft aus der Idee des Königtums ist der Präsident niemals höchstes Organ |                |
| Einundswanzigstes Kapitel. Die Staaten-<br>verbindungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 719—767        |
| L. Einleitende Erörterungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
| 1. Das Problem der Staatenverbindungen von antiker Staatswissenschaft kaum gestreift. Auch heute noch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| Unklarheit auf diesem Gebiete                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| 2. Staatensysteme sind Verbindungen sozialer, nicht                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| rechtlicher Art. Einzelverträge und Verwaltungs-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| vereine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 720 — 723      |
| 3. Staatenverbindungen im engeren Sinne als dauernde rechtliche Vereinigungen politischer Natur. Unter-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| schied von Allianzen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 723—724        |
| 4. Organisierte und nichtorganisierte, völkerrechtliche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                |
| und staatsrechtliche Verbindungen. Untunlichkeit der                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                |
| strikten Durchführung dieser Einteilung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 724—725        |
| II. Die Arten der Staatenverbindungen (im engeren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 70F 707        |
| Sinne)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |
| A, Scheinbare Staatenverbindungen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| 1. Völkerrechtlich begründete Abhängigkeitsverhält-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                |
| nisse                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 726730         |
| Protektorate und andere Verbindungsformen.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| Sie sind nicht organisiert.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>500</b> 500 |
| 2. Der Oberstaat mit Unterstaaten (Staatenstaat)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| Er ist eine staatsrechtliche Staatenverbindung.<br>Sein Typus ist uralt. Kein notwendiger Zu-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| sammenhang zwischen dem politischen Leben des                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| Ober- und Unterstaats. Der Staatenstaat gehört                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |
| überwiegend zu den nichtorganisierten Verbin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| dungen. Mannigfaltige historische Ursachen seiner                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
| Entstehung. Er gehört für das Abendland der Vergangenheit an                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| v cirvinkunkul van                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |

|           |                                                         | Seite   |
|-----------|---------------------------------------------------------|---------|
| 3.        | Die monarchischen Unionen: Personal- und Real-<br>union | 782—742 |
|           | In der Personalunion die Gemeinsamkeit der              |         |
|           | physischen Person des Monarchen rechtlich zu-           |         |
|           | fällig, in der Realunion rechtlich gewollt              | 732—733 |
|           | Personalunion rechtlich uninteressant, aber be-         |         |
|           | deutsam für die Politik. Krieg zwischen persön-         |         |
| •         | lich unierten Staaten nicht möglich, wohl aber          |         |
| •         | völkerrechtlicher Zwang nichtkriegerischer Art.         | 799795  |
|           | Realunion ist eine organisierte Verbindung. Die         | 100100  |
|           | Mitglieder einer Realunion im Rechtssinne völlig        |         |
|           | unabhängig voneinander. Die Realunion ist eine          |         |
|           | völkerrechtliche Verbindung mit staatsrechtlichen       |         |
|           |                                                         | 705 740 |
|           | Wirkungen                                               | 155140  |
|           | Eine neue Begründung von Realunionen un-                |         |
|           | wahrscheinlich. Ihre Wertlosigkeit für die deutschen    |         |
|           | Staaten. Gewisse Schwebezustände nicht als Real-        |         |
|           | oder Personalunionen zu betrachten. Im Wesen            |         |
|           | der Realunion liegt längere Dauer                       |         |
| 4.        | Der Staatenbund                                         | 743—749 |
|           | Durch die Merkmale der Dauer und Allseitig-             |         |
|           | keit und durch seine ständigen Organe erhebt er         |         |
|           | sich über Defensivallianzen. Die Vereinsgewalt          |         |
|           | ist keine Staatsgewalt, kann kein Imperium, nur         |         |
|           | völkerrechtlichen Zwang ausüben. Staatenbund            |         |
|           | als völkerrechtliche Gemeinschaft zur gesamten          |         |
|           | Hand. Die Staatsgewalt wird nur über die                |         |
|           | Staaten geübt                                           | 743-746 |
|           | Unzulässigkeit des Heranziehens antiker und             |         |
|           | mittelalterlicher Staatenbünde zur Gewinnung des        |         |
|           | Typus. Feststehendes Merkmal: Souveränetät der          |         |
|           | Bundesglieder. Der Staatenbund als höchst un-           |         |
|           | befriedigende Form dauernder Organisation               | 746-749 |
| K         | Der Bundesstaat                                         |         |
| <b>√.</b> | Er ist souverän. Hervorgehen seiner Staats-             |         |
|           |                                                         |         |
|           | gewalt aus den Gliedstaaten. Er ist eine staats-        |         |
|           | rechtliche Staatenverbindung. Gliedstaaten als          |         |
|           | Organe der Bundesgewalt. Staatlicher Charakter          |         |
|           | der Gliedstaaten nach zwei Richtungen: als bundes-      |         |
|           | gewaltfreie Gemeinwesen und als Träger von              |         |
|           | öffentlich-rechtlichen Ansprüchen an den Bundes-        |         |
|           | staat. Grundlage des Bundesstaats verfassungs-          |         |
|           | mässige, nicht vertragsmässige Ordnung. Voran-          |         |
|           | gehende Gründungsvorgänge aber von höchster             |         |
|           | praktischer Bedeutung                                   |         |
|           | Zwei Möglichkeiten für das spätere Eintreten            |         |
|           | von Gliedstaaten. Die Rechtsstellung der Glied-         |         |

#### Inhaltsverzeichnis. XXXI Seite staaten ist gleich der der Individuen nach vier Richtungen zu betrachten. Rechte der Bundesgewalt. Keine Grenze für die Ausdehnung seiner Kompetenz gegenüber den Gliedstaaten . . . . 759—765 Der Bundesstaat als einzig gesunde und normale Form der Staatenverbindungen politischer Zweiundswanzigstes Kapitel. Die Garantien des öffentlichen Rechtes . . . . . . 768-775 769 771 1. Administrative, finanzielle und parlamentarische Kon-772 2. Individuelle Verantwortlichkeit der Träger staatlicher 3. Rechtsprechung als staatliche Funktion zum Schutze 4. Rechtsmittel der Subjizierten zur Verfolgung ihrer in-

## Berichtigungen.

| Seite | 81  | Zeile | e 2 | von | unten    | lies:  | Spann statt Spaun.                                                   |
|-------|-----|-------|-----|-----|----------|--------|----------------------------------------------------------------------|
| n     | 78  | 77    | 5   | n   | oben     | 77     | Geistes wissenschaften statt<br>Staatswissenschaften.                |
| 77    | 94  | 27    | 6   | n   | unten    | n      | Lassalle statt Lasalle.                                              |
| 7     | 195 | n     | 20  | n   | 77       | ת<br>ה | Josia statt Josua.                                                   |
| n     | 266 |       |     |     | n        | 77     | die Geschichte, nicht das Rechtstatt die Geschichte nicht das Recht. |
| n     | 402 | 77    | 16  | 27) | n        | 22     | Sozialwiss. statt Soziallwiss.                                       |
| 17    | 468 | n     |     |     | <b>n</b> | n      | De cive VI, 15 statt De cive VI, 14.                                 |
| n     | 624 | 77    | 4   | n   | n        | n      | vom 13. Dez. 1872 statt 1873.                                        |

# ERSTES BUCH. EINLEITENDE UNTERSUCHUNGEN.

|   |   |  | - |
|---|---|--|---|
|   | • |  |   |
|   |   |  | • |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
| • |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  | , |
| • |   |  |   |
|   |   |  |   |
|   |   |  |   |

# Erstes Kapitel.

# Die Aufgabe der Staatslehre.

#### 1. Die wissenschaftliche Stellung der Staatslehre.

Der Mensch ist seiner psychischen Seite nach in zweifacher Weise Gegenstand der Wissenschaft: entweder als Individuum oder als geselliges Wesen. Die Disziplinen der Geisteswissenschaft<sup>1</sup>), welche die Aufgabe haben, die Erscheinungen des menschlichen Gemeinlebens allseitig zu erforschen, bilden in ihrer Gesamtheit die Gesellschafts- oder Sozialwissenschaften<sup>2</sup>).

Die Erscheinungen des menschlichen Gesellschaftslebens zerfallen wiederum in zwei Klassen, nämlich in solche, denen ein einheitlicher, sie leitender Wille wesentlich ist, und in solche, die ohne eine aus ihnen hervorgehende Willensorganisation existieren oder doch existieren können. Die ersteren besitzen notwendigerweise eine planmäsige, von einem bewusten, auf sie gerichteten Willen ausgehende Ordnung im Gegensatz zu den letzteren, deren Ordnung auf anderen Kräften ruht.

¹) An Stelle des überlieferten Gegensatzes von Natur- und Geisteswissenschaft wird jetzt mit schwerwiegenden Gründen der andersgeartete von Natur- und Kulturwissenschaft zu setzen gesucht, vgl. Rickert, Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, 1898, Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung, 1902, was bereits von vielen Seiten Nachfolge gefunden hat. Indes hat es unser Gegenstand mit Erscheinungen zu tun, die auch nach jener Einteilung zu Grenzgebieten gehören, deren gänzliche Einordnung unter eines der beiden Wissensgebiete nicht gelingt. Darum, und um die bereits bestehende terminologische Verwirrung nicht noch mehr zu steigern, soll hier an den herkömmlichen Bezeichnungen festgehalten werden.

<sup>\*)</sup> Über Umfang und Einteilung der Gesellschaftswissenschaften handelt zuletzt Georg v. Mayr, Begriff und Gliederung der Staatswissenschaften in den Festgaben für Schäffle, 1901, S. 325 ff.

In der Wirklichkeit der Dinge lassen sich zwar die beiden Arten sozialer Ordnung nicht streng isolieren, da in der ungebrochenen Einheit alles gesellschaftlichen Lebens die eine ohne die andere nicht zu bestehen vermag. So lässt sich z. B. ein entwickelter Staat ohne Volkswirtschaft nicht auffinden, ebensowenig jedoch eine Volkswirtschaft ohne Staat. Aber trotzdem ist begriffliche Trennung beider Ordnungen möglich und notwendig. Denn, wie später näher ausgesührt werden wird, ist alle Erkenntnis mitbedingt durch die Fähigkeit, das zu erkennende Objekt zu isolieren, es herauszuheben aus den Umhüllungen, die es umgeben, und den Verbindungen, in denen es sein Dasein sührt.

Zu den sozialen Erscheinungen, die der planmäsigen Leitung durch einheitlichen Willen entbehren, zählen die Sprache, die Sitte, die wissenschaftliche und künstlerische Tätigkeit, die Volkswirtschaft. Durch einen einheitlichen Willen zusammengehaltene und geleitete soziale Ordnungen sind die zahlreichen Verbände, die das wirtschaftliche, geistige, ethische, religiöse Gemeinleben hervorruft, so Familie, wirtschaftliche Unternehmungen, Vereine aller Art, Kirchen. Die wichtigste, auf menschlicher Willensorganisation beruhende soziale Erscheinung aber ist der Staat, dessen Wesen an dieser Stelle als gegeben vorausgesetzt werden muß. Jede Erörterung des Wesens einer wissenschaftlichen Disziplin muß Resultate an den Anfang stellen, die erst später sicher begründet werden können.

Da alle anderen organisierten Ordnungen ohne den Staat nicht zu bestehen vermögen, da ferner der Staat vermöge des Umfanges seiner Tätigkeit und des Einflusses, den er auf die Menschen übt, das ganze soziale Leben berührt und bestimmt, so hat man bis in die Gegenwart häufig die Gesamtheit der Gesellschaftswissenschaften, mit Ausnahme der entweder in diesem Zusammenhange ignorierten oder gar der Naturwissenschaft zugewiesenen Sprachwissenschaft<sup>1</sup>), als Staatswissenschaften bezeichnet, eine Terminologie, die als unzutreffend erkannt wird, wenn man erwägt, das das vom Staate im sozialen Leben Be-

<sup>1)</sup> Letztere Ansicht vertreten z. B. Schleicher, Die Darwinsche Theorie und die Sprachwissenschaft, 1873, S. 7, Max Müller, Die Wissenschaft der Sprache, übersetzt von Fick und Wischmann, I, 1892, S. 21 ff. Die richtige, nunmehr herrschende Anschauung entwickelt Paul, Grundrifs der germanischen Philologie, 2. Aufl., I, 1896, S. 160.

wirkte und Ausgestaltete von ihm als der Ursache wohl zu unterscheiden ist. Die Staatswissenschaft hat es vielmehr ausschließlich mit der Erforschung des Staates und der von ihm als seine Glieder in seinen Bau aufgenommenen oder zugelassenen Verbände zu tun. Mit seinen Beziehungen zu anderen sozialen Gebieten hingegen hat sie nur insoweit zu schaffen, als die bewußte Tätigkeit des Staates auf diese Gebiete, sei es regulierend, sei es fördernd, gerichtet ist. So gehört z. B. das Unterrichtswesen nur insoweit zur Staatswissenschaft, als es vom Staate geleitet oder beeinflusst wird, während die technische Seite dieser öffentlichen Tätigkeit von anderen Disziplinen, z. B. der Pädagogik, behandelt wird, die den Gesellschaftswissenschaften der zweiten Ordnung ausschließlich zuzuweisen sind. Gibt es nun auch kaum ein Gebiet menschlicher Gemeintätigkeit, das nicht in Beziehungen zum Staate stünde, so folgt daraus zwar, dass die Staatswissenschaften wesentliche Beziehungen zu den anderen Sozialwissenschaften haben, nicht aber, dass diese gänzlich in jenen aufgehen sollen.

Gemäss der Mannigsaltigkeit, die der Staat darbietet, gibt es eine Vielheit von Gesichtspunkten, unter denen er betrachtet werden kann. Daraus ergibt sich die Notwendigkeit der Spezialisierung der Staatswissenschaft. Sie ist erst durch die fortschreitende Erkenntnis allmählich zum Bewußtsein gekommen. Wie die meisten Wissensgebiete, die später in eine Vielheit von Disziplinen zerfällt worden sind, hat sie ihre Geschichte als einheitliche Lehre begonnen. In dieser Form tritt sie uns bei den Hellenen entgegen. Ihnen ist die Politik die Kenntnis der πόλις und des auf diese gerichteten Handelns ihrer Glieder nach allen Seiten, so dass dieser Ausdruck nicht mit dem modernen gleichlautenden, wiewohl von dem antiken abstammenden, verwechselt werden darf. In dieser Lehre ist aber das Bewußtsein der mannigfaltigen zu unterscheidenden Beziehungen und Seiten des Staates entweder nicht oder doch nicht in völlig klarer Weise enthalten. Unter dem bestimmenden Einfluss antiker Vorstellungen hat sich nun vielfach bis in die Gegenwart herab die Gleichsetzung von Staatswissenschaft und Politik terminologisch behauptet, namentlich bei den romanischen Völkern und den Engländern, bei denen science politique 1), scienza politica, political

<sup>1)</sup> Neuerer Zeit allerdings auch im Plural gebraucht. So sprechen die Franzosen von sciences morales et politiques.

science oder politics usw. den ganzen Umfang der Staatswissenschaft bezeichnet und eine Spezialisierung innerhalb dieser so bezeichneten Disziplin entweder gar nicht versucht oder in ganz ungentigender Weise vorgenommen wird.

Unter die staatswissenschaftlichen Disziplinen 1) in dem von uns angegebenen Sinne, fällt auch die gesamte Rechtswissenschaft, da Recht stets nur ein Produkt organisierter menschlicher Verbände sein kann. Die antike Staatswissenschaft hat denn auch Rechts- und Staatslehre nicht scharf geschieden, zumal für sie das gesamte menschliche Gemeindasein staatlicher Art ist. Fortschreitende Spezialisierung jedoch, die der Ausbildung der Rechtswissenschaft durch die Römer ihren Ursprung verdankt, hat diese zu einem selbständigen Wissensgebiete erhoben. So sind denn die Staatswissenschaft unter sich befassen, von den Staatswissenschaft unter sich befassen, von den Staatswissenschaften im engeren Sinne zu unterscheiden. Im folgenden sollen die Staatswissenschaften nur in dieser engeren Bedeutung genommen werden.

Da aber Staats- und Rechtswissenschaft in engem systematischem Zusammenhang miteinander stehen, so gibt es Disziplinen, die beiden zugerechnet werden müssen, nämlich jene, die sich mit den rechtlichen Eigenschaften und Verhältnissen des Staates beschäftigen, also aus dem Umkreis der Lehren des öffentlichen Rechtes die des Staats-, Verwaltungs- und Völkerrechts. Sie sind sowohl Wissenschaften vom Staate als vom Rechte. Die Bedeutung dieses inneren Zusammenhangs von Rechts- und Staatswissenschaft wird an anderer Stelle noch eingehender zu erörtern sein.

Die Wissenschaften zerfallen in beschreibende oder erzählende (deskriptive), erklärende (theoretische) und angewandte (praktische). Die ersten wollen die Erscheinungen feststellen und ordnen, die zweiten Regeln ihres Zusammenhanges aufweisen, die dritten ihre Verwendbarkeit für praktische Zwecke lehren.

Eine scharfe Grenzlinte zwischen beschreibender und erklärender Wissenschaft läst sich nicht leicht ziehen, namentlich nicht auf dem Boden der Sozialwissenschaften. Selbst für die

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Auch im Deutschen kann man Staatswissenschaft im Singular und im Plural, im letzteren die einzelnen Disziplinen, im ersteren deren Gesamtheit bezeichnend gebrauchen.

Naturwissenschaft ist behauptet worden, dass Erklärung einer Naturerscheinung nichts anderes als ihre vollkommene Beschreibung sei 1). Zum Unterschiede von einem großen Teil der Naturvorgänge aber sind die sozialen Erscheinungen in der Regel nicht konstanter Art, vielmehr sind sie dynamischer Natur, sie andern fortwahrend ihren Charakter, ihre Intensität, ihren Verlanf, ohne dass es möglich wäre, feste, jedem Zweisel entruckte Entwick ungs- und Rückbildungsgesetze für sie nachzuweisen, wie es die Naturwissenschaft für die Lebensvorgunge zu tun in der Lage ist. / Das Objekt jener Wissenschaften ist daher in stetem Wandel begriffen. Eine spekulative Anschauung, die, wenn auch nur zur hypothetischen Vollendung unseres Wissens, niemals ganzlich entbehrt werden kann, wird in solchem Wandel eine aufsteigende Entwicklung behaupten können. Mit den Mitteln empirischer Forschung hingegen wird in vielen Fällen nur Änderung, nicht Entwicklung nachzuweisen sein. Dass der mittelalterliche Staat, verglichen mit dem antiken, eine höhere Entwicklungsstufe sei, wie oft behauptet wird, wird schwerlich mit Erfolg nachgewiesen werden können<sup>2</sup>). Aber er war etwas wesentlich anderes als der antike Staat, wies Erscheinungen auf, die nach keiner Richtung hin in diesem bereits im Keime vorhanden waren. Die Spaltung des Gemeinwesens durch den im Mittelalter nie ganz zur Einheit versöhnten Gegensatz von Fürst und Volk,

<sup>1)</sup> Vgl. die vielberufenen Sätze von G. Kirchhoff, Vorlesungen über mathematische Physik. Mechanik, 1874, S. 1. Vollkommene Beschreibung eines Einzeldinges oder einmaligen Geschehens setzt die Kenntnis des ganzen Weltzusammenhangs voraus, bleibt daher stets ein unerreichbares Ideal. Auch nur ein einziges Exemplar einer Tiergattung erschöpfend beschreiben, erforderte die Einsicht in die Gesetze der Zeugung, des Wachstums, des Blutumlaufs und sämtlicher mechanischer und physischer Gesetze, welche jene verwickelten Erscheinungen beherrschen. Anderseits ist es unmöglich, ohne genaue Kenntnis des Individuellen zur Erkenntnis des allgemein Gesetzmässigen zu gelangen. Darum bedeuten die Einteilungen der Wissenschaften in beschreibende und erklärende sowie die neueren in idiographische und nomothetische, in Kultur- und Naturwissenschaft, um mit Windelband zu reden, "Grenzbegriffe, zwischen denen die lebendige Arbeit der einzelnen Disziplinen mit zahlreichen feinsten Abstufungen sich in der Mitte bewegt" (Die Philosophie im Beginn des 20. Jahrhunderts, I, S. 179).

<sup>\*)</sup> Vgl. die treffenden Ausführungen von Ed. Meyer, Die wirtschaftliche Entwicklung des Altertums, 1895, S. 6, Die Sklaverei im Altertum, 1898, S. 5 ff.

die ständische Repräsentation, die Forderung einer begrenzten Sphäre des Staates, das alles waren Phänomene, zu denen in den Staaten der alten Zeit kein Ausatz zu finden ist. Daher hat der Staat selbst im Läufe der Zeiten sein Wesen in bestimmten Punkten geändert zum Unterschiede von den natürlichen Dingen, die entweder unveränderlich bleiben oder im rhythmischen Wechsel wiederkehren oder in erkennbarer, von festen Gesetzen beherrschten Weise einer auf- oder absteigenden Umbildung unterliegen. Das Nähere über diese für die methodische Forschung auf sozialwissenschaftlichem Gebiete grundlegende Erkenntnis wird später ausgeführt werden, wie auch eine Darlegung der Schranken kausaler Erkenntnis in den Sozialwissenschaften gersonderter, eingehender Untersuchung bedarf.

In den Sozialwissenschaften müssen schon aus dem eben angegebenen Grunde Beschreibung und Erklärung oft ineinander übergehen. Wer z. B. die wechselnde Bahn beschreibt, die eine soziale Erscheinung im Laufe der Geschichte durchmifst, auf der sie ihr inneres Wesen fortwährend ändert, der erklärt zugleich den Zusammenhang ihrer einzelnen Phasen, wenn er nicht in ganz unwissenschaftlicher Weise am Äußeren haften bleiben will. Wenn daher im folgenden die einzelnen Disziplinen der Staatswissenschaften aufgezählt werden sollen, so ist bei aller durch das Bedürfnis der Orientierung gebotenen begrifflichen Scheidung doch ebenso zu betonen, daß der in der Natur der Objekte begründete Zusammenhang der verschiedenen wissenschaftlichen Positionen keine völlige, mit scharfen Linien zu zeichnende Begrenzung des einzelnen Wissenszweiges duldet.

Die beschreibende Grundlage aller Sozialwissenschaften, also auch der Staatswissenschaften, ist die Geschichte, welche die sozialen Tatsachen in ihrem historischen Verlaufe fest- und darstellt sowie deren äußere und innere Verknüpfung nachweist 1).

<sup>1)</sup> Die Geschichte stellt nicht bloß Tatsachen, sondern auch die Zusammenhänge der Tatsachen dar. Von den theoretischen Wissenschaften unterscheidet sie sich aber dadurch, daß sie stets konkrete Kausalreihen erforscht, niemals abstrakte Typen und Gesetze. Unternimmt der Historiker solches, so überschreitet er die Grenzen seines Gebietes und wird zum Geschichtsphilosophen oder Soziologen. Solch höherer Geschichtsauffassung wird allerdings kein Historiker gänzlich entraten können, gibt es doch keine Einzelwissenschaft, die ihren Vertretern Selbstgenügsamkeit bieten könnte.

Vornehmlich ist es die politische Geschichte, die von der Staaten Werden, Schicksalen und Vergehen berichtet, die für die staatswissenschaftliche Forschung in Betracht kommt. Aber auch die Sozialgeschichte, die von den gesellschaftlichen Vorgängen handelt, die nicht unmittelbar politischer Art sind, ist bei dem objektiven Zusammenhang aller sozialen Erscheinungen von großer Bedeutung für die Lösung der theoretischen Probleme der Staatswissenschaften.

An die Geschichte schließt sich an die Staatenkunde und der auf die staatlichen Verhältnisse sich beziehende Teil der Statistik — die politische und Verwaltungsstatistik —, jene die Beschreibungen der Institutionen der verschiedenen Staaten der Gegenwart und jüngsten Vergangenheit lehrend, diese als "die exakte Erforschung derjenigen Seiten des Staats- und Gesellschaftslebens, die einer zahlenmäßigen Behandlung zugänglich sind" 1).

Die erklärende Wissenschaft vom Staate ist die theoretische Staatswissenschaft oder Staatslehre, deren Aufgabe Erkenntnis der Erscheinung des Staates nach allen Richtungen seines Daseins ist. Sie ist auch beschreibende Wissenschaft, insofern sie die Merkmale des Staates und seiner Erscheinungsformen feststellt. Aber diese Beschreibung ist zugleich Erklärung. Denn es handelt sich bei ihr um ein nicht der Sinnenwelt angehöriges, sondern erst durch wissenschaftliche Forschung festzustellendes und zum Bewußtsein zu bringendes Objekt, das eben nur dadurch beschrieben werden kann, dass man es zu erklären unternimmt. Überdies hat die kausale Erklärung auf diesem Gebiete viel engere Grenzen, als sie einer naturwissenschaftlichen Disziplin gesteckt sind, da sie, wie weiter unten eingehend dargelegt werden wird, niemals die kausalen Zusammenhänge allgemein gültigen Gesetzen unterzuordnen vermag.

# 2. Die Gliederung der Staatslehre.

Die theoretische Staatswissenschaft oder Staatslehre zerfällt in die allgemeine und besondere Staatslehre<sup>2</sup>). Die all-

<sup>1)</sup> Lexis im Handwörterbuch der Staatswissenschaften, 2. Aufl. Art. Statistik VI, S. 1009.

<sup>\*)</sup> Über verschiedene Definitionen der allgemeinen Staatslehre in der neuesten Literatur vgl. Rehm, Allgemeine Staatslehre. 1899, S. 1 ff. Der

gemeine Staatslehre sucht das Fundament der gesamten Staatslehre zu legen, indem sie die Erscheinung des Staates überhaupt sowie die Grundbestimmungen, die er darbietet, wissenschaftlicher Forschung unterzieht. Ihre Resultate werden nicht durch Untersuchung einer staatlichen Einzelindividualität, sondern vielmehr der gesamten geschichtlich-sozialen Erscheinungsformen des Staates gewonnen.

Die allgemeine Staatslehre wird ergänzt durch die besondere Staatslehre. Für sie sind zwei Möglichkeiten der Forschungsweise gegeben. Entweder beschäftigt sich die besondere Staatslehre mit einer Vergleichung der einzelnen Institutionen der Staaten überhaupt oder einer bestimmten Staatengruppe oder noch enger einer bestimmten Staatengruppe innerhalb einer begrenzten Epoche, um typische Bilder dieser Institutionen zu gewinnen und zu erklären, oder die besondere Staatslehre ist einfach Erkenntnis der Institutionen eines konkreten Staates, sei es in ihrer gesamten geschichtlichen Ausgestaltung, sei es in ihrer gegenwärtigen Form. Die besondere Staatslehre ist daher entweder die Lehre von den besonderen Institutionen des Staates überhaupt oder Lehre von den Institutionen des besonderen Staates. Man kann die besondere Staatslehre in der ersten Bedeutung als spezielle Staatslehre, in der zweiten als individuelle Staatslehre bezeichnen.

Volles Verständnis der Institutionen des Einzelstaates hat sowohl die allgemeine Staatslehre als die von den besonderen Institutionen des Staates, die spezielle Staatslehre, zur Voraussetzung, da alles Einzelne von Grund aus nur aus dem allgemeinen Zusammenhang begriffen werden kann, in den es hineingestellt ist. Individuelle Staatslehre kann daher erfolgreich nur bearbeitet werden auf dem Boden der Resultate jener beiden Grunddisziplinen.

Die Staatslehre hat den Staat nach allen Seiten seines Wesens

neueste Versuch umfassender Entwicklung ihres Begriffes bei G.v. Mayr a. a. O. S. 3.9 ff. Eine eingehende Kritik fremder Ansichten auf diesem Gebiete halte ich für wenig ersprießlich, einmal, weil diese selten einer lichtbringenden systematischen Untersuchung entspringen, sodann, weil ausführliche gedeihliche Kritik methodologische Erörterungen voraussetzt, die an dieser Stelle viel zu weit führen würden. So mag denn hier die Entwicklung des eigenen Standpunktes zugleich die Stelle der Prüfung abweichender Ansichten vertreten.

zu erforschen. Sie hat zwei Hauptgebiete, entsprechend den zwei Gesichtspunkten, unter denen der Staat betrachtet werden kann. Der Staat ist einmal gesellschaftliches Gebilde, sodaun rechtliche Institution. Dementsprechend zerfällt die Staatslehre in die soziale Staatslehre und in die Staatsrechtslehre. Die allgemeine Staatslehre insbesondere hat demnach zwei Abteilungen: die allgemeine Soziallehre des Staates und die allgemeine Staatsrechtslehre.

Die allgemeine Staatsrechtslehre, d. h. die Erkenntnis der rechtlichen Natur des Staates und der staatsrechtlichen Grundbegriffe, ist demnach nur ein Teil der allgemeinen Staatslehre.

Das Recht ist eine der wichtigsten Seiten des Staates; kein Statt ist ohne Recht möglich, aber es ist ein schwerer Fehler, der bis auf den heutigen Tag häufig begangen wird, die Staatslehre mit der Staatsrechtslehre zu identifizieren. Dieser Fehler rührt von dem historischen Ursprung der modernen Staatslehre ber. Sie stammt nämlich aus dem Naturrecht, das nach dem Rechtsgrunde des Staates forschte 1). Diesen Rechtsgrund setzte das Naturrecht nicht selten dem historischen Entstehungsgrund gleich und betrachtete demgemäs den Staat ausschliesslich als ein rechtliches Gebilde. Daher ist eine Unterscheidung zwischen Staats- und Staatsrechtslehre in der naturrechtlichen Epoche sehr selten zu finden. Nur die Politik als praktische Staatslehre wird da von der Staatsrechtslehre als selbständige Disziplin anerkannt. In der Literatur der Politik von Machiavell bis auf Montesquieu finden sich auch viele theoretische Untersuchungen, die heute dem nicht mit der Staatsrechtslehre zusammenfallenden Teile der Staatslehre zuzuweisen sind.

Wenn nun auch die Staatsrechtslehre innerhalb der Staatslehre ein abgegrenztes Gebiet darstellt, so ist sie dennoch nur ein Teil des Gesamtgebietes. Staatslehre und Staatsrechtslehre sind keine Gegensätze. Wohl aber muß man systematisch die soziale Staatslehre, die den Staat als gesellschaftliches Gebilde in der Totalität seines Wesens betrachtet, der Staatsrechtslehre als dem juristischen Teil der Staatslehre gegenüberstellen. Solche Trennung und Gegenüberstellung ist in dem Unterschied der Methoden begründet, die in beiden Gebieten herrschen. Eine Vermischung des Rechtlichen mit dem, was vor

<sup>1)</sup> Vgl. unten Kap. VII.

dem Rechte liegt, soll daher in einer wissenschaftlichen Darstellung der Staatslehre nicht stattfinden. Wohl aber ist die Erkenntnis des inneren Zusammenhanges beider die gesamte Staatslehre darstellenden Disziplinen berufen, einem zwiefachen, folgenschweren Irrtum vorzubeugen: dem Glauben, daß die einzige richtige Erklärungsart des Staates die soziologische, historische, politische, kurz: die nicht-juristische sei, und der entgegengesetzten Überzeugung, daß der Jurist allein dazu berufen sei, mit seinen Forschungsmitteln alle Rätsel zu lösen, die mit den staatlichen Phänomenen verknüpft sind 1).

Aber auch für die ersprießliche Untersuchung der staatsrechtlichen Probleme ist die Erkenntnis des Zusammenhanges von sozialer Staatslehre und Staatsrechtslehre von der höchsten Bedeutung. Eine umfassende Staatslehre ist die Grundlage aller theoretischen Erkenntnis vom Staate. Alle Untersuchungen, die nicht auf diesem umfassenden Fundament aufgeführt sind, führen notwendig zu schiefen und einseitigen Resultaten. Wenn daher auch die Staatsrechtslehre die rechtliche Seite des Staates isoliert, um zu deren gründlichen Erkenntnis zu gelangen, so muß sie doch von Prinzipien ausgehen, die einer allseitigen Erkenntnis des Staates entsprungen sind. In den Systemen des Staatsrechts ist es bis auf den heutigen Tag die Regel, allgemeine Lehren vom Staate an die Spitze der Untersuchung zu stellen, die, nach Art von Dogmen behauptet, uns nicht verraten, woher sie kommen, die aber um so bedeutsamer sind, als aus ihnen die wichtigsten Schlüsse gezogen werden. Bei dem überwiegend deduktiven Charakter der juristischen Untersuchungen sind in vielen Fällen die Resultate durch jene dogmatischen Sätze bereits a priori festgestellt. Alles Schiefe, Einseitige, Widerspruchsvolle in den herrschenden staatsrechtlichen Anschauungen ist nicht zum ge-

<sup>1)</sup> Von einer juristischen Methode der Staatswissenschaft spricht Wundt, Logik, 2. Aufl., II<sup>2</sup>, 1895, S. 490 ff., ebenso neuestens Deslandres, La crise de la science politique et le problème de la méthode. Paris 1902, mit ungenügender Kenntnis der Stellung der heutigen deutschen Staatsrechtslehre zur Politik. Die Identifizierung von Staatswissenschaft und Staatsrecht war einer der hervorragendsten Irrtümer vieler Naturrechtslehrer. Heute aber gibt es keinen Juristen, der die Gesamtheit der staatlichen Erscheinungen für juristische hielte: mindestens der Gegensatz des Politischen zum Rechtlichen wird von jedem anerkannt.

ringsten Teile auf ihre unrichtige oder ungenügende Fundierung auf bestimmte Sätze der Staatslehre zurückzuführen.

#### 3. Die Politik und ihr Verhältnis zur Staatslehre.

Die angewandte oder praktische Staatswissenschaft ist die Politik, d. h. die Lehre von der Erreichung bestimmter staatlicher Zwecke und daher die Betrachtung staatlicher Erscheinungen unter bestimmten teleologischen Gesichtspunkten, die zugleich den kritischen Maßstab für die Beurteilung der staatlichen Zustände und Verhältnisse liefern 1). Enthält die Staatslehre wesentlich Erkenntnisurteile, so hat die Politik Werturteile zum Inhalt. In diesem engsten Sinne, der allein der Politik wissenschaftliche Selbstberechtigung sichern kann, ist sie erst in neuester Zeit in der deutschen Wissenschaft aufgefaßt worden, der die endgültige Scheidung jener allumfassenden antiken Kategorie der Politik in soziale Staatslehre, Staatsrechtslehre und Politik zu danken ist.

Da absolute Zwecke nur auf dem Wege metaphysischer Spekulation aufgezeigt werden können, so ist eine empirische, in sich vollendete, mit allgemeiner Überzeugungskraft ausgestattete

<sup>1)</sup> Uber die verschiedenen Definitionen der Politik vgl. v. Holtzendorff, Die Prinzipien der Politik, 2. Aufl. 1879, S. 2 ff. Die neuesten Versuche, den Begriff der Politik auszuprägen, bei Schäffle, Über den wissenschaftlichen Begriff der Politik, Zeitschr. f. d. ges. Staatswissenschaft, LIII, 1897, S. 579 ff., van Calker, Politik als Wissenschaft, 1898, S. 7 f., Richard Schmidt, Allgemeine Staatslehre, I, 1901, S. 25 ff., und v. Mayr, Festgabe S. 340 ff. Bei dem inneren Zusammenhange alles staatlichen Lebens und seiner Erkenntnis wird eine scharfe Abgrenzung der Politik gegen die theoretische Staatswissenschaft kaum vollständig gelingen. Wer von den Zwecken einer staatlichen Institution handelt, muß vorerst deren Sein und Betätigung erkennen. Namentlich die Lehre von dem staatlichen Leben wird daher ausdrücklich oder stillschweigend der Potitik zugewiesen, während sie doch ihr nur so weit zugehört, als sie dieses Leben im Hinblick auf die ihm gestellten Zwecke betrachtet. Die Scheidung der beiden Positionen jedoch, von denen aus die lebendige Bewegung der staatlichen Erscheinungen betrachtet werden kann — der theoretischen und der teleologischen ist an dem politischen Einzelproblem praktisch kaum reinlich durchzuführen. Daher finden sich in der Regel in jeder eingehenden politischen Untersuchung Materien, die der theoretischen Staatswissenschaft ängehören. Hingegen ist es methodisch viel leichter, bei Darstellungen der theoretischen Staatswissenschaft von der Politik abzusehen, da jene die Voraussetzung dieser, nicht aber umgekehrt, bildet.

politische Wissenschaft nicht möglich. Vielmehr können nur relative politische Untersuchungen wissenschaftlichen Wert gewinnen, d. h. solche, die hypothetisch einen bestimmten Zweck als zu erreichend annehmen, dabei aber die Möglichkeit andersgearteter teleologischer Beurteilung zugeben müssen. Deshalb erhalten in der Regel politische Untersuchungen einen parteimäßigen Charakter, zumal jeue Beschränkung auf empirische, relative Zwecke selten zu finden ist, so daß überdies noch der Gegensatz der metaphysischen Zwecke zu dem der empirischen hinzutritt und in der Gestaltung der Untersuchung und der Resultate zum Ausdruck kommt. Schon ein flüchtiger Blick in die politische Literatur lehrt, daß der Unterschied der Weltanschauungen, der Überzeugungen von den letzten Zielen des menschlichen Gemeinlebens, oft unbewußt, den Gang eines sehr großen Teiles der politischen Forschungen bestimmt.

Die Politik als praktische Wissenschaft ist zugleich eine Kunstlehre<sup>1</sup>) und darum wesentlich der Zukunft zugewendet, während die Staatslehre als Lehre vom Seienden der Vergangenheit und Gegenwart zugekehrt ist. Aber auch auf Gegenwart und Vergangenheit können sich politische Untersuchungen erstrecken, um aus ihnen Lehren für die Zukunft zu ziehen. Auf die Gegenwart gerichtet, nimmt die Politik den Charakter einer kritischen Lehre an, der das Gegebene, gemessen an dem Maßstab ihrer durch teleologische Betrachtung gewonnenen Resultate entweder ein zu Bewahrendes oder ein Umzubildendes ist. Aber auch die Vergangenheit kann im Hinblick auf bestimmte Zwecke kritisch untersucht werden. Ob Handlungen geschichtlicher Personen entweder den ihnen vorgesetzten oder einen anderen wertvollen Zweck erreicht oder verfehlt haben, gehört auch in das Gebiet politischer Betrachtungsweise. Untersuchungen über die

einander wie jede Aufstellung allgemeiner Prinzipien zu der Kunde von ihrer Anwendung auf den Einzelfall. Staatskunst, die nicht bloß empirisch verfährt, ist demnach Gestaltung konkreter staatlicher Verhältnisse gemäß anerkannter Prinzipien, aber unter Berücksichtigung der Eigenart der zu lösenden Aufgabe und sämtlicher streng individualisiert zu betrachtenden Umstände, unter denen sie sich ereignen. Inwieweit solche Kunst auf allgemeine Regeln zurückgeführt werden kann, um als Leitfaden für staatsmännisches Handeln zu dienen, hängt mit der alten Frage zusammen, ob und in welchem Umfang ein geistiges und sittliches Können lehrbar sei.

Wirkungen der perikleischen Demokratie auf die Fort- oder Rückbildung des athenischen Staatswesens oder der sullanischen Diktatur auf den Untergang der römischen Republik haben nicht minder den Charakter politischer Forschung wie ein Versuch, den Einfluß des allgemeinen Wahlrechts auf das künftige Leben des Deutschen Reiches zu bestimmen. Darum ist jede pragmatische geschichtliche Untersuchung zugleich auch eine politische 1). Der, wenn auch oft unausgesprochene letzte Zweck solcher nach rückwärts gewendeten politischen Betrachtung liegt allerdings auch in der Zukunft, denn nicht nur um ihrer selbst willen, sondern um Regeln für das Handeln in ähnlichen Fällen zu gewinnen, wird sie unternommen. Darum ist die Politik nicht eine Lehre vom Seienden, sondern vom Sein-sollenden.

Ist nun auch die Politik ihren Zielen und ihrer Methode nach von sozialer Staats- und Staatsrechtslehre durchaus zu trennen, so ist anderseits bei dem inneren Zusammenhang aller Gebiete einer Wissenschaft die praktische Disziplin von hoher Bedeutung für gedeihliche Behandlung der theoretischen. Sowohl die ruhende Staatsordnung, welche die soziale Staatslehre, als auch die Rechtsregeln jener Ordnung, welche das Staatsrecht zu untersuchen hat, bedürfen zu ihrer allseitigen Erkenntnis ergänzender politischer Betrachtung. In der Wirklichkeit der Erscheinungen ist der Staat ja in steter Bewegung begriffen, von der soziale Staats- und Staatsrechtslehre gleichsam nur Momentbilder geben. Alle wichtigen Lebensprozesse des Staates aber sowie alle Sätze seiner Rechtsordnung waren vor und in ihrem

¹) Terminologisch ist übrigens das Adjektiv "politisch" lange nicht so scharfer Begrenzung fähig wie das Substantiv "Politik". Unter "politisch" wird nämlich auch die ganze soziale, kurz: die gesamte nicht-juristische Betrachtungsweise staatlicher Dinge verstanden. Der Politik läßst sich die Staatslehre gegenüberstellen, aus letzterem Wort aber ist kein entsprechendes Adjektiv zu prägen. Darum ist der Gebrauch des Wortes "politisch" sowohl in einem engeren Sinne, von dem im Text die Rede ist, als auch in dem hier erörterten weiteren kaum zu vermeiden, um so mehr als die Bezeichnung "sozial" für die nichtjuristische Seite des Staates wegen ihrer Vieldeutigkeit häufig zu Mißverständnissen Anlaß geben würde. Bei solchem leider unaufhebbarem Mangel der Terminologie ist es aber wichtig, daß der Schriftsteller sich stets klar ist, in welchem Sinne er jedesmal die Prädikate "sozial" und "politisch" gebraucht. Über die mannigfaltige Bedeutung von "politisch" vgl. auch Rehm, Allg. Staatslehre, S. 8 f.

Entstehen Gegenstand politischer Erwägungen und Entschlüsse; alle vollendete staatliche Tat, alles bestehende Recht bringt politische Wirkungen hervor. Daher führt gänzliches Abstrahieren von aller Politik zu leeren Ergebnissen oder höchstens zur Kenntnis staatlicher Skelette, denen jede Spur lebendiger Gestalt mangelt. In der theoretischen Staatslehre als einer Begriffswissenschaft ist alles abstrakt; das Konkrete wohnt dem Strom des politischen Lebens inne, der, unaufhaltsam wechselnde Gestalten erzeugend, durch die Geschichte flutet.

Namentlich aber empfangen staatsrechtliche Untersuchungen durch den Hinblick auf das politisch Mögliche Inhalt und Ziel. So wenig Recht und Politik miteinander vermischt werden sollen, so sehr jederzeit ihre scharfen Grenzen zu beachten sind, so ist doch ersprießliche staatsrechtliche Untersuchung ohne Kenntnis des politisch Möglichen ausgeschlossen. Ohne dessen grundsätzliche Beachtung gerät nämlich das Staatsrecht notwendig auf bedenkliche Abwege und läuft Gefahr, sich in eine dem Leben und der realen Erkenntnis abgewandte rein scholastische Disziplin zu verwandeln.

Politische Erkenntnis lehrt vor allem die Grenzen sicherer staatsrechtlicher Untersuchung feststellen. Mit vollem Recht bemerkt Laband, dass die Rechtsdogmatik, abgesehen von der Erforschung der geltenden positiven Rechtssätze, d. h. der vollständigen Kenntnis und Beherrschung des positiven Stoffes, eine rein logische Denktätigkeit ist<sup>1</sup>). Aber Feststellung des Inhaltes aller Rechtssätze ist mit der reinen Logik nicht möglich. Gerade die Grundbegriffe des Staatsrechtes, die alle übrigen tragen, spotten der rein logischen Behandlung. Wenn die nähere Bestimmung der Staatsform, das prinzipielle Verhältnis der höchsten Staatsorgane zueinander, der Einfluss der geschichtlichen Mächte auf Fortbestand oder Wandel der Staatsverfassung in Frage steht, so sind diese Probleme nur unter eingehender Würdigung der konkreten politischen Kräfte zu lösen, welche jene grundlegenden Institutionen ausgestaltet haben. Ein staatsrechtlicher Rechtssatz kann formell unverändert bleiben und dennoch vermöge der Wirkung politischer Mächte einen ganz anderen Inhalt gewinuen. Das zeigt sich in vollster Deutlichkeit bei einem Rechte von langer geschichtlicher Kontinuität. So hat der Satz, dass das

<sup>1)</sup> Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, 4. Aufl. 1901, I, S. IX.

englische Parlament des Königs Rat ist, seine rechtliche Bedeutung im Laufe der Jahrhunderte fortwährend geändert, so ist das Verbot der Kabinettsregierung in England trotz der gegenteiligen Praxis bis auf den heutigen Tag nicht aufgehoben worden und äußert in der Tat noch einige untergeordnete Wirkungen. Mit der formalen Logik allein kommt man daher leicht zur Zeichnung staatsrechtlicher Bilder, denen in der Wirklichkeit der Dinge gar nichts entspricht. In Wahrheit spielt aber die formale Logik bei der Feststellung der staatsrechtlichen Grundbegriffe lange nicht die ihr von der konstruktiven Methode zugedachte Rolle. Auch wenn man absieht von den staatsrechtlichen Autoren, die in aufdringlicher Weise mit ihrer politischen Gesinnung prunken, so ergibt oft schon eine oberflächliche Betrachtung der Stellung, welche Vertreter der rein juristischen Methode im Staatsrecht zu den grundlegenden Problemen einnehmen, ganz deutlich ein Bild fester politischer Anschauungen, die sie ihren Untersuchungen zugrunde gelegt haben.

Ein wichtiger Grundsatz, der aus solcher Erkenntnis folgt, lautet dahin, dass das politisch Unmögliche nicht Gegenstand ernsthafter juristischer Untersuchung sein kann. Müssig wäre z. B. eine Untersuchung der Frage, was Rechtens sei, wenn der deutsche Kaiser den Reichskanzler entlässt, ohne einen neuen zu ernennen, oder wenn der Bundesrat sich weigern sollte, Vorschläge für erledigte Richterstellen am Reichsgericht zu erstatten. Für müsig halte ich auch die Erörterungen über den Verzicht eines deutschen Bundesstaates auf ein ihm zustehendes Sonderrecht trotz eines dagegen gerichteten landesgesetzlichen Verbotes 1). Müssig ist die Frage nach der Zulässigkeit der Realunion eines deutschen Gliedstaates mit einem außerdeutschen Staat oder auch der Möglichkeit eines Krieges zwischen den Gliedern einer Personalunion<sup>2</sup>). Alles Recht soll gelten, d. h. die Möglichkeit besitzen, in den Erscheinungen ver-Was nicht Wirklichkeit gewinnen kann, wirklicht zu werden. soll niemals Gegenstand der Rechtsforschung sein.

Ein zweiter wichtiger Grundsatz, den politische Erkenntnis die Rechtswissenschaft lehrt, besagt, dass die Vermutung für

<sup>1)</sup> Vgl. Laband, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, 4. Aufl. 1901, I, S. 113.

<sup>2)</sup> Vgl. unten Kap. XXI.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

die Rechtmässigkeit der Handlungen der obersten Staatsorgane spricht. Solange niemand zur Einsprache Berechtigter gegen einen Akt dieser Organe rechtliche Einwendungen erhebt oder ihn für unwirksam erklärt, müssen sie als rechtmässig angesehen werden, selbst wenn eine buchstäbliche Interpretation einer Verfassungsbestimmung zu einem anderen Resultat führen würde. Es ist daher unangebracht, den Begriff der Beaufsichtigung in Art. 4 der Reichsverfassung so zu interpretieren, dass die gesetzliche Zuständigkeit einer großen Zahl von Reichsbehörden geradezu als verfassungswidrig erscheint 1). Ebensowenig ist es zulässig, die Beschlussfassung des deutschen Reichstages als eine Kette von Verfassungswidrigkeiten anzusehen, weil die Mitglieder bei den Abstimmungen häufig nicht in beschlusfähiger Zahl anwesend sind<sup>2</sup>). Vielmehr gilt der Reichstag als beschlussfähig, solange nicht das Gegenteil vom Präsidium der Versammlung ausdrücklich konstatiert worden ist. Die Zulässigkeit der Stellvertretung des Kaisers im Reiche und des Königs in Preußen ist trotz theoretischer Bedenken von keinem hierzu kompetenten Organe angezweifelt worden 8). Die sächsische Militärkonvention, deren Ungültigkeit von manchen Seiten behauptet wurde, ist tatsächlich in Kraft, da niemand hierzu Berechtigter ihre Geltung bezweifelt 4). Die theoretische Ungültigkeitserklärung derartiger Verhältnisse sollte ja zu der Erkenntnis führen, dass das, was man als geltendes Recht behauptet, diesen Charakter in Wirklichkeit nicht an sich trägt. Jene tatsächliche unwidersprochene Rechtstibung muss aber schließlich auch für die Theorie neues Recht erzeugen, und so bilden die angeblichen

<sup>1)</sup> Vgl. die Ausführungen von Hänel, Deutsches Staatsrecht, I, 1892, S. 307 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8)</sup> Laband, I, S. 323, Note 2. Richtig Rieker, Über Begriff und Methode des allgemeinen Staatsrechts, Vierteljahrsschrift für Staats- u. Volkswirtschaft, IV, S. 266. Laband zieht denn auch trotz energischen Protestes gegen die Verfassungswidrigkeit derartiger Beschlüsse nicht die geringste praktische Konsequenz für deren Gültigkeit.

<sup>3)</sup> Vgl. G. Meyer, Lehrbuch des deutschen Staatsrechtes, 6. Aufl., herausgegeben von Anschütz, 1905, S. 286 Note 2 und die dort angeführte Literatur.

<sup>4)</sup> Zorn, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, 2. Aufl., II, 1897, S. 527 f.; Hänel, I, S. 492 Note 5. Dagegen richtig auf das unbestreitbare Faktum der Geltung der Konvention hingewiesen von Laband, IV, S. 30 Note 1; G. Meyer, § 197 Note 4.

theoretischen Verfassungswidrigkeiten schließlich die Rechtsordnung selbst für die von dem politisch Möglichen absehende Betrachtungsweise um.

So hält denn der stete Hinblick auf die Realität des politischen Lebens die staatsrechtliche Theorie von Abirrungen frei. Anderseits erzeugt politische Erkenntnis fortwährend die Forderung nach neuem Recht. Solche Forderung setzt aber gründliche Kenntnis des herrschenden Rechtes voraus. Daher hat die Staatsrechtslehre große Bedeutung für die Politik, die ihre Aufgaben ohne jene nicht erfüllen kann. Eine Kritik der gegebenen Institute des öffentlichen Rechtes ist eine politische Aufgabe, welche die Staatsrechtslehre, sowohl die allgemeine und spezielle als die des Einzelrechtes, zu erfüllen hat. Die Rechtswissenschaft würde den edleren Teil ihres Berufes gänzlich aufgeben, wenn sie nur nach rückwärts gewendet wäre und nicht auch nach vorwärts den Mächten der Zukunft den Weg zu bahnen mithülfe 1).

#### 4. Kausal- und Normwissenschaft.

Die im vorhergehenden geschilderten einzelnen Zweige der Staatswissenschaften sind schliefslich noch unter einem anderen Gesichtspunkt zu betrachten. Das ist aber der Unterschied der kausalen Erkenntnisart von der normativen. Es gibt zwei Arten von Regeln: solche, die den ursächlichen Zusammenhang der Erscheinungen kennen lehren, und sodann diejenigen, welche durch menschliche Gedanken und Handlungen zu verwirklichen sind, Regeln also, welche ein Sein, und solche, welche ein Sein-sollen ausdrücken.

Auch die zweite Gattung, die der Normen, ist, wie die erste, sowohl Objekt der Beschreibung als auch der Erklärung, Konstatierung der Normen für das gesellschaftliche Handeln, Verständnis ihres inneren Zusammenhangs sowohl untereinander als auch mit der Gesamtheit der sozialen Kräfte, die sie zum Bewußstsein gebracht haben, ist eine der vornehmsten Aufgaben sozialwissenschaftlicher Forschung. Die wichtigste Gattung der für die Staatswissenschaft in Betracht kommenden Normen sind die

<sup>1)</sup> Über die Aufgaben einer legislativpolitischen Jurisprudenz vgl. die treffenden Bemerkungen in der Rektoratsrede von A. Menger, Über die sozialen Aufgaben der Rechtswissenschaft, 1895, S. 18 ff.

Rechtsnormen. Die Rechtswissenschaft ist daher eine Wissenschaft nicht der Seinsgesetze, sondern der Normen.

Daraus ergibt sich ein wichtiger methodologischer Unterschied zwischen sozialer Staatslehre und Staatsrechtslehre. Die erstere hat das gegenständliche, historische, wie auch wohl nicht ganz zutreffend gesagt wurde, das natürliche Sein des Staates, die letztere hingegen die in jenem realen Sein zum Ausdruck kommen sollenden Rechtsnormen zum Inhalt. Diese Normen sind nicht ohne weiteres Wirkliches, sondern ein durch ununterbrochene menschliche Tat zu Verwirklichendes. Mit dieser wichtigen Erkenntnis ist einer Vermischung beider Teile der Staatslehre ein für allemal vorgebeugt.

Auch die praktische Staatswissenschaft hat Normen zu ihrem Inhalt. Die Politik erkennt wie das Recht nicht ein Sein, sondern ein Seinsollendes. Doch ist zwischen den Normen des Rechts und denen der Politik ein tiefgreifender Unterschied vorhanden, der jede Vermengung beider ausschliesst. Die Rechtsnormen nämlich sind geltende, d. h. in Kraft stehende Normen, denen Garantien ihrer Erfüllung zur Seite stehen. Diese Geltung erhebt sie zu einem Teile des Seienden, so dass sie eine Doppelstellung einnehmen. Das positive Recht unterscheidet sich von irgendwelchen anderen Willensnormen dadurch, dass es als reale Macht bestimmte berechenbare Wirkungen ausübt. Darum ist das Recht dieser Seite nach Gegenstand der Wissenschaft vom Seienden. Rechts- und wirtschaftgeschichtliche Untersuchungen, sozialpolitische Kritik der gegebenen Zustände usw. betrachten das Recht als einen tatsächlichen Faktor des Volkslebens, sind ausschliesslich dem Seienden im Rechte zugewandt. Namentlich die Geschichte wird das Recht nur nach dem Masse seines realen Seins, der tatsächlichen Wirkungen messen können, die es hervorgebracht hat, da alles Sollen seiner Natur nach sich nur in der Zukunft entfalten kann.

Politische Normen hingegen gelten nur kraft freier Anerkennung; sie haben keine andere Macht, sich durchzusetzen, als die in jedem hierzu berufenen Individuum selbständig auftretende Überzeugung von ihrer inneren Notwendigkeit; sie können niemand aufgedrungen werden. Rechtsnormen sind, Grenzfälle ausgenommen, stets unzweifelhaft; politische sind in der Regel Gegenstand des Zweifels, denn allgemein gültige politische Regeln können schon deshalb nicht aufgestellt werden,

weil alle konkreten politischen Zwecke entweder relativ oder metaphysisch, in beiden Fällen aber Gegenstand individuellen oder parteimässigen Meinens und Glaubens sind.

## 5. Begrenzung der Aufgabe einer allgemeinen Staatslehre.

Der Staat ist zwar eine allgemein menschliche Erscheinung, allein keineswegs lässt sich ein einheitlicher, gemeinsamer Ursprung aller Staaten behaupten. Die Aufange grundlegender menschlicher Institutionen sind uns in Dunkel gehüllt. Zwar hat sich ethnologische und prähistorische Forschung in neuester Zeit energisch der Lösung des Rätsels der menschlichen Urgeschichte zugewendet. Doch sind die sicheren, jedem Zweifel entrückten Resultate trotz einer reichen, auf umfassendem Material fußenden Literatur sehr dürftig.4 So steht vor allem in dem am meisten durchforschten Gebiete, in der Lehre von der Entstehung der Familienverhältnisse, Ansicht gegen Ansicht, ohne dass irgendeine als die durchschlagende bezeichnet werden könnte. Konstruktionen aller Sorten vertreten die Stelle von Beweisen, daher. jeder, der die Entwicklung menschlicher Gemeinverhältnisse zum besseren Verständnis der historischen Erscheinungen oder gar, um den zukünftigen Gang der Geschichte zu bestimmen, ab ovo kennen lernen zu müssen glaubt, in der Lage ist, für aprioristische Theorien aller Art sowie auch für soziale und politische Forderungen der verschiedensten Färbung aus der Menge des Stoffes das ihm Passende auszusuchen.

Bei solcher Sachlage ist für die staatswissenschaftliche Forschung nur eine zweifache Möglichkeit gegeben. Entweder man begibt sich auf den Boden schwankender Hypothesen, um ein Glaubensbekenntnis über die Anfänge der gesellschaftlichen Institutionen abzulegen, oder man entsagt solchem Beginnen in der Überzeugung, daß es vom Standpunkt unserer heutigen (und wahrscheinlich auch künftigen) Kenntnisse unmöglich ist, irgendeine sozialwissenschaftliche Disziplin derart zu fundieren, daßs man den ganzen Umwandlungsprozeß der von ihr zu erklärenden Erscheinungen von ihren ersten Anfängen an mit Sicherheit darzustellen in der Lage wäre. Die zweite Alternative zu ergreifen, ziemt dem wissenschaftlich besonnenen Forscher, der nicht selbständige Untersuchungen über jene Urgeschichte anstellen will, sondern auf die Verwertung ihrer Resultate für seine Zwecke angewiesen ist.

Derartige Beschränkung kann aber um so leichter geübt werden, als, wie später eingehend nachgewiesen werden wird, die weitere Ausgestaltung einer menschlichen Institution keineswegs von ihrem Ursprung abhängt, vielmehr von ein und demselben Ausgangspunkte aus ein und dasselbe Institut in der mannigfachsten Weise sich umbilden kann, was übrigens ohne weiteres von all denen zugegeben werden muß, die diese Mannigfaltigkeit auf eine ursprüngliche Einheit zurückzuführen bestrebt sind.

Eine zweite Begrenzung unserer Aufgabe liegt darin, dass sie im wesentlichen nur die Erscheinungen der heutigen abendländischen Staatenwelt und deren Vergangenheit insoweit, als es zum Verständnis der Gegenwart nötig ist, als Forschungsobjekt Diese Staaten bilden in ihrer ganzen historischen betrachtet. Entwicklung einen selbständigen Zweig der gesamten Staatenfamilie. Allerdings hat die asiatische Staatenwelt gemeinsame Wurzeln mit der abendländischen, aber sie hat sich dennoch .unabhängig von ihr entwickelt. Auf Hellas und Rom hat zweifellos orientalische Kultur eingewirkt, und demgemäß sind politische Einrichtungen Ägyptens, Persiens usw. für jene Staatenbildungen von Bedeutung geworden. Eingehende Untersuchung und Berticksichtigung der altorientalischen Staaten ist aber unmöglich, weil das uns bekannte Material über sie viel zu gering ist, um ein mehr als oberflächliches Urteil gestatten zu können. Nur die äußersten Grundzüge der altorientalischen Staatsverfassungen sind uns bekannt; jede detaillierte Ausgestaltung und historische Entwicklung der einzelnen Institutionen aber, auf die es ja hier vor allem ankommt, ist uns meist gänzlich verschlossen, und was als Detail geboten wird, ist nichts als subjektive Konstruktion der Geschichtsforscher. Was wir von dem alten Orient wissen, kann daher in den meisten Fällen nur als Illustration, nicht aber als sicheres Fundament einer streng wissenschaftlich und daher auf möglichst sicherer Basis aufbauenden Staatslehre dienen. Dass die autochthonen amerikanischen, afrikanischen und polynesischen Staatenbildungen mit den abendländischen keinen nachweisbaren Zusammenhang haben, bedarf keiner näheren Ausführung. Der Hinblick auf sie kann daher nur zum Zweck des Beispiels oder der Korrektur unzulässiger Verallgemeinerungen dienen.

In solcher zeitlichen und räumlichen Beschränkung der Auf-

gabe liegt aber keineswegs eine Unvollkommenheit oder wenigstens keine größere als in allen auf historischem Boden erwachsenen Disziplinen. Denn die Geschichte ist und bleibt stets ein Fragment. Die ganze geschichtliche Vergangenheit als Grundlage wissenschaftlicher Erkenntnis fordern, heisst Unmögliches verlangen oder einer Spekulation die Wege ebnen, die ihrem bleibenden Werte nach sich in nichts von den phantastischen Geschichtskonstruktionen der früheren Zeit unterscheidet, die wir heute höchstens noch als Kuriositäten betrachten. Aber auch die Nicht- oder doch geringere Berücksichtigung der nichtabendländischen Staaten der Vergangenheit und Gegenwart bedeutet keine Minderung des wissenschaftlichen Wertes dieses Werkes. Einmal deshalb, weil wir tiber diese Staaten keine gentigende, auf die genaue Kunde ihrer Geschichte gestützte Kenntnis haben. Sodann aber, weil aus der vergleichenden Betrachtung von geschichtlich und sozial unzusammenhängenden Bildungen sich keineswegs tiefere Einsicht in das Wesen der staatlichen Erscheinungen überhaupt ergibt, sondern, wie im nächsten Kapitel näher ausgeführt ist, nur allgemeine, aber inhaltsleere Sätze von geringem Erkenntniswert gewonnen werden können.

Die dritte Grenze dieser Darstellung liegt darin, dass von ihr die Politik ausgeschlossen bleibt. Nicht in dem Sinne, dass politische Erörterungen vermieden wären, was ja den vorangehenden Bemerkungen über das Verhältnis der Politik zur Staatslehre stracks widerspräche. Wohl aber ist auf die Politik nur so weit Rücksicht genommen, als es zum besseren Verständnis der theoretischen Untersuchungen notwendig ist. Eingehende Berücksichtigung haben aber die Grenzgebiete erfahren, die unter verschiedenen Gesichtspunkten sowohl der Staatslehre als der Politik zuzuweisen sind: die Lehren von der Rechtsertigung und dem Zwecke des Staates, ohne welche auch eine vollendete theoretische Erkenntnis des Staates nicht möglich ist.

# Zweites Kapitel.

## Die Methodik der Staatslehre<sup>1</sup>).

## 1. Notwendigkeit methodologischer Untersuchung.

Wer heute an die Untersuchung sozialer Grundprobleme geht, dem tritt sogleich der Mangel einer in die Tiefe dringenden Methodenlehre fühlbar entgegen. Die staatswissenschaftliche Literatur zeigt in diesem Punkte die größte Verwirrung, weil ein großer Teil der Schriftsteller, darunter solche, denen verdienstvolle Förderung des Details zu verdanken ist, sich überhaupt nicht klarmachen, welch große Schwierigkeiten einer Bearbeitung der Grundphänomene entgegenstehen, wie viel feine Unterschiede zu beachten sind, wie sehr wir gerade auf diesem Gebiete verleitet werden, Bilder und Analogien für reale Wahrheiten zu halten. Zu einer systematischen, umfassenden, alle Schwierigkeiten berührenden Logik der Sozialwissenschaften ist in ähnlicher Weise, wie es in neuerer Zeit mit Erfolg für die Naturwissenschaften geschehen ist, bisher kaum der Anfang gemacht worden 2). Und diese Anfänge beziehen sich überwiegend auf die Geschichtsforschung<sup>8</sup>), die politische Öko-

<sup>1)</sup> Unter Staatslehre wird in diesem Kapitel die allgemeine und spezielle Staatslehre in dem oben S. 9 f. entwickelten Sinne verstanden. Ausgeschlossen bleibt demnach die Methodik der individuellen Staatslehre.

<sup>2)</sup> Über Methodik der Geisteswissenschaften im allgemeinen handeln namentlich J. St. Mill, System der deduktiven und induktiven Logik. Übersetzt von Schiel, II, 6. Buch; Sigwart, Logik, 2. Aufl. 1893, II, § 104; W. Dilthey, Einleitung in die Geisteswissenschaften, I, 1883; Wundt, Logik, 2. Aufl., II.

<sup>\*)</sup> Hervorzuheben aus der neueren Literatur sind G. Simmel, Die Probleme der Geschichtsphilosophie, 2. Aufl. 1905; Rickert, Geschichtsphilosophie in der "Philosophie im Beginn des 20. Jahrh.", II, S. 56 ff.; Bernheim, Lehrbuch der historischen Methode und der Geschichts-

nomie 1), Gesellschaftslehre 2) und Statistik 3), auf die Staatslehre aber nur in sehr geringem Malse 1). Daher konnte auf ihrem Gebiete bis in die Gegenwart herab jeder haltlose Einfall, sofern er nur mit Sicherheit vorgetragen wurde, wissenschaftliches Ansehen gewinnen und ernstlich diskutiert werden. Behauptung wurde für Tatsache, Überzeugung für Beweis genommen, Unklarheit galt für Tiefsinn, willkürliche Spekulation für höhere Erkenntnisart. Das ist auch der vornehmste Grund, warum in der Geschichte der Literatur der Staatslehre sich in der neuesten Zeit eine so große Lücke aufgetan hat, so dass in den letzten Jahrzehnten kein systematisches Werk auch nur einigermaßen Ansehen zu erringen vermocht hat. Die alten, unsicheren Methoden oder vielmehr die alte Methodenlosigkeit genügen den Anforderungen der Gegenwart nicht mehr. Die neuen Methoden sind aber erst im Werden; deshalb sucht man sich mit den

philosophie, 3. Aufl. 1903, daselbst auch umfassende Literaturangaben; Windelband, Geschichte und Naturwissenschaft, 1894; v. Below, Die neue historische Methode, Hist. Zeitschr. Bd. 81, 1898, S. 193—273; Ed. Meyer, Zur Theorie und Methodik der Geschichte, 1902; Grotenfelt, Die Wertschätzung in der Geschichte, 1903; Lindner, Geschichtsphilosophie, 2. Aufl. 1904.

¹) Vgl. K. Menger, Untersuchungen über die Methode der Sozial-wissenschaften und der politischen Ökonomie insbesondere, 1883; Gustav Cohn, System der Nationalökonomie, 1885, I, S. 1 ff.; Ad. Wagner, Grundlegung der politischen Ökonomie, 3. Aufl., I¹, 1893, § 54 ff.; Schmoller, Art. Volkswirtschaft, Volkswirtschaftslehre und -methode im HWB. der Staatswissenschaften, VII, S. 543 ff. Reiche Literaturangaben in den beiden letztgenannten Werken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zum Teil die in den vorhergehenden Noten Genannten. Außerdem besonders Stammler, Wirtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffassung, 1896; Barth, Die Philosophie der Geschichte als Soziologie, I, 1897.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. G. Rümelin, Zur Theorie der Statistik (Reden und Aufsätze, 1875), S. 208 ff.; G. Mayr, Die Gesetzmäsigkeit im Gesellschaftsleben, 1877, S. 1 ff.; G. v. Mayr, Theoretische Statistik, 1897 (HB. des öff. Rechts, Einleitungsband, herausg. von M. v. Seydel, V) und die daselbst angeführte Literatur.

<sup>4)</sup> Die hierhergehörigen Untersuchungen beziehen sich in der Regel auf die Methodik des Staatsrechts. Vgl. über sie mein System der subjektiven öffentlichen Rechte, Kap. III. Ferner handelt über die Methode des allgemeinen Staatsrechts Rieker in dem oben S. 18 zitierten Aufsatz. Von philosophischer Seite werden bei Lask, Rechtsphilosophie, in der "Philosophie im Beginn des 20. Jahrhunderts", II, 1905, S. 27 ff., auch die methodischen Probleme der Staatslehre berührt.

Grundbegriffen abzufinden, so gut es eben geht, um das Hauptinteresse der Detailforschung zuzuwenden. Da diese aber in
wichtigen Punkten aus jenen Grundbegriffen deduzierend verfährt,
so sind schwerwiegende, gedeihlichen Fortschritt hindernde Irrtümer unvermeidlich. Deshalb muß heute jede Untersuchung
über die staatlichen Grundphänomene mit Feststellung der methodologischen Prinzipien auf Grund der Resultate der neueren erkenntnistheoretischen und logischen Forschungen beginnen. Erst dann
besitzt man ein sicheres Werkzeug, sowohl um sich durch das
Gestrüpp der früheren Literatur kritisch den Weg zu bahnen,
als auch um zu selbständiger fruchtbringender Forschung zu gelangen.

Im folgenden sollen daher die wichtigsten Punkte der in diesem Buche befolgten Methode dargelegt werden. Allerdings nur in den größten Zügen; jedes — sonst so wünschenswerte — Eindringen in das Detail müßte an Stelle dieser einleitenden Untersuchung ein selbständiges Werk setzen.

# 2. Unterschied der sozialwissenschaftlichen Erkenntnis von der naturwissenschaftlichen.

Natürliche Vorgänge unterscheiden sich von sozialen dadurch, dass in jenen sich die Wirkungen allgemeiner Gesetze derart nachweisen lassen, dass das einzelne Ereignis unmittelbar als Repräsentant einer Gattung betrachtet werden kann. Habe ich das Verhältnis, in welchem Sauerstoff sich mit Wasserstoff zu Wasser verbindet, an einem einzigen Fall untersucht, so gilt das Resultat für alle möglichen Fälle derselben Art; kenne ich den Bau eines einzigen Exemplars einer Tiergattung, so ist mir damit der aller übrigen Mitglieder derselben Spezies bekannt. Jedes naturwissenschaftliche Lehrbuch zeigt uns, dass sowohl das einzelne Geschehen als das Individuum ohne weiteres als Repräsentanten eines Allgemeinen betrachtet werden und darin ihren wissenschaftlichen Wert erschöpfen.

Ganz anders aber verhält es sich mit dem historischen und sozialen Geschehen<sup>1</sup>). Mag hier auch immerhin die aus all-

<sup>1)</sup> Über historische und soziale Gesetze vgl. K. Menger, S. 32 ff.; Lexis, Art. Gesetz, HWB. der StW., IV, S. 234 ff.; Schmoller, HWB. der StW., VII, S. 574 ff.; Windelband, Gesch. u. Naturw., S. 21; Simmel, S. 67 ff.; Bernheim, S. 92 ff., 99 ff., 105 ff., 108 ff., 140 ff.; Rickert, Geschichtsphilos., S. 89 ff.; Engels, Herrn Eugen Dührings

gemeinen erkenntnistheoretischen Prinzipien abgeleitete Forderung existieren, dass die Fülle der Einzelereignisse aufgefalst werde als die Wirkung fester, im konkreten Vorgange zur Erscheinung gelangender Gesetze: mit unseren Hilfsmitteln und unseren Methoden werden wir voraussichtlich nicht dahin gelangen, solche Gesetze in irgendwie bedeutenderem Umfange festzustellen. nicht nur von den den Zusammenhang der Erscheinungen erklärenden kausalen Gesetzen, sondern auch von den die blosse tatsächliche regelmässige Wiederkehr bestimmter Erscheinungen in eine feste Formel ausprägenden empirischen Gesetzen. psychischem Gebiete nämlich verlässt uns das Mass, mit dem wir natürliche Vorgänge messen, oder führt uns doch nicht weit. Das Ziel der Naturwissenschaft, die Qualitäten in Quantitäten zu verwandeln, ist für die Welt des historischen Geschehens nicht zu erreichen. Wohl sind von den Geschichtsphilosophen der früheren Zeit und den Soziologen der Gegenwart zahlreiche Gesetze des historischen Geschehens aufgestellt worden; allein wofern es sich nicht um ganz vage Allgemeinheiten handelt, ist selten auch nur unter zweien von ihnen Übereinstimmung in einem wesentlichen Punkte zu finden. Das angebliche Gesetz erweist sich in der Regel als eine Konstruktion auf Grund unbeweisbarer Voraussetzungen und ungenügender Kenntnis der Tatsachen. Deshalb kommen wir auch niemals dahin, ein künftiges geschichtliches Ereignis mit einiger Sicherheit zu bestimmen, während selbst verhältnismässig verwickelte physikalische Vorgänge mit Hilfe naturwissenschaftlicher Erkenntnis im voraus berechnet werden können.

Der Grund hiervon liegt darin, dass soziale Vorgänge niemals blos als Wirkungen allgemeiner Kräfte, sondern vor allem auch als Leistungen bestimmter Individuen erscheinen. Menschliche Individuen unterscheiden sich aber grundsätzlich von natürlichen Kräften dadurch, dass sie gegenüber der Gleichartigkeit dieser eine unendliche Mannigfaltigkeit aufweisen. Alle natürlichen Kräfte sind messbar, indem wir sie auf Krafteinheiten zurückführen. Die kleinsten materiellen Teile sowohl in der einfachen Form des Atoms als in der komplizierten des Moleküls sind

Umwälzung der Wissenschaft, 3. Aufl. 1894, S. 77 ff.; W. Freytag im Archiv für syst. Philosophie, VI, 1900, S. 311.ff.; Lindner, Geschichtsphilosophie, 2. Aufl. 1904, S. 170 ff.

durchaus homogen: ein Atom Kohlenstoff, ein Molekül Kohlensäure sind ihren spezifischen Eigenschaften nach mit den anderen ihrer Gattung durchaus identisch. Menschliche Individuen hingegen sind ins Unendliche verschieden; in jedem von ihnen ist ein einziggeartetes, unwiederholbares Element zu finden, das ihre sozialen Leistungen bestimmt. Jedes einzelne Naturobjekt hat zwar auch eine individuelle Gestalt, die es von allen anderen gleicher Art unterscheidet. Je komplizierter die Naturobjekte sind, desto mehr kommen die individualisierenden Elemente in ihnen zum Ausdruck. Bei höheren Pflanzen und Tieren treten sie jedermann sofort mit sichtbarer Schärfe entgegen. dieses Individuelle ist nicht oder doch nur in untergeordnetem Masse Gegenstand naturwissenschaftlicher Forschung. In menschlichen Dingen überwiegen aber die individualisierenden Elemente derart, dass eine sie ignorierende Wissenschaft nur dürftige, das reale Leben nicht erfassende Resultate zu bieten vermag 1).

Lässt sich nun die Grundlage aller sozialen Erscheinungen, das Individuum, niemals völlig berechnen, so ist damit auch die Unmöglichkeit umfassender Erkenntnis sozialer Gesetze dargetan. Jede geschichtliche Tatsache, jede soziale Erscheinung bietet bei aller Gleichartigkeit und Ähnlichkeit mit anderen doch stets ein Element individueller Bestimmtheit dar, das sie von allen anderen, wenn auch noch so nah mit ihnen verwandten spezifisch unterscheidet. Kein soziales Ereignis ist blos Repräsentant einer Gattung, sondern zugleich etwas nur einmal Daseiendes, niemals mehr in genau derselben Form Wiederkehrendes, wie denn überhaupt in der unabsehbaren Fülle menschlicher Individualitäten niemals dasselbe Individuum sich wiederholt.

## 3. Die Forschung nach den Typen in der Sozialwissenschaft.

Trotz dieser Mannigfaltigkeit ist aber die Differenz zwischen den Individuen nicht so bedeutend, dass nicht gewisse Ähnlichkeiten in ihrer psychischen Ausgestaltung stattfänden. Neben den individualisierenden sind auch weitgehende gemeinsame Elemente in ihnen enthalten. Fehlten diese, so wäre es über-

<sup>1)</sup> Die Möglichkeit der Erkenntnis allgemeiner Urteile über historisch-soziale Erscheinungen und gemeingültiger Gesetze ihres Geschehens soll daher mit Rücksicht auf die identischen Elemente in ihnen nicht geleugnet, wohl aber angezweifelt werden, dass aus ihnen wegen ihrer Inhaltsleere erheblicher wissenschaftlicher Nutzen gezogen werden kann.

haupt nicht möglich, zu einer wissenschaftlichen Aussage über menschliche Dinge zu gelangen. Triebe, Fähigkeiten, Anlagen sind bis zu einem gewissen Grade, sei es allen Meuschen, sei es einem weiteren oder engeren Kreise unter ihnen gemeinsam. All unsere Lebensklugheit beruht auf der Erkenntnis des Gleichartigen in der menschlichen Natur, all unser Schaffen und Sorgen für die nahe und ferne Zukunft auf der Überzeugung, dass in der Mannigfaltigkeit der menschlichen Dinge sich dennoch stets ein Identisches, von der Besonderheit der Individuen Unabhängiges offenbart.

dieser Erkenntnis Mit ist der sozialwissenschaftlichen Forschung Weg und Ziel gewiesen. Bei natürlichen Vorgängen derselben Art überwiegen für das wissenschaftliche Interesse die identischen Elemente, während diese bei sozialen durch die individualisierenden Elemente derart zurückgedrängt werden, dass soziales Geschehen sich niemals in identischer, sondern nur in analoger Weise wiederholt. Die erklärende Naturwissenschaft kann daher die individualisierenden Elemente in großem Umfange ignorieren: sie kann mit Erfolg das Identische in den Erscheinungen festhalten. Soziale Vorgange gleicher Art bieten aber nur in eng begrenztem Masse Identitäten, überwiegend nur Analogien der Forschung dar. Daher können allgemeine Gesetze hier niemals die Einzelerscheinung erklären: sie darf niemals blos als Verwirklichung eines Allgemeinen, das in ihr rein zur Erscheinung kommt, betrachtet werden, widrigenfalls man nur eine ganz schiefe und unzulängliche Vorstellung von ihr erhält. Was mit richtigem Blicke der römische Jurist vom Zivilrecht behauptet hat: dass in ihm jede Definition gesährlich sei, weil es nicht schwer fällt, sie umzustoßen, das gilt von allen allgemeinen Sätzen auf dem Gesamtgebiete der Gesellschaftswissenschaften. Die Fülle des Lebens lässt sich eben nicht in enge Schablonen pressen. Erweitert man aber diese Schablonen, so sind sie entweder so nichtssagend und selbstverständlich, dass. sie kaum noch wissenschaftlichen Wert besitzen, oder so unrichtig, dass auch obersächliche Kritik sie ohne weiteres zu verneinen vermag 1).

<sup>1)</sup> Vorzügliche Ausführungen über die "ewigen Wahrheiten" auf historisch-sozialem Gebiete bei Engels a. a. O. S. 83 ff., die allerdings merkwürdig mit den Marx-Engelsschen Versuchen einer endgültigen Geschichtskonstruktion im sozialistischen Sinne kontrastieren.

Ist nun aber der Gesamtlauf des historischen Geschehens bei der Natur unserer wissenschaftlichen Mittel und Methoden in endgültiger Weise überhaupt nicht zu erfassen, so verringern sich doch die der Erkenntnis sich entgegenstellenden Schwierigkeiten, wenn man bestimmte Seiten des menschlichen Gemeinlebens hervorhebt und der Erforschung unterwirft. Alle solche wissenschaftliche Isolierung ist zwar, weil das Leben in ungebrochener Einheit zeigt, was der Verstand trennt, von vornherein mit gewissen Fehlern behaftet, die indes ohne Mühe durch die besonnene Überlegung ausgeglichen werden können, daß die so erlangte Erkenntnis nicht die endgültige ist, sondern fortwährend der Korrektur durch die Verbindung mit den durch die theoretische Isolierung des Objektes ausgeschiedenen Gebieten bedarf.

Bei solcher Isolierung werden nun aus dem Bereiche des Individuellen weite Strecken gleichsam abgeschnitten, so dass das Verhältnis der generellen zu den individuellen Faktoren zugunsten der ersteren steigt. So wird z. B. der Jurist, indem er das Rechtsleben des Volkes isoliert, die Individuen nur in ihrem Verhältnis zur Rechtsordnung betrachten, bei welchem Verfahren eine Fülle der bedeutsamsten Unterschiede unter den Menschen ignoriert werden und bis zu einem gewissen Grade ignoriert werden können. Der Mensch wird nach Alter und Geschlecht, nach Beruf und Stand, nach sorgfältiger und leichtsinniger, nach böser und fahrlässiger Handlungsweise vom Recht erfasst und beurteilt. Die feineren Nuancen der Persönlichkeit aber entgehen dem Blicke des Richters und Rechtslehrers. Ihnen genügen Caius und Titius, der Kläger und der Beklagte, die in ähnlicher Weise ein Allgemeines darstellen wie die Töne in der Akustik oder die Farben in der Optik. In der Wirklichkeit des Lebens aber individualisieren sich alle Rechtsgeschäfte und Delikte, da gilt der alte Satz: si duo faciunt idem, non est idem. Die Käufe, die auf dem Wochenmarkte abgeschlossen werden, fallen für den Juristen der großen Mehrzahl nach unter ein und denselben Typus. Nach ihren wirtschaftlichen Voraussetzungen und Zwecken, ihrer Bedeutung für eine jede einzelne Haushaltung findet aber auch unter ihnen die größte Mannigfaltigkeit statt, die für den von hohem Interesse ist, der den Verkehr des täglichen Lebens nach seiner volkswirtschaftlichen, statistischen, hygienischen usw. Seite, die der juristischen Betrachtung entgehen, kennen lernen

will. Und sicherlich ist der Jurist, der seine Betrachtungsweise der Lebensverhältnisse für die einzig richtige hält, kein Mann der Wissenschaft im vollen Sinne. Geht doch alle Umbildung und Fortbildung des Rechtes in erster Linie von der Erkenntnis dessen aus, was vor und hinter dem Rechte liegt.

Ist aber auch bei dem isolierten Objekt die Wirkung der individualisierenden Elemente verhältnismässig geringer, so fehlt sie doch auch in solchem Falle nicht. Daher die vielen Ausnahmen, welche die Rechtsregeln durchbrechen. Daher die Erscheinung, dass der Gesetzgeber im Privatrecht zwar Rechtstypen aufstellt, aber dem Privatwillen weitgehende Abweichungen vom Typus gestattet: das dispositive Recht ist das Erzeugnis des Individualismus, der auch das Rechtsleben durchdringt. Im Strafrecht dienen die relativen Strafandrohungen, die Strafzumessungsund Ausschließungsgründe dazu, um das streng individuelle Element im Delikt zum rechtlichen Ausdruck zu bringen. Je allgemeiner ein Rechtssatz ist, desto mehr Ausnahmen von ihm müssen festgestellt werden, desto weniger kann man mit Bestimmtheit darauf rechnen, ihn durch den Einzelfall bestätigt zu finden. An der Klippe der individualisierenden Elemente scheitert jeder Versuch weitgehender Generalisierung im Rechte. Das Naturrecht, aus lauter allgemeinen Sätzen bestehend, die entweder gar nicht oder nirgends vollständig verwirklicht werden, ist darum das schärfste Gegenbild zum positiven Rechte.

Ähnlich wie mit den rechtlichen verhält es sich aber mit den staatlichen Verhältnissen, sowohl mit der historischen Erscheinung des Staates selbst als mit den einzelnen staatlichen Gliedern und Funktionen. Jeder Staat, jedes Staatsorgan, jeder Vorgang im Staate ist zunächst etwas völlig Individuelles. Isoliert man aber die staatlichen Erscheinungen, so springen auch bei ihnen allgemeine, in allen wiederkehrende Elemente ins Auge, die nach wissenschaftlicher Erkeuntnis verlangen. In dem Bau und in der Zusammensetzung der Staaten, in ihrem Wirkungskreise finden wir vermöge gewisser, durch Isolierung des Objektes zu erkennender identischer Elemente weitgehende Analogien. So können denn die Staaten klassifiziert und ihre Institutionen einheitlichen Begriffen untergeordnet und damit eine Wissenschaft vom Staate geschaffen werden. Allein auch von dieser Wissenschaft darf nicht übersehen werden, dass kein Staat und keine staatliche Institution blos die Verwirklichung eines Abstraktums oder die Wiederholung von etwas bereits Dagewesenem ist. Das Frankreich Ludwigs XIV., das Preußen Friedrich Wilhelms III. und das Rußland Alexanders III. sind nicht etwa bloß drei verschiedene Beispiele des Typus der absoluten Monarchie, sondern auch drei von Grund aus verschiedene staatliche Bildungen. Kraft der die Identitäten überwiegenden individualisierenden Elemente, die um so schärfer hervortreten, je mehr man die Gesamtheit der Bedingungen und Beziehungen des konkreten Einzelstaatslebens ins Auge faßt, gibt es auch auf diesem Gebiete niemals völlig gleiche, sondern nur gleichartige Erscheinungen: die realen Bildungen gleichen sich nicht, sondern ähneln sich nur.

Hierdurch aber wird die Aufgabe der Wissenschaft in eigentümlicher Weise umgrenzt. Es gibt nämlich eine Kenntnis des Einzelstaates, die diesen in seiner Eigenart beschreibt, sei es nach seiner historisch-politischen, sei es nach seiner juristischen Seite. In einer solchen Disziplin ist alles konkret, positiv, individuell, Der Einzelstaat ist aber nach keiner Richtung hin eine Die ganze Entwicklung der staatlichen isolierte Erscheinung. Institution überhaupt ist ihm vorangegangen; in mehr oder minder bewuster Weise haben die Verhältnisse anderer — früherer und gleichzeitiger — Staaten auf ihn eingewirkt; in den Fluss des historischen Geschehens gestellt, wird er durch geschichtliche Kräfte, die nicht auf seine Grenzen sich beschränken, fortwährend umgebildet; in stetem Verkehr mit anderen Staaten stehend, muß er seinesgleichen anerkennen, und damit ist es ihm unmöglich, sich bei aller Eigenart blos als einziggeartet zu betrachten. muss denn neben die Kenntnis vom Einzelstaat die von der staatlichen Institution überhaupt und den einzelnen staatlichen Institutionen treten, wie sie als gleichartige Erscheinung in den konkreten Staatsbildungen sich entfaltet. Durch sie wird überhaupt erst der konkrete Staat in seiner Eigenart verständlich, denn sie erst scheidet das Typische von dem Individuellen, was gleichermaßen für die theoretische Erkenntnis wie für die politische Tat von der höchsten Bedeutung ist.

# 4. Die Typen als Gegenstand der Staatslehre.

Die Aufgabe einer Wissenschaft vom Staate und den staatlichen Institutionen überhaupt ist es nun, diese typischen Elemente in den staatlichen Erscheinungen und ihren gegenseitigen Beziehungen aufzusuchen. Dieser scheinbar so einfache Satz bedarf eingehender Erläuterung.

Es muss nämlich zuvörderst volle Klarheit in den Begriff des Typus gebracht werden. Gerade in der Wandlung, die der Begriff in der Staatswissenschaft der neueren Zeit durchgemacht hat, zeigt sich die große Wandlung, die sich in der Wissenschaft selbst vollzieht.

Der Begriff des Typus kann einmal in dem Sinne gefalst werden, dass er das vollkommene Wesen einer Gattung bezeichnet, mag man ihn sich in platonischer Weise als jenseitige Idee vorstellen, die nur unvollkommen in den Individuen zur Erscheinung gelangt, oder ihn sich mit Aristoteles als wirkende, formgebende Kraft denken, welche die einzelnen Exemplare der Gattung ausgestaltet. Es ist der Begriff des idealen Typus, der seit den Tagen der hellenischen Philosophie durch die Scholastik des Mittelalters hindurch bis auf den heutigen Tag das gesamte wissenschaftliche Denken ununterbrochen beschäftigt hat.

Dieser ideale Typus aber hat wesentlich teleologische Bedeutung: es ist das zélog jeglichen Dinges und jeglicher menschlichen Erscheinung, ihn zum Ausdruck zu bringen. Er ist kein Seiendes, sondern ein Seinsollendes<sup>1</sup>). Damit ist er zugleich Wertmaßstab des Gegebenen. Was ihm entspricht, ist gut und hat das Recht, sich durchzusetzen und dazusein; was ihm nicht entspricht, ist zu verwerfen und zu überwinden.

In der Staatslehre mündet diese Vorstellung vom idealen Typus notwendigerweise in das Streben, den besten Staat zu finden und an ihm die gegebenen staatlichen Institutionen zu messen. Die Geschichte der Staatslehre ist aber nicht zum geringen Teil Geschichte der Versuche, den typischen Staat zu erkennen, bedeutet daher im Grunde die Verwandlung aller Staatslehre in Politik. Was bei Plato ausdrücklich erklärter Zweck aller politischen Spekulation war, das ist verhüllter oder offener noch in vollem Umfange bis in die Staatslehre der Gegenwart hinein zu finden. Alles Forschen nach dem Staatszweck und dem Rechtsgrunde der Staaten, alle naturrechtlichen Deduktionen

<sup>1)</sup> Zwei Gattungen solcher Idealtypen sind zu unterscheiden. Entweder ist der Typus freies Gebilde der Spekulation (wie er namentlich in Form der Staateromane auftritt), oder es werden vorhandene Staaten oder einzelne ihrer Institutionen zu einem Idealtypus umgebildet.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

zur Begründung des fürstlichen Absolutismus und der Volkssouveränität, alle Schilderungen des konstitutionellen Staates auf Grund der Idee von der Gewaltenteilung, alle Theorien vom christlichen, vom nationalen, vom Rechtsstaate, wie sie unser Jahrhundert gezeitigt hat, sind im Grunde nichts als Versuche, den idealen Staatstypus in endgültiger Weise festzustellen.

Heute aber ist es kaum mehr eines Beweises bedürftig, dass der jeweilig aufgestellte Typus nicht auf dem Wege wissenschaftlicher Forschung, sondern auf dem der Spekulation gefunden worden ist. Und nicht etwa auf dem Wege kühl abwägender und behutsam vorwärts schreitender Spekulation. Die tiefstgehenden politischen Strebungen einer Zeit und ihrer Parteien sind in den Staatstypen zum Ausdruck gekommen, wie sie uns die Geschichte der politischen Literatur in buntem Wechsel vorführt.

Das Suchen und Finden idealer Typen entspricht einem tiefen, unabweislichen Bedürfnis der menschlichen Natur, das namentlich praktisch von der größten Bedeutung ist. Die Politik hat ihrer nie entraten können; die großen Wandlungen der Menschengeschicke sind niemals durch bloßes opportunistisches Handeln herbeigeführt worden. Die Prinzipien der Staatsmänner und Parteien, die Dauerndes zu schaffen beabsichtigen, sowie anderseits alle revolutionären Bestrebungen entlehnen ihre Kraft und Festigkeit nicht zum geringsten der Überzeugung von einem zur Verwirklichung bestimmten Staatstypus.

So groß aber auch der Wert idealer Typen für das Handeln ist, so wenig gewähren sie theoretisch-wissenschaftliche Erkenntnis, denn Objekt der theoretischen Wissenschaft ist und bleibt das Seiende, nicht das Seinsollende, die gegebene Welt, nicht eine zu erschaffende. Wie alle Spekulation, ruht auch die vom idealen Staatstypus in letzter Linie auf dem Boden subjektiver Überzeugungen, zwischen denen vielfach eine Übereinstimmung unter den Subjekten unmöglich ist. Die Idealtypen sind daher im Grunde nicht Objekt des Wissens, sondern des Glaubens, daher auch politischer Doktrinarismus so auffallende Ähnlichkeit mit religiösem Fanatismus zeigt.

Dem idealen Typus entgegengesetzt ist aber der empirische Typus. Wenn wir eine größere Zahl von Individuen unter bestimmten Gesichtspunkten auf ein ihnen gemeinsames Merkmal hin vergleichen, so bekommen wir ebenfalls ein typisches Bild.

So haben wir typische Vorstellungen vom Kinde, vom Greise, von bestimmten Berufen, Klassen, Nationen usw. Derartige Typen bildet sich jedermann in größerer oder geringerer Schärfe gemäß seinen Anlagen und Erfahrungen. Mittelst dieser Typen ordnen und begreifen wir einen großen Teil unseres sozialen Lebens; ja die große Masse der Menschen ist in sehr vielen Fällen nur imstande, den Typus festzuhalten, so daß sie in der Regel die individualisierenden Elemente des Einzelfalles übersieht. Alle sozialen, nationalen, konfessionellen Vorurteile sind ja schließlich nur die Wirkungen dieses typischen Denkens. Die Fähigkeit, stets zu individualisieren, ist das Zeichen höchster Bildung.

Der empirische Typus unterscheidet sich vom Idealtypus vor allem dadurch, dass er nicht den Anspruch erhebt, ein höheres objektives Sein darzustellen. Er bedeutet eine Zusammenfassung von Merkmalen der Erscheinungen, die ganz von dem Standpunkt abhängt, den der Forscher einnimmt. Er ordnet die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen, indem er das Gemeinsame in ihnen logisch heraushebt. So wird er durch eine Abstraktion gewonnen, die sich im Kopf des Forschers vollzieht, der gegenüber die ungebrochene Fülle der Erscheinungen das Reale bleibt.

Aufgabe der Wissenschaft vom Staate, insoweit ihr Objekt nicht ausschließlich der einzelne Staat bildet, ist es nun, diese empirischen Typen staatlicher Verhältnisse zu finden. Analoge soziale Zusammensetzung, analoge geschichtliche Entwicklung, analoge äußere Bedingungen wirken analoge politische Bildungen aus. Kraft des historischen Zusammenhanges, der die in Kulturgemeinschaft stehenden Staaten miteinander verbindet, setzen sich die typischen Elemente überall neben den individuellen durch und gestalten sich diesen entsprechend um.

Gefunden werden diese empirischen Typen auf induktivem Wege, also durch sorgfältige Vergleichung der einzelnen Staaten, ihrer Organisation, ihrer Funktionen. So einfach aber dieses methodische Prinzip zu sein scheint, so notwendig einerseits und schwierig anderseits ist es, die eigentümlichen Grundsätze sich zum Bewußtsein zu bringen, welche die Induktion auf diesem Gebiete beherrschen.

Zunächst darf die Vergleichung nicht zu weit getrieben werden. Wer Staaten und staatliche Einrichtungen der verschiedensten Kulturstufen und der entlegensten Zeiten miteinander

vergleicht, erhält entweder gar keine oder nur ganz farblose, jeglicher Bestimmtheit entbehrende Typen. Je weiter nämlich die Vergleichung getrieben wird, desto mehr individualisierende Elemente müssen vernachlässigt werden, desto weniger Erkenntnis wird also durch das Aufstellen des Typus gewonnen. Was von den historischen Gesetzen gesagt wurde, dass sie meist nur Plattheiten und Gemeinplätze darbieten, das gilt auch von der zu weit getriebenen Generalisierung in den Gesellschaftswissen-Das zeigen deutlich die Versuche, eine allgemeine vergleichende Rechtswissenschaft zu schaffen. Insofern diese nämlich aus dem von ihnen herbeigetragenen Material gemeingültige Typen der Rechtsentwicklung aufstellen, bringen sie entweder nur vage Allgemeinheiten zustande, wie z. B., dass die Raubehe sich zur Kaufehe wandelt, dass die Blutrache der öffentlichen Strafe vorangeht, dass Ordalien auf gewisser Kulturstufe überall Beweismittel bilden 1), dass die Leviratsehe sich bei einer großen Zahl von Völkern vorfindet<sup>2</sup>), oder sie führen zu dem zwingenden Schlusse, dass alles sich unter anderen Verhältnissen anders gestalten kann. Die zahlreichen Darstellungen, welche die Rechtssysteme von Völkern minderer oder entlegener Kultur in neuester Zeit erfahren haben, zeigen so viele und so weitgehende Variationen, dass es immer schwieriger wird, in diesem fortwährend sich mehrenden Gewirre einen unsere wissenschaftliche Einsicht vermehrenden Bestand allgemeiner, typischer Erscheinungen zu finden 8).

Damit ergibt sich aber auch vom methodologischen Standpunkte aus die Beschränkung der Induktion auf jene Staaten, welche einem gemeinsamen geschichtlichen Boden entsprossen sind, und die diesen gemeinsamen Boden bildenden politischen Gestaltungen der Vergangenheit. Nur wo gemeinsame historische, politische, soziale Grundlagen vorhanden sind, wird sich eine weitgehende Übereinstimmung in Struktur und Funktion der Staaten nachweisen lassen. Der Hinblick auf andere Staaten-

<sup>1)</sup> Kohler, Das Recht als Kulturerscheinung, 1885, S. 8 ff., 20 ff., 23.

<sup>2)</sup> Vgl. Post, Einleitung in das Studium der ethnologischen Jurisprudenz, 1886, S. 28 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Sehr lehrreich in dieser Hinsicht ist Post, Afrikanische Jurisprudenz, 2 Bde. 1887, der selbst nicht imstande ist, aus dem ungeheuren von ihm gesammelten Material irgendein höheres Resultat zu ziehen.

gruppen wird allerdings die Bedeutung einer Korrektur der Erkenntnis haben, indem er vielfach lehren wird, dass manches, was man in absoluter Weise vom Staate überhaupt auszusagen geneigt ist, doch nur historisch bedingt und daher relativ sei.

Aber auch innerhalb des derart aus der Reihe aller möglichen Staaten herausgehobenen Staatensystems muß die Vergleichung mit Vorsicht verfahren. Wie bereits erwähnt, sind alle menschlichen Institutionen, und daher auch der Staat, dynamischer Natur, d. h. sein Wesen ist nicht ein für alle Zeiten festes, sondern ändert sich, bildet sich um, indem es sich dem ganzen Umwandlungsprozesse anschmiegt, den die Menschheit in ihrer Geschichte durchmacht. Um daher ein reich entfaltetes typisches Bild vom Staate zu erhalten, muss man gleichzeitige oder doch zeitlich nicht weit auseinanderliegende staatliche Gebilde miteinander vergleichen. Allerdings werden typische Elemente nicht gänzlich fehlen, wenn man etwa antike und moderne Staaten in Parallele stellt, allein der tiefgreifende Unterschied der auf veränderten historischen Bedingungen ruhenden heutigen Staatenwelt von der des Altertums lässt bei der Vergleichung beider die individualisierenden Elemente über die typischen überwiegen. Das zeigt sich deutlich, wenn man z. B. antike und moderne Demokratie, römisches Imperatoren- und absolutes Königtum der neueren Zeit als Glieder ein und derselben Kette auffalst.

Aus diesen Betrachtungen ergibt sich aber ferner auch pro futuro die Veränderlichkeit des Typus. Jede neue Bildung kann ein bisher für typisch erklärtes Element als individuell gefärbt, also dem Typus nicht wesentlich, nachweisen. Ein diese Tatsache auf das treffendste illustrierendes Beispiel bietet die Geschichte des Bundesstaatsbegriffes dar. Dieser mit der Schöpfung der nordamerikanischen Union entstandene neue Typus wurde zunächst in der Theorie ausschließlich aus den Verhältnissen der Vereinigten Staaten destilliert, also das in einem Exemplar Vorhandene wissenschaftlich für eine Gattung erklärt. Da hieß es denn z. B., dass gegenseitige völlige Unabhängigkeit von Bundesund Gliedstaatsgewalt ein wesentliches Merkmal der neuen Form der Staatenverbindungen sei. Der nicht ohne den Einfluss der amerikanischen Verhältnisse gebildete Schweizer Bundesstaat seit 1848, noch mehr aber das Deutsche Reich, konnten nicht in die bis dahin aufgestellte Schablone gepresst werden, und somit war die Wissenschaft vor die schwierige Aufgabe gestellt, den Typus selbst anders zu gestalten, damit er auch neue, analoge Bildungen in sich aufzunehmen imstande sei. Damit ist aber die frühere Arbeit nicht vergebens gewesen; nur daß dasjenige, was bisher 'für eine Gattung gehalten wurde, zu einer Art innerhalb der Gattung herabsinkt.

Die Typen selbst sind somit in den Fluss des historischen Geschehens gestellt; sie variieren nach den besonderen geschichtlichen Umständen, komplizieren sich, spalten sich in Arten und Unterarten. Damit wird die Wissenschaft vor eine neue Aufgabe gestellt, nämlich die Bahn zu bestimmen, in der sich Um- und Ausbildung der einzelnen Typen bewegt. So entstehen für sie sowohl Typen der neben- als der nacheinander existierenden Staaten und staatlichen Institutionen. Die Staatslehre wird daher Entwicklungstypen und Daseinstypen der staatlichen Erscheinungen zu suchen und zu finden haben.

Die derart erkannten Typen werden aber kraft der individualisierenden Elemente der Einzelerscheinung nicht mit voller Schärfe zum Ausdruck kommen. Abweichungen nach verschiedenen Richtungen werden stattfinden, wie das im Wesen des empirischen Typus liegt, da dieser eben gewonnen wird durch die Heraushebung der gemeinsamen Merkmale, welche die große Mehrzahl der Einzelfälle darbietet1). In diesem Punkte steht es übrigens mit den sozialen Erscheinungen nicht anders wie mit den natür-Die einzelnen Individuen einer Tierspezies weisen bei aller Übereinstimmung in wesentlichen Merkmalen doch wieder größere oder geringere Abweichungen in anderen auf, bis zu den Missbildungen, die sich als völlige Entartungen des Typus dar-Die Pathologie stellt bestimmte Krankheitstypen auf; nichtsdestoweniger verlaufen viele Fälle atypisch, und es werden die aufgestellten Typen auf Grund neuer Beobachtungen fortwährend korrigiert. Ohne Kenntnis derartiger pathologischer empirischer Typen aber gäbe es kein ärztliches Wissen und Können. Hält man sich diese möglichen Abweichungen vor Augen,

<sup>1)</sup> Insofern ist auch der empirische Typus ein Ideal, allerdings ein Ideal des Seins, nicht des Seinsollenden, ein logisches, kein ethisches Ideal, und in diesem Sinne ist der Ausführung von Max Weber, Die "Objektivität" sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, Archiv f. Sozialwissenschaft u. Sozialpolitik, XIX, S. 64 ff., zuzustimmen.

so bleibt man auch vorjener nicht selten getibten pedantischen Kleinigkeitskrämerei bewahrt, die eine staatsrechtliche oder politische Synthese schon dann widerlegt zu haben glaubt, wenn sie nachweist, daßs
sie auf den einen oder anderen untergeordneten Fall nicht passe 1).
Anderseits bewahrt die Erkenntnis, daß es sich um empirische,
nicht um Idealtypen handelt, vor jenem praktisch so schädlichen
Doktrinarismus, der die gegebenen Verhältnisse nach einem
Urbilde selbst dann umgestalten will, wenn sie einer derartigen
Behandlung noch so sehr widerstreben 2).

Die wissenschaftliche Bedeutung, welche dem Suchen und Gewinnen empirischer Typen zukommt, läst sich unter folgende Gesichtspunkte zusammenfassen. Theoretisch befriedigt es vor allem das synthetische Bedürfnis, welches die Vielheit der Erscheinungen zu Einheiten zusammenzufassen bestrebt ist, darin mit den höchsten Zielen der Wissenschaft überhaupt übereinstimmend. Aber nicht nur Klarheit und Einheit in der Fülle, sondern auch gründliches Verstehen der Einzelerscheinung ist ihr Zweck, da diese erst dadurch gleichsam ihren Standort im ganzen Gebiete der sozialen Prozesse erhält. Durch die Aufzeigung der typischen Elemente wird ferner, wie bereits erwähnt, auch die individuelle Eigenart

<sup>1)</sup> Auf die Typen in ihrem Verhältnisse zum Einzelfall passt das Wort des Julianus L. 10 D. de legibus 1, 3: Neque leges, neque senatus consulta ita scribi possunt, ut omnes casus, qui quandoque inciderint, comprehendantur, sed sufficit et ea, quae plerumque accidunt, contineri. Es liegt überhaupt im Wesen begrifflicher Erkenntnis, dass sie individuelle Abweichungen zugestehen muss, die sie nicht zu erfassen vermag. Mit völliger Sicherheit kann nur das einmalige Geschehen (und auch das nicht in erschöpfender Weise) festgestellt werden, alles Abstrahieren aus den Fakten gibt uns Bilder, die sich nie völlig mit der Wirklichkeit decken. Alle Begriffsbildung ist Versuch, die unermessliche Realität so viel als möglich zu erfassen, und daher wird in allen mit Begriffen rechnenden Wissenschaften unausgesetzter Streit herrschen, ob die Grenze solcher Möglichkeit erreicht ist. Je weiter aber die Begriffe werden, desto mehr Einzelheiten müssen vernachlässigt werden. Wer von Bergeshöhen die Landschaft überschaut, der sieht zwar in der Ferne, was er vom Tal aus nicht erblicken konnte, aber die Grashalme der Wiesen sind ihm entschwunden. Der Grashalm ist gewiss emsigster Forschung wert, aber um ihn liegt eine unendliche Welt, in der wir uns orientieren müssen, die, mit dem Mikroskop betrachtet, ganz unsichtbar wird.

<sup>\*)</sup> Jede Formulierung eines Typus trägt daher stillschweigend die beiden Klauseln: "in der Regel" und "rebus sic stantibus" in sich.

eines jeden politischen Gebildes als des im Typus nicht enthaltenen Restes seiner Eigenschaften erkannt.

Nach der praktischen Seite hin aber zeigt sich der Typus als heuristisches Prinzip. Aus ihm lassen sich nämlich im Einzelfalle mit großer Wahrscheinlichkeit bestimmte Folgerungen für das Leben des individuellen staatlichen Phänomens ableiten. Gleicher Typus deutet auf analoge Gestaltung der so beschaffenen Bildungen auch für die Zukunft hin. Wenn man von den Lehren der Geschichte spricht, so hat man damit — bewußt oder unbewußt — das typische Element in den menschlichen Dingen vor Augen. Nur weil unter ähnlichen Bedingungen Ähnliches sich wiederholt, kann überhaupt die Geschichte zur Lehrmeisterin werden. Nur weil das staatliche Leben im Veränderlichen Bleibendes aufweist, ist eine Politik im wissenschaftlichen Sinne, eine Lehre von der vernünftigen Gestaltung staatlicher Dinge, überhaupt möglich.

Die Typen, nach denen die Staatslehre zu forschen hat, sind gemäß den zwei wissenschaftlichen Positionen, von denen aus der Staat betrachtet werden kann, der historisch-sozialen und der juristischen, doppelter Art. Daher sind auch verschiedene Methoden zur Erforschung der einen und der anderen Seite des Staatslebens notwendig. Das gesellschaftliche Wesen des Staates wird mittelst der in den historischen und Sozialwissenschaften geltenden Methoden, das rechtliche Wesen hingegen mit der juristischen Methode erkannt. Namentlich über die historische Methode in der Staatslehre sind hier orientierende Bemerkungen notwendig, denen sich einige über die juristische Behandlung der allgemeinen Staatsrechtslehre anzuschließen haben 1).

¹) Gegen die Aufgabe der Staatslehre, Typen zu finden, wendet sich R. Schmidt, Allg. Staatslehre, II, 1, 1903, S. 838, im Gegensatz zu seinen eigenen Ausführungen a. a. O. I, S. 6. An ihre Stelle will er Staatscharaktere oder Staatsindividualitäten setzen. Allein entweder ist das nur ein anderes Wort für dieselbe Sache, oder es liegt darin eine Negation der allgemeinen Staatslehre selbst ausgesprochen. Entweder Typen oder zusammenhanglose Einzelbilder, ein Drittes ist methodisch unmöglich. Was Schmidt a. a. O. zum Schlusse als Ergebnisse seiner Darstellung bietet, sind denn auch in der Tat Typen, aber allerdings ganz verschwommener und unklarer Art, Ergebnisse, die im Vergleich mit der umfangreichen universalhistorischen Darstellung, die ihnen vorausgeschickt ist, doch recht dürftig sind. Überhaupt ist Unklarheit über Methode und Ziel der Staatslehre der Hauptfehler des auf so großem Material aufgebauten Werkes.

### 5. Die historische Forschungsweise in der Staatslehre.

Dass die geschichtliche Erforschung einer Institution die notwendige Voraussetzung ihres wissenschaftlichen Verständnisses
sei, ist hente längst zum Gemeinplatz geworden. Zuerst war es
die historische Schule der Rechtswissenschaft, die diesen Satz
aufgestellt und befolgt hat, und an sie hat sich die historische
Schule der Nationalökonomie angeschlossen. Unübersehbar fast
ist das geschichtliche Material geworden, das durch emsige Arbeit
von Generationen angehäuft wurde. Trotzdem ist von Vollständigkeit des Materials auch nicht auf begrenzten Gebieten die
Rede, und diese wird auch niemals zu erreichen sein. Aber auch
der vorhandene Stoff ist kaum mehr zu bewältigen; selbst die
nur einem Einzelproblem zugewendete Forschung ist in Gefahr,
von der Masse der geschichtlichen Vorarbeiten erdrückt zu werden.

Da erhebt sich aber mit Notwendigkeit die kritische Frage, inwieweit Kenntnis der Vorgeschichte einer Institution das Verständnis ihrer gegenwärtigen Gestaltung bedingt. Wenn die Antwort dahin ausfallen sollte, dass nur aus dem lückenlosen Wissen der Vergangenheit eine Erkenntnis der Gegenwart folgt, so wäre ein resigniertes Ignorabimus der Weisheit letzter Schluß auf diesem Gebiete.

Diese trostlose Resignation wäre aber mit nichten die richtige Antwort auf diese kritische Frage. Das Entstehen und die Fortbildung der historischen Forschungsweise hängt eng zusammen mit dem fortschreitenden Siege der evolutionistischen Denkweise in der gesamten Wissenschaft. Ausdrücklich oder unausgesprochen liegt aller geschichtlichen Denkungsart die Überzeugung zugrunde, dass die Geschichte uns nicht blos eine Abfolge von Erscheinungen, sondern deren lebendige Ausgestaltung, ihr Wachsen und Vergehen, zu lehren habe. Damit scheiden sich aber die historischen Tatsachen für die theoretischen und praktischen Sozialwissenschaften in wertvolle und wertlose, eine Scheidung, die natürlich nur relativ ist und für jedes Wissensgebiet andere Resultate ergibt. Für die Staatslehre, sofern sie den heutigen Staat erklären will, ergibt sich aus dieser Erkenntnis folgendes:

Institutionen ändern sich, nicht jede Änderung aber ist eine Entwicklung 1). Entwicklung ist nur jene Änderung, die vom

<sup>1)</sup> Das Wort "Entwicklung" gehört zu den vieldeutigsten unserer wissenschaftlichen Terminologie; vgl. Rickert, Die Grenzen naturw.

Einfachen zum Komplizierten führt. Wachsende Größe, Zeitdauer, Intensität einer Erscheinung, steigende Mannigfaltigkeit, Leistungsfähigkeit und Zweckmäßigkeit einer Institution nennt man deren Entwicklung. Rechtliche und staatliche Institutionen ändern sich aber häufig bloß, ohne sich zu entwickeln, ja sogar, indem sie sich zurückbilden. Bloße Änderung liegt vor, wenn eine Einrichtung im Laufe der Geschichte ihren Zweck wechselt. Denn Entwicklung sozialer Institute fordert Beibehaltung der früheren neben neu hinzutretenden Zwecken. Wo die Zwecke aber bloß wechseln, da ist nur ein rein äußerlicher Zusammenhang zwischen mehreren zeitlich auseinanderliegenden Erscheinungen 1) vorhanden. Das mögen einzelne Beispiele lehren.

Die heutige Urteilsjury ist aus der Beweisjury des normännischen Rechtes hervorgegangen. Diese ist ursprünglich Beweiszeuge, nicht Beweisrichter. Im 16. Jahrhundert bildete sich in England diese Beweisjury zur Urteilsjury um. Man beginnt nämlich vor der Jury zu beweisen, nachdem deren eigene Kenntnis von dem Falle sich als ungenügend herausstellt. Infolgedessen urteilt nunmehr die Jury nicht auf Grund ihres Wissens, sondern auf Grund des zu ihrer Wissenschaft Gebrachten. Die Institution der Urteilsjury wird sodann vom französischen Rechte rezipiert und dabei wiederum umgebildet — nicht fortentwickelt —, indem sie hier unter anderem auf die Entscheidung der Tatfrage beschränkt wird.

Das Haus der Lords ist der höchste Gerichtshof des britischen Reiches. Deshalb konnten schon im 14. Jahrhundert Anklagen gegen hohe Staatsbeamte, die das Haus der Gemeinen erhob, nur vor diesem hohen Gerichtshofe verhandelt werden. Das nordamerikanische Recht hat diese Institution des Impeachment rezipiert. Das Repräsentantenhaus ist in solchem Falle Kläger, der Senat, die Repräsentation der Staaten, Richter. Der Senat ist aber keineswegs oberstes Gericht der Union<sup>8</sup>). Die englische Institution

Begriffsbild., S. 472 ff. Daher muß jede Wissenschaft sich zuvörderst über ihren Entwicklungsbegriff klar werden. Für die Sozialwissenschaften ist dieser nur als Wertbegriff in dem im Text gegebenen Sinne brauchbar.

<sup>1)</sup> Gute Ausführungen über die Zweckmetamorphosen der Sitten bei Wundt, Ethik, 3. Aufl. 1903, I, S. 117 ff. Verkannt ist das Wesen der Rechtsentwicklung von Kohler, a. a. O. S. 23, der sie der konstanten Änderung des Rechtes gleichsetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Bei dem Prozess gegen einen Präsidenten der Union führt der

ist daher von den Vereinigten Staaten umgebildet, nicht fortgebildet werden.

Die Adoption ist wahrscheinlich im Zusammenhang mit dem Ahnenkultus entstanden. Weil nämlich Familienmitglieder den Manen der verstorbenen Ahnen das Mahl reichen mußten, erschien den arischen Völkern Kinderlosigkeit als das größte Übel. Daher wurde eine künstliche Agnation geschaffen, um die Kontinuität der Opfer nicht zu unterbrechen 1). Die Adoption besteht auch heute noch fort. Sie hat sich aber umgebildet, nicht entwickelt, denn ihr heutiger Zweck steht zu ihrem ursprünglichen in keiner Beziehung.

Die germanische Ehe ist vermutlich ursprünglich Raubehe, wird hierauf zur Kaufehe; an Stelle des Brautkaufes tritt später die Verlobung mit der Braut, der Kaufpreis wird zum Wittum. Zur Verlobung gesellt sich die Trauung durch den Muntwalt der Braut, wodurch der Bräutigam den Munt über die Braut erhält. Die katholische Kirche hat sodann Konsenserklärung der Brautleute in Gegenwart des Pfarrers und zweier Zeugen verlangt, woraus wiederum die protestantische und die bürgerliche Form der Trauung hervorgegangen sind. Diese kirchlichen und weltlichen Formen der Eheschließung sind aber nur Umbildung, nicht Entwicklung des älteren Rechtes.

Dieser Zweckwandel sozialer Institutionen ist eine Erscheinung von höchster Bedeutung. Je älter nämlich eine Institution ist, desto wahrscheinlicher ist es, dass sie ihre ursprünglichen Zwecke nicht oder doch nicht rein bewahrt hat. Es liegt in der Natur der Dinge, dass man stets bestrebt ist, politische und rechtliche Einrichtungen an die gegebenen Verhältnisse anzuknüpfen, indem man sie dem jeweiligen neuen Zwecke anpast. Ferner behaupten sich häufig Zustände, wenn sie auch längst nicht mehr dem Zwecke dienen, der sie geschaffen hat, kraft der Macht des sozialen Beharrens oder der Interessen jener, die das zweckwidrig Gewordene zu ihrem Vorteil festzuhalten verstehen. Beispiele für beide Fälle drängt schon jede obersächliche Betrachtung der Geschichte öffent-

Oberrichter der Union den Vorsitz, was wiederum nur eine äußerliche Anlehnung an die englische Institution ist, der gemäß beim Impeachment nicht, wie gewöhnlich, der Lordkanzler, sondern der Lord High Steward dem Oberhause präsidiert.

<sup>1)</sup> Vgl. Fustel de Coulanges, La cité antique. 11. éd. 1885, p. 55 ff.; E. Rohde, Psyche, 2. Aufl. 1898, S. 251 f.

licher Institutionen in reicher Fülle auf. So hat sich die ursprünglich persönliche Amtsgewalt des Grafen zu erblicher Landeshobeit umgebildet; aus dem Schutzverhältnis, in das der kleine zum großen Grundbesitzer tritt, entsteht die Unfreiheit, der schließlich keine Gegenleistung zuteil wird; aus der freiwilligen Gabe der Stände wird die einseitig vom Staate auferlegte Steuer; aus den Bitten und Beschwerden der englischen Reichsstände das konstitutionelle Gesetz; Georgs I. Unkenntnis der englischen Sprache und seine daraus folgende Unfähigkeit, dem Kabinettsrate zu präsidieren hat dahin geführt, daß alle folgenden englischen Monarchen von den Beratungen des Kabinetts ferngehalten werden usw.

Die Einsicht in das Wesen des Zweckwandels ist für Maß und Art der geschichtlichen Erforschung gesellschaftlicher Institutionen nach vielen Richtungen entscheidend. Sie lehrt zunächst, dass zum Verständnis des Wesens einer gegenwärtigen Erscheinung nicht die Kenntnis ihrer ganzen Vergangenheit gehört. Erst von da angefangen, wo ihre heutigen Zwecke sich zuerst zeigen, wo also ein lebendiger Zusammenhang mit der Gegenwart beginnt, fängt ihre Entwicklung an, die sie uns besser verstehen lehrt. Was vor dieser Entwicklung liegt, dient nicht mehr der wissenschaftlichen Erfassung der Gegenwart. Wenn ich den Ursprung der Adoption aus dem Ahnenkult erkannt habe, so wird mir das Wesen der heutigen Adoption um nichts verständlicher, da jeder lebendige Zusammenhang der Gegenwart mit jenen entschwundenen religiösen Zuständen mangelt. Ebensowenig sind die Forschungen über Raub- und Kaufehe für die Erkenntnis unserer heutigen Ehe von Bedeutung.

Damit soll natürlich der hohe selbständige Wert solcher geschichtlichen Untersuchungen nicht im geringsten bestritten werden, wie nicht minder ihre umfassende Bedeutung für andere Wissensgebiete. Indem sie uns den Ursprung der sozialen Erscheinungen lehren, weisen sie ja deren durchgängige Bedingtheit von den mannigfaltigsten natürlichen, psychologischen, ethischen Ursachen und Umständen nach. Aber sie dienen doch wesentlich dem Verständnis der Vergangenheit, nicht dem der Gegenwart. Für dieses genügt die Kenntnis der Entwicklung. Was ihr nicht frommt, gehört auf dem uns beschäftigenden Gebiete zu den Rechts- und Staatsaltertümern, nicht zur Rechts- und Staatsgeschichte. Unter dem pragmatischen Gesichtspunkte der Erklärung der lebendigen Einrichtungen scheidet aus dem geschicht-

lichen Stoffe eine große Menge aus, die höchstens toten Ballast, aber keine vorwärtstreibende Kraft zu bilden vermag.

Auch nach einer anderen Richtung hin lehrt die Erscheinung des Zweckwandels, sich zu beschränken und zu bescheiden. Es geht nicht an, heutigen Institutionen entschwundene, durch geschichtliche Forschung konstatierte Zwecke wieder bewußt durch gesetzgeberische Tätigkeit einzuslößen oder verloren gegangene Einrichtungen mit Rücksicht auf ihre löblichen Zwecke ohne weiteres zu erneuern. Mystisch und unklar ist die Lehre, die meint, ein Volk brauche sich nur auf seine Vergangenheit zu besinnen, um kraft der Einheit seines geschichtlichen Lebens Dahingegaugenes zu neuem Dasein zu erwecken. Aus diesem Irrtum sind ja die meisten praktischen Sünden der historischen Schule zu erklären. Nur wo das Volksleben der Gegenwart in gedeihlicher Weise Institute der Vergangenheit in sich aufnehmen kann, wird der Versuch einer solchen Erneuerung gelingen. Sie ist aber keineswegs Fortentwicklung, sondern Rezeption des Vergessenen und daher Fremdgewordenen, das in diesem Rezeptionsprozess vermöge der geänderten Umstände, die ihn begleiten, ohne Wandel des ursprünglichen Zweckes nur selten durchzustihren ist.

Aber auch manche der letzten und höchsten Prinzipienfragen der Sozialwissenschaften erhalten durch die Einsicht in das Wesen des gesellschaftlichen Zweckwandels eine Beleuchtung, die zugleich überrascht und aufklärt. Namentlich gilt das für die grundsätzliche Auffassung der ganzen sozialen Entwicklung überhaupt und der Staats- und Rechtsgeschichte insbesondere. Von alters her stehen sich hier zwei Grundanschauungen schroff gegenüber. Die eine, heute fast gänzlich verlassen, behauptet bewuste primäre Schöpfung des Staates, des Rechts, der sozialen Institutionen, die andere, heute herrschende, sieht in diesem Prozess einen natürlichen, von höheren, dem Individuum unerschütterlich gegenüberstehenden Kräften beherrschten Vorgang. Beide prinzipielle Anschauungen haben unrecht. Die erste stellt sich in schroffen Gegensatz zu aller geschichtlichen Erkenntnis, wenn sie den isolierten, bisher von der Kultur gar noch nicht berührten Menschen mit klarem, zwecksicherem Bewusstsein das schaffen lässt, was nur der Niederschlag der Erkenntnisse von Jahrtausenden sein kann. Der Mangel der Erkenntnis des Zweckwandels der sozialen Institutionen ist einer der Grundmängel des

Naturrechts gewesen. Aber derselbe Mangel haftet in entgegengesetzter Richtung der anderen Theorie an. Indem sie die natürliche Schöpfung von Staat und Recht behauptet, sei es aus einem mystischen Volksgeiste, sei es durch die Wirkung blinder Machtverhältnisse, übersieht sie die fundamentale Tatsache, dass keine Institution ohne menschlichen zweckbewussten Willen entstehen kann. Die Befriedigung des Nahrungs-, Wohnungs-, Sicherheitsbedürfnisses auch der unkultiviertesten Völkerschaften vollzieht sich stets im Lichte des Bewusstseins. Alle Institutionen und Bräuche solcher Völkerschaften haben ursprünglich stets einen bewussten Zweck, der vielleicht töricht und schädlich, aber mit psychologischer Notwendigkeit da ist. Neuere Forschungen haben ja in diesem Bereiche umfängliches Material gesammelt. verständlich aber ist die bewusste Absicht unkultivierter Epochen nicht auf das gerichtet, was erst die an sie sich allmählich anschließende Kultur gezeitigt hat. Die einmal geschaffenen Institutionen, Sitten, Gebräuche ändern allmählich ihre Zwecke; neue Zwecke treten hinzu und überwiegen häufig die alten gänzlich oder drängen sie in den Hintergrund, und so entstehen durch entwickelnde und ändernde Zweckwandlung Einrichtungen, wie sie die Vorzeit nicht einmal geahnt hat. Es greift daher das, was mit Bewusstsein geschaffen wurde, im Laufe der Entwicklung weit über das schaffende Bewusstsein hinaus, und nur insoweit ist die Behauptung richtig, dass Staat und Recht in ihren Grundlagen nicht bewuste Menschenschöpfung seien.

Die Vorstellung, dass die Staatsschöpfung zugleich unbewuster und doch im Lichte des Bewustseins sich vollziehender Vorgang sei, hat bereits den großen Denkern der Hellenen vorgeschwebt, die herkömmliche obersächliche Darstellung als die Schöpfer der Theorie der ausschließlich natürlichen Staatsschöpfung bezeichnet. Für Plato und Aristoteles ist der Staat nichts Willkürliches. Mensch sein und im Staate leben, waren für sie untrennbar miteinander verknüpft. Gleich den Herdentieren oder vielmehr noch stärker zeigt nach Aristoteles der Mensch von Natur aus den Charakter als geselliges Wesen. Der Staat ist genetisch früher da als das Individuum, da der Teil nur aus dem Ganzen heraus begriffen werden kann, und was ausserhalb des Staates lebt, ist entweder ein Gott oder ein Tier. Nichtsdestoweniger aber lassen diese Denker den Staat historisch durch zweckbewuste Handlungen der Individuen entstehen. Die Arbeitsteilung zwingt nach Plato die

von dem Ergänzungsstreben beherrschten Menschen, zusammenzutreten<sup>1</sup>), und nach Aristoteles sind es die trotz aller Herdengefühle zunächst vereinzelt lebenden Menschen<sup>3</sup>), die, von sozialen Instinkten geleitet, zuerst das Haus gründen, sodann die Dorfgemeinde und schließlich den Staat, in welchem das menschliche Ergänzungsstreben seine volle Befriedigung findet. Obwohl der Trieb und die Anlage zum Staate allen Menschen gemeinsam sei, preist er dennoch denjenigen als den größten Wohltäter der Menschen, der den Staat zuerst zustande gebracht hat<sup>3</sup>). In dem so gegründeten Staat aber findet sofort eine Entwicklung durch Bereicherung des ursprünglichen Zweckes statt. Entstanden um des bloßen Lebens willen, besteht der Staat zov ev ζην ενεκα, des vollkommenen Lebens wegen.

Die Lehre von der sozialen Zweckwandlung beleuchtet auch klar den Irrtum der Lehre von der organischen Entstehung und Ausbildung sozialer Erscheinungen. In der Regel nimmt man organischen Ursprung und Werden einer Institution an, wenn man den Hergang dieses Entstehens und Werdens nicht oder nicht näher kennt. Weil wir nicht wissen, wie sich die Sache zugetragen hat, meint man, dass das Bewusstsein an dem Hergang überhaupt keinen Anteil habe. Je ferner uns ein historischer Prozess liegt, je weniger Urkunden über ihn in seinen Einzelheiten vorliegen, desto mehr dient er den Anhängern einer organischen Staats- und Gesellschaftslehre zum Beweis ihrer Hypothesen. Was hingegen im Lichte des historischen Bewußtseins, also namentlich in der neuesten Zeit entstanden ist, das wird häufig als unorganisch bezeichnet und damit verworfen. Die alten Institutionen sind aus diesem Grunde häufig die organischen, die neuen, deren Entwicklungsprozess klar zutage liegt, die mechanischen. Je weiter aber historische Forschung dringt, desto mehr bestätigt sie uns das, was selbstverständlich sein sollte, dass alle Institutionen bewußten Willensakten ihren Ursprung verdanken, durch Zweckwandel jedoch von ihrem ersten Entstehungsgrund sich loslösen und dadurch den Anschein von Bildungen erlangen, deren Dasein vom menschlichen Willen unabhängig ist.

<sup>1)</sup> Rep. II, 369 ff. Vgl. auch Gomperz, II, S. 370 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "σποράδες γάρ. και οῦτω τὸ ἀρχαῖον ῷκουν" Pol. I, 2 1252 b, 24 Bekk.

<sup>\*) ,</sup>φύσει μέν οὐν ἡ ὁρμὴ ἐν πᾶσιν ἐπὶ τὴν τοιαύτην κοινωνίαν ὁ δὲ πρῶτος συστήσας μεγίστων ἀγαθῶν αἴτιος." ib. 1253 a, 30.

Neben der Änderung durch Zweckwandel wirkt aber noch ein anderer Umstand auf die eigentümliche Ausgestaltung sozialer Institutionen. Wenn nämlich auch die Handlungen notwendig einen Zweck haben, so wirkt doch nicht jede Handlung den vorgesetzten Zweck oder ausschliesslich diesen Zweck aus. Handlung kann soziale Wirkungen haben, die sich nicht berechnen, ja oft nicht einmal ahnen lassen. Kraft der ungeheuren Mannigfaltigkeit und Verwicklung der sozialen Verhältnisse ist menschliches Tun auch die Quelle unbeabsichtigter Wirkungen. Die Wirkungen neuer Rechtssätze, neuer Behörden, neuer Steuern, der Haltung parlamentarischer Parteien, eines Handelsvertrages, einer Kriegserklärung, einer Gebietszession, eines Friedensschlusses usw. lassen sich zum voraus niemals ganz be-Alle diese Vorgänge haben nächste, unmittelbare rechnen. Zwecke, die ihren Urhebern wohlbewusst sind. Nicht aber können diese wissen, ob sie diese Zwecke auch erreichen, ob nicht anderes, Erwünschtes oder Ungewünschtes daraus entsteht. Ja, bei der inneren Verkettung alles sozialen Geschehens kann die Wirkung eines für seine Urheber streng teleologisch determinierten historischen Aktes über alles Mass des der Ahnung Zugänglichen hinausgehen. Man denke nur an die großen Entscheidungsschlachten der Weltgeschichte, deren Folgen in dem ganzen ferneren Verlauf der Menschenschicksale in einer den Kämpfern notwendig verborgenen Weise zutage treten. neue technische Erfindung hat unberechenbare Wirkungen, jeder Fortschritt in der wirtschaftlichen Produktion zeitigt neben den beabsichtigten gunstigen auch unbeabsichtigte schädliche Folgen für das Ganze der Volkswirtschaft.

Diese unbeabsichtigten und unberechenbaren Wirkungen sozialer Institutionen verstärken den Eindruck, das ihre Schöpfung, namentlich wenn uns die genaue Kenntnis des Beabsichtigten und Unbeabsichtigten mangelt, dem menschlichen Willen überhaupt entrückt und daher ein natürlicher, organischer Vorgang sei. Allein solches "Natürliche und Organische" haftet jeder, auch der unbedeutendsten und verkehrtesten menschlichen Handlung an. Alles Wollen ruft niemals völlig zu berechnende Veränderungen in der Außenwelt hervor und ist deshalb zugleich vernünftige und unvernünftige Naturkraft. Die Verehrung frommer Pilger weiht dem Heiligen demutsvollen Kus, dem Meisterwerke Michel Angelos in einer der römischen Kirchen

hat dieser Kuls im Laufe der Jahrhunderte eine Zehe geraubt.

An anderer Stelle ist zu erörtern, welche Bedeutung überdies die Gewöhnung entwickelt, die soziale und staatliche Einrichtungen als dem Willen entrückte Bildungen erscheinen läst. Je länger eine Institution dauert, desto schwieriger wird es in der Mehrzahl der Fälle, sie zu verändern. Trotzdem erfordert sie stets bewuste Willensakte, um zu existieren. Sie ist ja im Grunde nichts anderes als eine Summe planmäsig zusammengestimmter menschlicher Willensaktionen.

### 6. Die juristische Methode in der Staatslehre<sup>1</sup>).

Sie gilt für die Feststellung der Sätze der Staatsrechtslehre und für die Entwicklung des Inhaltes dieser Rechtssätze. Die Staatsrechtslehre ist, wie bereits erwähnt, eine Normwissenschaft. Ihre Normen sind von den Aussagen über das Sein des Staates als sozialer Erscheinung scharf zu trennen. Ein großer Teil der methodischen Streitigkeiten im Staatsrecht rührt aus der Unklarheit über die Doppelnatur des Staates und dem daraus stammenden Gegensatz der sich mit dem Staate beschäftigenden Wissenschaften her.

Mit dieser Erkenntnis sind alle Übertragungen von fremden Forschungsmethoden auf das juristische Gebiet der Staatslehre zurück- und dem sozialen Gebiete zugewiesen. Diesem letzteren gehört auch das Recht in seiner Eigenschaft als soziale Funktion an. Geschichte und Sozialwissenschaft sowie Politik sind auch dem Rechte, seiner Entstehung, seiner Eutwicklung, den in ihm wirkenden wirtschaftlichen, ethischen, nationalen Ideen, seiner Wirkung auf das gesamte Volksleben zugewendet. Allein der dogmatische Gehalt der Rechtsnormen kann nur durch die ausschließlich vom Juristen geübte Kunst der Abstraktion aus den rechtlichen Erscheinungen und der Deduktion aus den also gefundenen Normen geübt werden. Diese Rechtsdogmatik ist durch andersgeartete Wissenschaft nicht zu ersetzen. Daß einseitige Dogmatik aber, die sich anmaßte, das Ganze zu erfassen, dieses Ziel verfehlte, daß sie der Ergänzung durch die anderen dem

<sup>1)</sup> Vgl. meine eingehenden Ausführungen im System der subj. öff. Rechte, S. 13 ff.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

Staate zugewandten Disziplinen zu gedeihlicher Forschung benötigt, bedarf nach dem Vorangehenden keiner näheren Ausführung mehr.

Alle Untersuchungen über empirische, biologische, naturwissenschaftliche, soziologische Behandlungsweise des Staatsrechtes betreffen in Wahrheit die soziale Staatslehre. Für das Staatsrecht gilt aber nur die juristische Methode. Die muss sich jedoch den Eigentümlichkeiten des öffentlichen Rechtes anpassen. Juristisch ist nicht gleichbedeutend mit privatrechtlich. kritische Übertragung privatrechtlicher Begriffe ins öffentliche Recht ist gewiss ein methodischer Fehler, obwohl es zweifellos allgemeine Rechtsformen gibt, die allen Rechtsgebieten gemeinsam Nichtsdestoweniger ist es unrichtig, von privatrechtlicher oder staatsrechtlicher Methode zu sprechen so wenig es innerhalb der Naturwissenschaft eine ganz selbständige mechanische und chemische Methode gibt. Vielmehr hat die einheitliche juristische Methode sich — wie jede Methode — den Verschiedenheiten des zu bewältigenden Materials anzupassen. Offentliche Rechte und Rechtsverhältnisse sind anders geartet als private. Diesen Gegensatz des Stoffes nicht zu verwischen, sondern zu beachten, ist ein Gebot geklärter juristischer Forschung. Wenn es nicht immer befolgt wird, so beweist das nichts gegen die Einheit der Methode, sondern nur gegen ihre durchgängig richtige Anwendung.

Die Grenzen der juristischen Untersuchung in der Staatslehre ergeben sich durch deren Zweck. Dieser ist aber in der gesamten Jurisprudenz gerichtet auf Gewinnung praktischer Möglichkeit, das tatsächliche Leben rechtlich zu beurteilen. Alle Konstruktionen, die nicht irgendwie diesem praktischen Zweck zu dienen imstande sind, haben keinen wissenschaftlichen Wert. Es gibt keine Jurisprudenz, die um ihrer selbst willen getrieben werden könnte, wie eine rein theoretische Disziplin, die den Erkenntniswert in sich trägt.

Darum ist staatsrechtliche Jurisprudenz wesentlich der Gegenwart zugewendet. Die Vergangenheit kann juristisch nur so weit untersucht werden, als es das Verständnis der historischen Probleme erfordert. Eingehende Erörterung von Kontroversen etwa des römischen oder des alten Reichsstaatsrechtes, ohne jede lebendige Beziehung zum heutigen Recht nach streng juristischer Methode, die ja in erster Linie künftige Fälle

des Zweifels und Streites entscheiden lehren soll, wäre vergebliche, den Spott herausfordernde Mühe, weil jede Möglichkeit fehlt, die erstarrte Vergangenheit durch bessere, der Gegenwart entstammende Kenntnis zu reformieren. Es gibt kein Seinsollendes nach rückwärts, und darum beschäftigt sich auch die Rechtsgeschichte mit dem, was tatsächlich war, nicht mit dem, was hätte sein sollen oder können.

# Drittes Kapitel.

### Die Geschichte der Staatslehre¹).

Die Staatslehre zählt zu den ältesten wissenschaftlichen Disziplinen. Sie bildet bereits einen höchst bedeutsamen, wohlentwickelten Zweig der hellenischen Wissenschaft.

<sup>1)</sup> Literatur: Die gesamte Geschichte behandelnde Werke: Glafey, Vollständige Geschichte des Rechts der Vernunft, 1739; Weitzel, Geschichte der Staatswissenschaft, I, II, 1832-33; Fr. J. Stahl, Die Philosophie des Rechts, 4. Aufl., I, 1870; Ahrens, Naturrecht oder Philosophie des Rechts und des Staates, 6. Aufl. 1870, I, S. 13—212; R. v. Mohl, Die Geschichte und Literatur der Staatswissenschaften, I, 1855, S. 217-264; F. v. Raumer, Über die geschichtliche Entwicklung der Begriffe von Recht, Staat und Politik, 3. Aufl. 1861; Janet, Histoire de la science politique, I, II, 3. éd. 1887; Pollock, An introduction to the history of the science of politics, London 1893; Rehm, Geschichte der Staatsrechtswissenschaft (Handb. des öff. Rechts, Einleitungsband, I), 1896; Derselbe, Allgemeine Staatslehre (Handbuch des öff. R., Einleitungsband, II), 1899, S. 209 ff.; Gumplowicz, Geschichte der Staatstheorien, 1905. Einzelne Epochen dargestellt von Hildenbrand, Geschichte und System der Rechts- und Staatsphilosophie, I, 1860 (Altertum); Gomperz, Griechische Denker, I, 1896, II, 1902; Gierke, Das deutsche Genossenschaftsrecht, III, 1881: Die Staatsund Korporationslehre d. Altertums und Mittelalters; Ders., Johannes Althusius und die Entwicklung der naturrechtlichen Staatstheorien (Mittelalter und Neuzeit); Ad. Franck, Réformateurs et publicistes de l'Europe, moyen âge-renaissance, 1864, dix-septième siècle, 1881, dixhuitième siècle, 1893; Bluntschli, Geschichte des allgemeinen Staatsrechts und der Politik, 2. Aufl. 1867. Seit dem 16. Jahrh. bis zur Gegenwart, 2. Aufl. 1867; Gothein, Renaissance und Reformation im HWB. der Staatswissenschaften, 2. Aufl., VI, S. 35 ff.; J. H. Fichte, Die philosophischen Lehren von Recht, Staat und Sitte in Deutschland, Frankreich und England, von der Mitte des 18. Jahrh. bis zur Gegenwart, 1850; Vorländer, Geschichte der philosophischen Moral, Rechtsund Staatslehre der Engländer und Franzosen, 1855; G. Koch, Beiträge zur Geschichte der politischen Ideen, I, II, 1892-1896; H. Michel,

Das hängt mit der ganzen Weltanschauung der Griechen zusammen. Da der Staat nicht nur politische, sondern auch religiöse Gemeinschaft war, so ist den Griechen die Lösung der ethischen Fragen streng mit der der politischen verbunden. Ein vom Staate gänzlich losgelöstes oder im Staate diesem selbständig gegenüberstehendes Gemeinleben ist für sie nicht vorhanden. Da nun die ethischen Probleme an Interesse bald alle übrigen überragen und schließlich sogar zurückdrängen, so stehen mit ihnen auch die Grundfragen der Staatslehre im Vordergrund der Forschung. Gemäss der auf das Praktische gerichteten Tendenz der ethischen Spekulation sucht die Forschung zuerst Grundsätze für das politische Handeln zu gewinnen. Die Nachrichten über die Anfänge des politischen Denkens zeigen uns dieses im Suchen nach einem Masstabe für die Beurteilung des Gegebenen begriffen, den die einen in der Natur, die anderen in der menschlichen Satzung finden. In dem Kampf der Meinungen handelt es sich aber in erster Linie um die Frage, wie der Staat am zweckmässigsten zu gestalten sei, und welche Stellung das Individuum zu ihm einzunehmen habe. Damit ist die Grundlage für jene Richtung in der Staatslehre gegeben, die als deren vornehmstes Objekt die Erforschung des Idealtypus des Staates betrachtet. Nicht: Was ist der Staat? sondern: Wie soll er beschaffen sein? lautet die erste Frage, die dem wissenschaftlichen Bedürfnis nach staatlicher Erkenntnis entstammt. Männern, die nicht unter dem Einflusse der sokratischen Lehre standen, wie Phaleas von Chalkedon und Charondas von Milet, sind Fragmente der Konstruktion von Staatsidealen überliefert. In der Blütezeit der griechischen Philosophie aber steht der beste Staat als vornehmstes Objekt der politischen Spekulation da. Am klarsten tritt dies hervor bei Plato, dessen große politische Werke der Darstellung des besten und des nächstbesten Staates Auch bei Aristoteles ist nach der ganzen Anlage seines Systems die Erkenntnis des besten Staates das letzte Ziel der ganzen staatswissenschaftlichen Forschung: der Staat, der den ihm einwohnenden Zweck am besten erfüllt, bildet,

L'idée de l'état. Essai critique sur l'histoire des théories sociales et politiques en France depuis la révolution, Paris 1895; W. A. Sunning, A history of political theories ancient and mediaeval, New York 1902; R. W. and A. J. Carlyle, A history of mediaeval political theory in the West, I, Edinburgh and London 1903.

wie das sittlich Erstrebenswerte überhaupt, den wichtigsten Gegenstand der praktischen Erkenntnis. In den nacharistotelischen Schulen bis zu den letzten Ausläufern der antiken Staatswissenschaft ist gemäß der diesen Systemen innewohnenden Tendenz das theoretische Interesse an der Erkenntnis gänzlich geschwunden und vielmehr das praktische politische Interesse des Individuums in den Vordergrund gerückt. Damit ist von neuem das Staatsideal vornehmster Gegenstand der Forschung geworden. Wie muß der Staat beschaffen sein, an dem der Weise teilnehmen kann? lautet die politische Grundfrage der nacharistotelischen Staatswissenschaft.

Neben dieser auf den staatlichen Idealtypus gerichteten Spekulation geht aber einher eine der staatlichen Wirklichkeit zugewendete Richtung. Das Ideale kann ja von Grund aus nur erkannt werden durch seinen Gegensatz. Die Realität mit ihren Fehlern muß dem lebendig vor Augen stehen, der bessern soll. Ohne Kritik des Gegebenen ist keine Änderung der Institutionen möglich. Solche, zunächst wohl nicht systematische und schulgerechte Kritik war bei der reichen Entfaltung des athenischen öffentlichen Lebens selbstverständlich. Namentlich die Sophisten haben nicht nur tiefeinschneidende Kritik geübt, sondern auch eine Lehre vom realen Staate entwickelt. Manches, was der platonischen und aristotelischen Staatslehre zugeschrieben wird, dürfte aus der früheren Zeit stammen, deren politische Literatur uns leider nur in wenigen Bruchstücken aufbewahrt ist<sup>1</sup>).

Es finden sich bereits bei Plato eingehende Erörterungen, die der Erkenntnis des Werdens, Seins und Wandelns der vorhandenen Staaten gewidmet sind. In energischer und folgenreicher Weise wendet sich aber Aristoteles, der das ganze Gebäude der praktischen Wissenschaften auf der Erforschung des Gegebenen errichten will, der sorgfältigsten Untersuchung der vorhandenen Staatenwelt als einer unumgänglichen Vorarbeit für die Lösung iener höchsten praktischen Fragen zu. Damit wird er der Schöpfer der systematischen wissenschaftlichen Staatslehre, die als theoretische Wissenschaft neben der praktischen Politik steht, die ein noch nicht seiendes Bestes zu verwirklichen sucht. In gründlicher Weise werden die empirischen Typen der damaligen Staatenwelt aufgesucht und ihre Unterabteilungen festgestellt, da die

<sup>1)</sup> Vgl. Rehm, Geschichte, S. 14 ff.

Wirkung individualisierender Faktoren wohl erkannt und beachtet wird. Nicht nur Typen des Daseins, sondern auch der Lebensprozesse der Staaten werden aufgestellt; das Staatsleben wird unter bestimmten teleologischen Gesichtspunkten betrachtet und damit der Grund zu einer wissenschaftlich vertieften Realpolitik gelegt. Die einzelnen Disziplinen der Staatslehre werden aber noch nicht unterschieden; vielmehr sind alle Betrachtungsweisen des Staates in der Politik vereinigt. Dieses Wort bedeutet, wie bereits erwähnt, im Griechischen Lehre von der Polis, ist nicht mit unserem Terminus Politik zu identifizieren, sondern mit Staatswissenschaft zu übersetzen.

Einzelne der Staatslehre zuzuzählende Untersuchungen sind auch noch in der späteren autiken Literatur vorhanden, so vor allem die allerdings auf die politische Apologie des römischen Staates hinauslaufende Skizze der Staatslehre bei Polybius, wie denn auch bei Cicero sich manche, meist der griechischen Lehre entlehnte Bemerkungen über Staat und Staatsformen finden.

Die Literatur der christlich-mittelalterlichen Epoche ist von dem Gedanken einer wissenschaftlichen Staatslehre weit entfernt. Noch mehr als dem Altertum erscheint ihr das Seinsollende als das Wissenswürdigere gegenüber dem Seienden. Die realen politischen Verhältnisse, der Bau der gleichzeitigen Staatenwelt liegt ihrer Betrachtung so fern, dass man aus ihr von den eigentümlichen Institutionen jener Zeiten nichts oder nur sehr wenig erfährt. Was nicht die große rechtliche und politische Frage des Zeitalters, die Stellung der weltlichen zur geistlichen Gewalt berührt, wird in seiner Eigenart nicht beachtet. Es sind wesentlich die aus dem Altertum überkommenen Begriffe und Schablonen, die in dieser Literatur variiert werden, soweit sie überhaupt in den Rahmen der christlichen Weltanschauung passen. kommt aber noch der Einflus römisch-rechtlicher Vorstellungen, die, niemals ganz erstorben, dem allgemeinen Bewusstsein durch die Legisten vermittelt werden. Der Ausbildung einer selbständigen Staatenwissenschaft ist vor allem hinderlich der Mangel eines offiziell anzuerkennenden Staates. Das alte römische Weltreich hatte in Form des von Kaiser und Papst beherrschten mittelalterlichen Reiches seine Fortsetzung gefunden, in welchem die einzelnen Glieder nicht als Staaten im vollen Sinne gelten So hat denn das Mittelalter eine an politischen Erörterungen reiche, an selbständigen theoretischen staatswissenschaftlichen Untersuchungen und Resultaten arme Literatur.

Unabhängig von dieser Literatur erhebt sich aber eine neue, die der Jurisprudenz. Sie ist ihrer Natur nach den realen Gestaltungen des Lebens zugewendet. Ihr fehlt als Objekt der klare, in den gegebenen Verhältnissen begründete Staatsbegriff. Dafür ist sie aber dem reichen weltlichen und kirchlichen Genossenschaftswesen jener Zeiten zugekehrt. Die romanistische und kanonistische Korporationstheorie, auf deren Bedeutung in der Geschichte der Staatslehre hingewiesen zu haben das große Verdienst Gierkes ist, enthält tiefgreifende Erörterungen, die später in der selbständig gewordenen Staatslehre fortgebildet werden. Diese Korporationslehre vollzieht einen gewaltigen Umschwung in der ganzen wissenschaftlichen Stellung der theoretischen staatlichen Probleme. Hatte das Altertum und die auf seinem Grunde stehende scholastische Literatur den Staat in letzter Linie als ein zu verwirklichendes Ideal aufgefast, mündet also ihr ganzes staatswissenschaftliches Denken in politische Untersuchungen, so wird hier eine rein theoretische Anschauung vom Staate vorbereitet, die ihn wesentlich als Rechtsgebilde erkennt. Die Lehre vom Staate wird damit ein Teil der Rechtswissenschaft, ein Gedanke, der dem Altertum ferngelegen hat. Ist auch die Erkenntnis eines selbständigen ius publicum römischen Ursprungs, so mangelten dennoch in der juristischen Literatur der Römer alle näheren Untersuchungen über den status reipublicae, auf den sich jenes Recht bezog. Die Hellenen hingegen waren nie dahin gekommen, das Recht in seiner Eigenart zu erfassen, daher der Gedanke einer Betrachtung des Staates unter ausschliesslich rechtlichen Gesichtspunkten ihnen nicht geläufig ist. Diese Verbindung der Staatslehre mit Jurisprudenz ist für die moderne Entwicklung der theoretischen Staatswissenschaft von der höchsten Bedeutung geworden.

Die neuere, durch Renaissance und Reformation eingeleitete Zeit beginnt ebenfalls mit politischen Erörterungen. Die Auflösung der mittelalterlichen Welt hatte die alten Autoritäten gestürzt oder doch erschüttert. An Stelle der mittelalterlichen Einheit des Reiches war eine Vielheit ihrer Selbständigkeit sich bewußter Staaten getreten. Damit war der Trieb gegeben, sich über die neuen Bildungen, ihren Wert und die Bedingungen ihrer Er-

haltung klar zu werden. Diesem Zwecke dienen aber wiederum eingehende Erörterungen theoretischer Natur. So enthalten denn die an der Spitze der modernen politischen Literatur stehenden Werke Machiavellis und namentlich die Jean Bodins eine Reihe bedeutsamster Untersuchungen über Wesen, Eigenschaften und Arten der Staaten. Von neuem ist hier wie bei Aristoteles, aber nicht mehr ihm sklavisch folgend, der Blick zurückgewendet auf die gegebene Welt, um aus ihr die Typen zu gewinnen, für welche die Vorschriften der Staatskunst berechnet sind.

Die neuerstandene Welt sucht aber auch nach einer neuen festen Basis der von Grund aus veränderten Verhältnisse; diese bietet ihr das durch antike und mittelalterliche Anschauungen vermittelte Naturrecht, dessen Eigenart nicht zum geringsten darin besteht, dass es, von theologischer Basis losgelöst, nicht kraft göttlichen Gebotes, sondern kraft innerer Notwendigkeit seine Selbständigkeit behauptet. Dieses Naturrecht ist in seinem Anfange hauptsächlich dem öffentlichen Rechte zugewendet. Der Staat, seine Entstehung, sein Wesen, seine Funktionen werden aus ihm abgeleitet. Damit tritt eine allgemeine Lehre vom Staate auf, die sich schon in ihren Anfängen als eine rechtliche Theorie gibt und sich in bewusten Gegensatz zu der politischen Behandlungsweise des Staates stellt. Die Selbständigkeit dieses Rechtes gegenüber der Politik wird schon von Hugo Grotius stark betont 1). Trotzdem finden unter den folgenden Naturrechtslehrern wiederum Vermischungen des Juristischen mit dem Politischen statt, was wohl begreiflich ist, da die hervorragendsten und einflusreichsten Schriftsteller an der Gestaltung der politischen Verhältnisse lebhaft interessiert sind und ihre Untersuchungen in erster Linie theoretische Fundierung ihrer praktischen Ziele bezwecken. Bei Hobbes und Locke, bei Spinoza und Pufendorf, wie später bei Rousseau und Kant tritt dies Bestreben, den Normalstaat zu zeichnen als Zweck der theoretischen Untersuchung, jedem Leser deutlich hervor. Überall erscheint aber der Staat als eine durch das Recht begründete und fortwährend auf einem Rechtsgrunde — dem Staatsvertrage — ruhende Institution.

Es waren Männer, die weniger im Vordergrunde der geistigen Bewegung standen und die Anregungen jener hervorragenden Geister mehr in schulgerechter Weise auszubilden bestrebt waren,

<sup>1)</sup> De iure belli et pacis. Proleg. § 57.

die, in Loslösung von der Politik, eine Disziplin des allgemeinen Staatsrechtes schufen. Nachdem bereits Lipsius¹) die Politik unabhäugig vom Staatsrechte abgehandelt hatte, unternahm es der Holländer Ulrich Huber in seinem Buche über den Staat, die nova disciplina iuris publici universalis in strenger Scheidung von der Politik darzustellen²). Huber ist somit der Schöpfer nicht der Lehre, aber der Bezeichnung des allgemeinen Staatsrechtes, das nunmehr oft Bearbeitungen findet. Gegründet wird diese Disziplin auf das Naturrecht und die historische Erfahrung. Sie steht daher der Wirklichkeit näher als die privatrechtliche Naturrechtslehre, die allerdings keinen Aristoteles als Vorbild ihrer Methode aufzuweisen hatte. Die umfassenden Systeme des Naturrechts seit Pufendorf³) aber widmen dem allgemeinen Staatsrechte besondere Bücher oder Abschnitte.

Die Forderung der durchgängigen Trennung des Juristischen vom Politischen wird jedoch in der naturrechtlichen Literatur keineswegs strikte durchgeführt. Das praktische Interesse überwiegt das theoretische so sehr, dass auch die schulgemäse Naturrechtslehre an dem Kampse um Neugestaltung der staatlichen Verhältnisse teilnimmt, ja eine der großen geistigen Mächte in diesem Prozesse der Neugestaltung wird. Der Einflus, den Pusendorf, Thomasius, Wolff und schließlich Kant auf das politische Denken ihrer Zeiten gewonnen haben, war nicht viel geringer als die Wirkung der Schriftsteller, die unmittelbar den praktischen Zweck ihrer Lehren in den Vordergrund stellten, wie Locke und Rousseau.

Nach dem Falle der Vorherrschaft der naturrechtlichen Schule erlebt das in eine ausgesprochene politische Tendenz auslaufende allgemeine Staatsrecht eine Nachblüte in dem allgemeinen konstitutionellen Staatsrecht. Montesquieu hatte in seinem berühmten "esprit des lois" ein diesseitiges politisches Ideal in

<sup>1)</sup> Politicorum sive civilis doctrinae libri VI, 1590.

<sup>2)</sup> De iure civitatis libri tres novam iuris publici universalis disciplinam continentes, ed. quarta 1708 (ed. princeps 1672). Über den Gegensatz von allgemeinem Staatsrecht und Politik, LI, sect. I, 1 § 14.

<sup>3)</sup> Pufendorf handelt von ihm De jure naturae et gentium libr. VIII in den beiden letzten Büchern, noch ohne besondere Bezeichnung für diesen Teil des Naturrechts. In Deutschland scheint zuerst J. H. Böhmer, Introductio in ius publicum universale ex genuinis iuris naturae principiis, 1710, die Bezeichnung "allgemeines Staatsrecht" populär gemacht zu haben.

dem Staate gefunden, dessen Zweck die politische Freiheit seiner Bürger ist und damit England als das konstitutionelle Musterbild hingestellt. Die englischen Institutionen in der Form, wie sie in Frankreich verstanden und nachgeahmt werden, geben Anlass zu einer Lehre von dem konstitutionellen Musterstaate, namentlich auf Grund der Ausführungen von Mirabeau, Sieyès und Benjamin Constant. Dieses allgemeine konstitutionelle Staatsrecht, in zahlreichen französischen und deutschen Werken vorgetragen, hat wiederum große Wirkung auf die praktische Politik gehabt, indem es die Grundlage des Programmes der liberalen Parteien, so auch namentlich in Deutschland, geworden ist.

Der große Umschwung im wissenschaftlichen Denken, der sich am Ende des 18. und am Anfange des 19. Jahrhunderts vollzieht, äußert sich auch in den Staatswissenschaften. Zwar bestehen die alten Richtungen und Tendenzen fort. Politische Schriftsteller, oft von großem praktischem Einflusse, stellen von neuem Idealtypen des Staates auf, deren Verwirklichung in das Programm der politischen Parteien aufgenommen wird. Daneben aber erhebt sich, dem geschärften wissenschaftlichen Sinne der neuen Zeit eutsprechend, die Forderung objektiver Erkenntnis des historisch Gewordenen, des vorhandenen Staates. Die Bearbeitung neuer Wissensgebiete, die mit dem Staatsleben in innigem Zusammenhange stehen, lässt dessen Probleme von neuen Standpunkten aus betrachtet werden. Hatte das Naturrecht den Staat ausschliesslich als eine Rechtsanstalt aufgefast und ihn ganz auf juristischem Grunde fundiert, so tritt nun die Mannigfaltigkeit des Wesens des Staates in das wissenschaftliche Bewusstsein. Das zeigt sich auch darin, dass die Erkenntnis sich Bahn bricht, die Grundwissenschaft vom Staate sei nicht nur die Rechtslehre des Staates, sondern auch eine selbständige Disziplin, welche die über das Recht hinaus und dem Rechte vorangehende Natur des Staates, zu deren Feststellung die Hilfsmittel der juristischen Forschung nicht ausreichen, zu ergründen strebt. So bildet sich die Forderung einer allgemeinen Staatslehre, die den Staat nicht nur in seiner Eigenschaft als Rechtssubjekt, sondern in der Totalität seiner Merkmale zum Gegenstand hat. Der Terminus Staatslehre als Übersetzung des Wortes Politik findet sich schon in der Mitte des 18. Jahrhunderts 1). Die Erkenntnis ihres Unter-

<sup>1)</sup> Über diese Literatur vgl. v. Mohl, I, S. 265-334. Zahlreiche literarische Notizen bei v. Aretin, Staatsrecht der konstitutionellen

schiedes von dem allgemeinen Staatsrecht tritt aber erst am Ende des 18. Jahrhunderts auf 1). In der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts wird die Staatslehre entweder als eine selbständige Disziplin neben Staatsrecht und Politik behandelt, als Naturlehre des Staates 2), oder als die Gesamtheit der theoretischen Staatswissenschaften im Gegensatz zur praktischen bezeichnet 3). Als selbständige staatswissenschaftliche Disziplin wird sie sodann in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts von R. v. Mohl gelehrt 4) und unter seinem Einflus von anderen abgehandelt 5). Doch fehlt

Monarchie, I, 1824, für die spätere Zeit ein umfassender bibliographischer Nachweis bei Held, Staat und Gesellschaft, III, 1865, S. 91—100

- 1) Zuerst war es Schlözer, Allgemeines Staatsrecht, 1793, S. 9, der die Staatswissenschaft in Staatskunde und Staatslehre schied. Unter der letzteren, die er auch als cursus politicus philosophicus oder scientia imperii im Gegensatz zu der dem Einzelstaat zugewendeten notitia imperiorum bezeichnet, versteht er: "die menschliche Einrichtung, Staat genannt, nach ihrem Zweck und Wesen überhaupt". Sie zerfällt ihm in Metapolitik (die als Vorläufer der heutigen Soziallehre vom Staate zu bezeichnen ist), Staatsrecht, Staatsverfassungslehre und Politik im engeren Sinne.
- \*) Eine Physiologie der Staaten, die den realen Staatenbildungsprozess erkennen läst, hat zuerst Schleiermacher, Die Lehre vom Staat, herausgeg. von Chr. A. Brandis, S. 1 ff., gefordert. Sodann hat Rotteck (vgl. die folgende Note) die Staatsphysik als einen Teil der Staatslehre behandelt, hierauf Heinrich Leo, Studien und Skizzen zu einer Naturlehre des Staates, I, 1833, die Grundzüge einer Physiologie der Staaten entworfen und K. S. Zachariae, Vierzig Bücher vom Staate, 2. Aufl., 2. Bd., 1839, eine allgemeine politische Naturlehre der Staatsversassungslehre vorangestellt. Auch in neuester Zeit ist der Gedanke einer Naturlehre des Staates von Anhängern der organischen Staatsauffassung gepsiegt worden, so von C. Frantz, Vorschule zu einer Physiologie der Staaten, 1857, und Naturlehre des Staates, 1870, sowie von den biologischen Soziologen, wie Spencer und Schäffle.
- b) v. Rotteck, Lehrbuch des Vernunftrechts und der Staatswissenschaften, II, 1830, scheidet theoretische Staatslehre oder Metapolitik von der praktischen Staatslehre als der Politik im engeren oder eigentlichen Sinne und zerfällt die erstere in Staatsmetaphysik, Staatsphysik und allgemeines Staatsrecht.
- 4) Zuerst a. a. O. I, S. 126, sodann Enzyklopädie der Staatswissenschaften, 2. Aufl. 1872, S. 71—157. Der Staatslehre stehen als dogmatische Staatswissenschaften öffentliches Recht, Staats-Sittenlehre und Staatskunst (Politik) zur Seite.
- <sup>5</sup>) Bluntschli, Lehre vom modernen Staat, 1875—76, hat sein allgemeines Staatsrecht, von den früheren vier Auflagen abweichend, in drei Bände verwandelt: I. Allgemeine Staatslehre. II. Allgemeines

überall ein festes, durchgreifendes, anerkanntes Merkmal, das die Staatslehre vom Staatsrecht und der Politik scheidet, wie denn auch die einschlägigen Darstellungen der Unklarheiten und Widersprüche voll sind 1).

Volle Klarheit wird jedoch durch die diesem Werke zugrunde gelegte) Erkenntnis gebracht, dass es zwei mögliche wissenschaftliche Standpunkte gibt, von denen aus der Staat betrachtet werden kann, der soziale und der rechtliche. Die Lehren von einer Physik oder Physiologie des Staates, von einer politischen Naturlehre, beruhen, wie später dargelegt werden wird, auf einer methodischen Unklarheit. Was an ihnen wissenschaftlichen Wert hat, fällt ebenfalls der Soziallehre vom Staate zu. Auch die Existenz einer gesonderten philosophischen Staatslehre oder eines solchen Staatsrechts, einer Staatsmetaphysik ist zu verneinen; vielmehr

Staatsrecht. III. Politik. Für eine gesonderte Disziplin erklären ferner die Staatslehre Rössler, System der Staatslehre, 1857; H. Bischof, Allgemeine Staatslehre, 1860; Escher, Handbuch der praktischen Politik, 1863, I, S. 8; v. Holtzendorff a. a. O. S. 4; G. Meyer, S. 44. Andere hingegen, wie H. Schulze, Einleitung in das deutsche Staatsrecht, neue Ausgabe 1867, und J. v. Held, Grundzüge des allgemeinen Staatsrechts, 1868, scheiden die allgemeine Staatslehre überhaupt nicht vom allgemeinen Staatsrecht, und eine dritte Gruppe. zu der M. Seydel, Grundzüge der allgemeinen Staatslehre, 1873, Lingg, Empirische Untersuchungen zur allgemeinen Staatslehre, 1890, und Bornhak, Allgemeine Staatslehre, 1895, zählen, wählt diesen Ausdruck für die allgemeine Staatsrechtslehre oder fixiert doch nicht das Verhältnis von Staatslehre zu Staatsrecht; J. Schvarcz, Elemente der Politik. Versuch einer Staatslehre auf Grundlage der vergleichenden Staatswissenschaft und Kulturgeschichte, 1895, vermengt schon im Titel seines Werkes alle Bezeichnungen, was auch der Unklarheit des Inhaltes entspricht (vgl. z. B. S. 42 die 24 Zeilen lange Staatsdefinition). Die Zugehörigkeit des Staatsrechts zur Staatslehre betont Gareis, Allgemeines Staatsrecht in Marquardsens Handbuch des öffentlichen Rechts, I1, S. 17 ff. Als umfassendere, das allgemeine Staatsrecht in sich schließende Disziplin wird die allgemeine Staatslehre neuestens in dem gleichnamigen, auf solidem Grunde und reicher Gelehrsamkeit aufgebauten, übrigens auch weitgehende politische Exkurse enthaltenden Werke von Rehm abgehandelt.

<sup>1)</sup> Man vergleiche z. B. nur die allgemeine Staatslehre Mohls mit der Bluntschlis. Die erstere befast die Lehre von der Gesetzgebung in sich, welche die letztere dem allgemeinen Staatsrecht zuweist. Diese hingegen umfast die ganzen Lehren von den Staatsformen und den Staatsbeamten, die bei Mohl dem "philosophischen Staatsrecht" zugehören.

gehört das Spekulative in den einschlägigen Materien nicht der Staatswissenschaft, sondern der Philosophie an, während die Lehre von den Prinzipien der Staatslehre entweder einen Teil der Sozial- oder der Rechtslehre des Staates bildet.

In zwei wichtigen Punkten ist aber durch alle bestehende Unklarheit hindurch im Laufe der neuesten Zeit folgende grundlegende Erkenntnis durchgedrungen. Einmal, dass das allgemeine Staatsrecht keine Lehre von einem geltenden Rechte, sondern gleich dem nichtjuristischen Teil der Staatslehre eine Theorie ist, die nicht Normen, sondern wissenschaftliche Sätze enthält. Sie steht wissenschaftlich auf gleicher Linie mit der allgemeinen Rechtslehre, die wir für jedes Rechtssystem fordern als eine Lehre von den Rechtsprinzipien, die in einem bestimmten Rechte ausgeprägt sind 1).

Sodann die strengste Scheidung des Theoretischen vom Praktischen, die ungeachtet aller Besserungsversuche fortwährend miteinander vermischt werden. Die Forderung einer von der Politik geschiedenen Staatslehre, die trotz aller Kenntnis und Beachtung der politischen Ideen und Forderungen in ihren Resultaten nur dem Gewordenen und Seienden, nicht dem Seinsollenden zugewendet ist, ist die notwendige Konsequenz der Lehren der neueren mit W. E. Albrecht<sup>2</sup>) und C. F. v. Gerber<sup>3</sup>) beginnenden deutschen Publizistenschule, deren Aufgabe es ist, das Staatsrecht ausschließlich in seinem rechtlichen Gehalte zu erforschen und darzustellen. Diese Schule hat viele Grundbegriffe in der Form übernommen, wie sie von der naturrechtlichen Lehre und der politischen Literatur gezeitigt worden waren. Sie nahm deren Resultate für juristische Ergebnisse, während sie doch in sehr vielen Stücken nichts als der Niederschlag bestimmter poli-

<sup>1)</sup> So behandelt G. Meyer, S. 1 ff., die allgemeine Staatsrechtslehre als Grundbegriffe des Staatsrechts, Hänel, Deutsches Staatsrecht, I, S. 73 ff., als die staatsrechtlichen Grundverhältnisse, Anschütz, Grundzüge des deutschen Staatsrechts, in Kohlers Enzyklopädie der Rechtswissenschaft, II, S. 451 ff., als begriffliche Grundlagen des deutschen Staatsrechts.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rezension von Maurenbrechers Grundsätzen des heutigen deutschen Staatsrechts. Göttinger gelehrte Anzeigen 1837, III, S. 1489—1504, 1508—1515.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Grundzüge eines Systems des deutschen Staatsrechts, 1. Aufl. 1865, 3. Aufl. 1880. Das Programm der neuen Richtung in der Vorrede zur ersten Auflage.

rechtswissenschaft, ihr selbst in der Regel unbewußt, Politik getrieben, indem sie aus angeblichen Rechtssätzen Konsequenzen zog, die sie für juristische hielt, die in Wahrheit aber nur politischer Natur sind. Daher fordert der Ausbau einer möglich objektiven publizistischen Wissenschaft heute eine Sichtung der Grundbegriffe, auf die sie anfangs verzichten zu können glaubte.

Überblickt man die zahlreichen Versuche der Bearbeitung der Staatslehre, die in neuester Zeit unternommen worden sind, so ergibt sich folgendes:

Umfassende Darstellungen und eingehende Einzeluntersuchungen sind bei Schriftstellern zu finden, die sich ex professo mit der Staatswissenschaft und Rechtslehre befassen. In ihnen spiegelt sich der Gegensatz der Methoden wider, die in diesen Disziplinen herrschen. Je nach der überwiegenden Bildung des Autors tritt die spekulativ-philosophische, die historisch-politische, die juristische Behandlungsweise des Stoffes als die leitende hervor. Systematische Bearbeitungen des Gesamtstoffes gehen heute in der Regel von Juristen oder doch juristisch gebildeten Forschern aus 1). Die allgemeine Staatsrechtslehre als Lehre von

<sup>1)</sup> Außer den bereits angeführten Werken von Held, Bluntschli, Gerber, H. Schulze, v. Seydel, Laband, G. Meyer, Gareis, Bornhak, Anschütz sind von umfassenderen Arbeiten deutscher Juristen der letzten vierzig Jahre namentlich an dieser Stelle noch zu nennen: Zöpfl, Grundsätze des gemeinen deutschen Staatsrechts, I, 5. Aufl. 1863, §§ 1-65; v. Kaltenborn, Einleitung in das konstitutionelle Verfassungsrecht, 1863; H. A. Zachariae, Deutsches Staats- und Bundesrecht, I, 3. Aufl. 1865, §§ 1—28; L. Stein, Die Lehre von der vollziehenden Gewalt, 2. Aufl., I, 1869; Hänel, Studien zum deutschen Staatsrecht, I, II, 1873-83; Gneist, Der Rechtsstaat, 2. Aufl. 1879; O. Mejer, Einleitung in das deutsche Staatsrecht, 2. Aufl. 1884, S. 1 bis 29; Rosin, Das Recht der öffentlichen Genossenschaft, 1886; Jellinek, Gesetz und Verordnung, 1887, System der subjektiven öffentlichen Rechte, 1892; Gierke, Die Genossenschaftstheorie und die deutsche Rechtsprechung, 1887; Preuss, Gemeinde, Staat, Reich als Gebietskörperschaften, 1889; Ad. Merkel, Philosophische Einleitung in die Rechtswissenschaft, in Holtzendorffs Enzyklopädie der Rechtswissenschaft, 5. Aufl., S. 1 ff. (neuerdings abgedruckt bei Merkel, Gesammelte Abhandlungen aus dem Gebiete der allgemeinen Rechtslehre und des Strafrechts, 1899, S. 577 ff.); A. Affolter, Grundzüge des allgemeinen Staatsrechts, 1892; derselbe, Staat und Recht, in Hirths Annalen des Deutschen Reiches, 1903; Zorn, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, 2. Aufl., I, II, 1895—97; Otto Mayer, Deutsches

den staatsrechtlichen Grundbegriffen ist zweifellos von Rechtswegen in erster Linie Domäne der Juristen, was auch immer aus anderen Wissensgebieten zur Vertiefung der Untersuchung herangezogen werden muß. In den modernen Darstellungen des Staatsrechts pflegt dem positiven Stoffe eine Skizze der allgemeinen Staatsrechtslehre vorangestellt zu werden, mit vollem Rechte, da sich diese Lehre zu der von den einzelnen publizistischen Rechtsinstituten ähnlich verhält wie der allgemeine Teil des Privatrechtes oder Strafrechtes zu den übrigen Partien dieser Disziplinen. Wie nicht anders möglich, sind daher auch in Werken, die sofort das Detail des positiven Staatsrechts vortragen, Untersuchungen über die allgemeinen staatsrechtlichen Prinzipien zu finden oder doch wenigstens stillschweigend zur Deduktion verwendet.

Bearbeitung eines größeren oder geringeren Teiles des der Staatslehre zugewiesenen Stoffes hat diese aber auch von Männern solcher Forschungsgebiete erfahren, die mit ihr entweder in

Verwaltungsrecht, I, II, 1895-96; Bruno Schmidt, Der Staat (Jellinek-Meyer, Staats- und völkerrechtliche Abhandlungen, I, 6), 1896; M. v. Seydel, Vorträge aus dem allgemeinen Staatsrecht, in Hirths Annalen des Deutschen Reiches, 1898 und 1899; Edgar Loening, Der Staat, Handwörterbuch der Staatswissenschaften, 2. Aufl, VI, 1901, S. 907 ff.; Frh. v. Lemayer, Der Begriff des Rechtsschutzes im öffentl. Rechte im Zusammenhange der Wandlungen der Staatsauffassung betrachtet, 1902; G. Seidler, Das juristische Kriterium des Staates, 1905. Von der umfangreichen neuesten außerdeutschen Literatur seien hier erwähnt: Boutmy, Etudes de droit constitutionnel, 2. éd., Paris 1895; Esmein, Élements de droit constitutionnel français et comparé, 3. éd., Paris 1903; Duguit, L'Etat, droit objectif et loi positive, 1901, II, Les Gouvernants et les Agents, 1903; Woodraw Wilson, The State. Elements of historical and practical Politics, Boston 1892; Burgess, Political Science and Comparative Constitutional Law I, II, Boston and London 1898; Orlando, Principii di diritto costituzionale, 3. ed. Firenze 1894; Αραβαντίνος, Έλληνικόν συνταγματικόν δίκαιον Ι. Athen 1897-98; Σαρίπολος, Σύστημα συνταγματικού δικαίου και γενικού δημοσίου δικαίου I., Athen 1903. Vgl. ferner L. Rossi, Die neuere Literatur des Verfassungsrechtes bei den romanischen Völkern, in der Kritischen Vierteljahrsschrift für Gesetzgebung und Rechtswissenschaft (übers. v. Seydel), 1895, S. 523 ff., u. 1897, S. 1 ff. Dazu kommen aber noch zahlreiche Monographien und Kritiken sowie Untersuchungen zur allgemeinen Rechtslehre und andere juristischen Disziplinen gewidmete Arbeiten, von denen die wichtigsten bei den entsprechenden Partien dieses Werkes angegeben werden sollen.

innigem Zusammenhange stehen oder sie doch berühren. Namentlich sind hier hervorzuheben:

- 1. Arbeiten philosophischer Schriftsteller. Jedes umfassende philosophische System hat natürlich auch eine Staatslehre zu entwerfen, die indes jetzt nach dem Falle der Vorherrschaft der spekulativen Philosophie der Originalität zu entbehren pflegt, meist auch nicht genügend in die Tiefe dringt. Ferner hat die Rechtsphilosophie sich, wie mit allen Grundfragen des Gesellschaftslebens, so auch mit den Prinzipien der Staatslehre zu beschäftigen. Doch pflegen auch die hierhergehörenden neueren Arbeiten sich der Staatswissenschaft gegenüber mehr empfangend als gebend zu verhalten und zeigen manchmal sogar eine höchst lückenhafte Kenntnis der Ergebnisse der staatswissenschaftlichen Forschungen 1).
- 2. Werke über Politik auf historischer Grundlage. Von Geschichtschreibern ist der Staat häufig zum Gegenstand selbständiger Betrachtung gemacht worden. Hervorragende
  Versuche dieser Art stehen noch ganz auf dem Boden der antiken
  Anschauung, die das gesamte Staatsleben nur als ungebrochene
  Einheit zu fassen vermag. Eine Scheidung des Rechtlichen vom
  Nicht-Rechtlichen, des Juristischen vom Politischen ist bei ihnen
  nicht zu finden. Sie zeichnen vielmehr den Staat, wie ihn eine
  nahe Zukunft auf Grund der geschichtlichen Entwicklung und
  des politischen Programms des Autors verwirklichen soll<sup>2</sup>). Da-

<sup>1)</sup> Vgl. Stahl, a. a. O. II<sup>2</sup>, Die Staatslehre und die Prinzipien des Staatsrechts. 5. Aufl. 1878; Ahrens, Naturrecht, 6. Aufl., II, 1870, S. 264 ff.; Trendelenburg, Naturrecht auf dem Grunde der Ethik, 2. Aufl. 1868, S. 325 ff.; Lasson, System der Rechtsphilosophie, 1882, S. 641 ff.; Höffding, Ethik, übersetzt von Bendixen, 1888, S. 396 ff.; Paulsen, System der Ethik, 6. Aufl., II, 1903, S. 543 ff.; Wundt, a. a. O. II, S. 306 ff. und System der Philosophie, 2. Aufl. 1897, S. 611 ff.; Ludwig Stein, Die soziale Frage im Lichte der Philosophie, 2. Aufl. 1903, namentlich S. 421 ff. Von katholischem Standpunkt Cathrein im Staatslexikon, herausgeg. im Auftrag der Görres-Gesellschaft s. v. Staat, V, 1897, S. 216 ff. Für das heutige Verhältnis der deutschen Philosophie zur Staatslehre ist es bezeichnend, dass das an bibliographischen Nachweisen so reiche Werk von Ueberweg-Heinze, Grundriss der Geschichte der Philosophie des 19. Jahrhunderts, 9. Aufl. 1902, zwar S. 349 einige dürftige Notizen über die Rechtsphilosophie hat, die Staatslehre aber mit keinem Worte erwähnt.

<sup>2)</sup> Die hervorragendsten: Dahlmann, Die Politik, I, 2. Aufl. 1847; Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl. 5

neben stehen Arbeiten, die einer Naturlehre des Staates oder einzelner Staatsformen zugewendet sind, in der Regel ebenfalls theoretische Erörterungen mit praktischer Spitze<sup>1</sup>). Ferner zählen hierher auch die Darstellungen der Politik, die von Männern der Staatswissenschaft ausgehen. In ihnen finden sich heute Untersuchungen, die der sozialen Staats- und Staatsrechtslehre zugewendet sind<sup>2</sup>).

3. Soziologische Theorien<sup>8</sup>). Seitdem A. Comte,

G. Waitz, Grundzüge der Politik, 1862; H. v. Treitschke, Politik, Vorlesungen, herausgeg. von Cornicelius, I, II, 1897—98.

<sup>1)</sup> C. Frantz (vgl. ob. S. 60 N. 2); Roscher, Politik, Geschichtliche Naturlehre der Monarchie, Aristokratie und Demokratie, 1892.

<sup>2)</sup> Escher, Handbuch der prakt. Politik, I, II, 1863—64; Fröbel, Theorie der Politik, I, II, 1864; v. Holtzendorff, Politik; Schollenberger, Politik in syst. Darstellung, 1903. Hierher zählen auch die Arbeiten der Franzosen und Engländer über Politik, die ja theoretische und praktische Staatswissenschaft als Einheit erfassen. So z. B. Laboulaye, L'état es ses limites, 1863; Buchez, Traité de politique, I, II, 1866; de Parieu, Principes de la science politique, 1875; P. Leroy-Beaulieu, L'état et ses fonctions, 1891; Edw. Freeman, Comparative Politics, 1873; Sidgwicks, The Elements of Politics, 1891; Seeley, Introduction to Political Science, London 1896; Westel W. Willoughby, An examination of the Nature of the State, New York 1896. Eine eingehende Kritik der heutigen staatlichen Institutionen vom sozialistischen Standpunkt bei A. Menger, Neue Staatslehre, 1903.

<sup>8)</sup> Grundlegend für diese Richtung: A. Comte, Cours de philosophie positive, I-VI, 5 éd., 1893-94, Système de politique positive, ou traité de sociologie instituant la religion de l'humanité, I-IV, 1851—54; H. Spencer, A System of Synthetic Philosophy, VI—VIII, Principles of Sociology, namentlich Vol. VII, 2. ed. 1885. Ferner A. Fouillé, La science sociale contemporaine, 2. éd. 1885; Ratzenhofer, Wesen und Zweck der Politik als Teil der Soziologie und Grundlage der Staatswissenschaften, I—III, 1893; G. de Greef, Les lois sociologiques, 1893; Schäffle, Bau und Leben des sozialen Körpers, 2. Aufl., I-II, 1896, namentlich II, S. 427 ff.; F. U. Giddings, The Principles of Sociology, an analysis of the phenomena of association and of social organisation, 1896. Über die ganze, sehr umfangreiche Literatur der Soziologie vgl. das bereits angezogene Werk von Barth, ferner für Frankreich, Italien, England Ueberweg-Heinze, a. a. O. §§ 43, 47, 54, 68; Ludwig Stein, a. a. O. S. 13 ff. Über die neu erscheinende Literatur berichtet Durkheim, L'année sociologique, seit Von den anderen hierhergehörigen Arbeiten zählen zu den hervorragendsten und tiefstdringenden die von Simmel, vgl. außer den bereits angeführten namentlich: Über soziale Differenzierung, 1890, Einleitung in die Moralwissenschaft, 2. Bd., 1892-93, Superiority and

den Anregungen Saint-Simons folgend, an Stelle der spekulativen Behandlung der Probleme des menschlichen Gemeinlebens eine nach den empirischen Gesetzen des Zusammenhanges der Erscheinungen dieses Gemeinlebens forschende Soziologie zu setzen bestrebt war, sind an Stelle der früheren Philosophie der Geschichte zahlreiche Versuche getreten, die Staatslehre als einen Teil jener umfassenden Sozialwissenschaft zu behandeln. Da aber hier bei der Unfertigkeit der neuen Wissenschaft und dem Mangel einer anerkannten Methode subjektiver Willkür der breiteste Spielraum gewährt ist, so sind feste Resultate neuer, bisher unbekannter Art vorderhand nicht erreicht worden; vielmehr tritt, wie ehedem in der sich offen als metaphysisch bekennenden Philosophie der Geschichte, so jetzt in der empirisch verzierten Spekulation der nie zu vereinigende Gegensatz prinzipieller Anschauungen scharf hervor 1). Bei allen Arbeiten dieser Gattung stellt sich daher notwendig die Individualität des Autors energisch in den Vordergrund. Mass und Umfang der Bildung, Art der Weltanschauung, Adel oder Trivialität der Gesinnung, Stärke und Schwäche des Charakters sind für die Ergebnisse soziologischer Forschung derart von Bedeutung, dass man billig vorerst nicht nach dem, was gelehrt, sondern nach dem Lehrer fragen sollte<sup>2</sup>).

Reichere Ergebnisse haben die hier anzuschließenden wirtschaftsgeschichtlichen und wirtschaftspolitischen Forschungen geliefert, die aber auch der Gefahr der Einseitigkeit ausgesetzt sind, sofern sie nämlich den Staat ausschließlich als Produkt wirtschaftlicher Kräfte betrachten.

Subordination as subject matter of Sociology, American Journal of Sociology, II, Chicago 1896, p. 167 ff. Parerga zur Sozialphilosophie, Das Problem der Soziologie, Schmollers Jahrb., 1894, S. 257 ff., 1301 ff. Über das Verhältnis der Soziologie zur Geschichte vgl. Bernheim, a. a. O. S. 85 ff.

<sup>1)</sup> Es ist daher nicht zu verwundern, dass in dieser zur Signatur heutiger geistiger Tagesmode gehörenden Disziplin neben ernsthaften Forschern auch eine aufdringliche wissenschaftliche Halbwelt sich breit zu machen strebt.

<sup>2)</sup> Eine eingehende Ausführung über die Unzulänglichkeit der soziologischen Methoden bei Desländres, S. 52 ff., der S. 69 sehr treffend bemerkt: "Sur tous les points, entre les sociologues, nous ne voyons qu'oppositions, batailles, explications contradictoires: il y a presqu'autant de sociologies qu'il y a des sociologues."

Unübersehbar ist die Zahl der Arbeiten, die, verwandten Wissensgebieten angehörig, eine oder die andere der Staatslehre zugehörige Frage erörtern oder berühren. Der Zusammenhang der Staatslehre mit allen übrigen Staatswissenschaften ist, wie auch aus den vorigen Kapiteln erhellt, so sehr in der Natur der Sache gegeben, daß nähere Ausführungen hierüber überflüssig erscheinen. Ihre Beziehung zu anderen Disziplinen hingegen ist Gegenstand gesonderter Untersuchung.

So verschiedenartig aber auch die Wege sind, die zur Lösung der Probleme der Staatslehre eingeschlagen werden, so muß doch zum Zwecke systematischer Erforschung scharf geschieden werden zwischen dem, was der Staatslehre selbst, und dem, was ihren Beziehungen zu anderen Wissensgebieten zuzuteilen ist. Das wird aus den Darlegungen des folgenden Kapitels erhellen.

# Viertes Kapitel.

# Die Beziehungen der Staatslehre zur Gesamtheit der Wissenschaften.

## I. Universelle und isolierende Forschung.

Ehe in umfassende Erörterungen über das Wesen des Staates eingetreten werden kann, ist zur notwendigen Begrenzung der Aufgabe zuvörderst zu untersuchen, inwieweit der Staat Objekt der Staatswissenschaften, inwieweit anderer Disziplinen ist.

Der Staat ist eine auf einem abgegrenzten Teil der Erdoberfläche selshafte, mit einer herrschenden Gewalt versehene und durch sie zu einer Einheit zusammengefalste Vielheit von Menschen. Diese vorläufige Beschreibung des Staates ist der Ausgangspunkt für die folgenden Erörterungen.

Durch seine Elemente ist der Staat in Verbindung mit der Gesamtheit des Seienden. Er hat eine natürliche und eine psychisch-seziale Seite. Daher haben alle Wissenschaften Anlaß, sich mit dem Staate zu beschäftigen. Die beiden großen Abteilungen menschlichen Wissens, Natur- und Geisteswissenschaften, zählen beide den Staat zu ihren Objekten.

Die Forschung kann eine doppelte Forderung für die Erkenntnis eines jeden Objektes erheben. Es ist eine un iverselle und eine isolierende Erklärung des Gegebenen, die sie
verlangen kann. Als eines Gliedes im Weltzusammenhang kann
eine vollständige Erklärung des Einzelobjekts nur aus diesem
Zusammenhang selbst erfolgen. Eine solche Erklärung ist und
bleibt aber, wie bereits erwähnt, ein Ideal, an das nicht einmal
eine Annäherung stattfindet, da die Unendlichkeit der das einzelne auswirkenden Kausalreihen, wie alles Unendliche, für die
Wissenschaft durch Erkenntnis einzelner Glieder nicht vermindert

•

wird. Darum ist die von uns bereits vorhin charakterisierte isolierende Erklärung, die nur bestimmte, von vornherein begrenzte Seiten eines Forschungsobjektes ins Auge fast, auf allen Gebieten der Wissenschaft die einzige, welche exakte Resultate aufzuweisen hat.

Allein solche isolierende Betrachtung ist notwendig einseitig, weil sie eben zu ihren Zwecken ganze Reihen von Erscheinungen, die ihr Objekt darbietet, vernachlässigen muß. Diese Erscheinungen müssen aber wiederum Gegenstand isolierter Forschung sein. Teilung der Arbeit ist auch für die Wissenschaft ein wichtiges Prinzip, um die Güte der Arbeit zu fördern.

So wie aber auf ökonomischem Gebiete die Teilung der Arbeit notwendig die Zusammenfassung der so erzeugten Arbeitsprodukte zur Folge hat, so ist es auch für jede Wissenschaft notwendig, die Beziehungen zwischen den einzelnen, isolierten Seiten ihres Objektes herzustellen. Nicht nur deshalb, weil jede Wissenschaft nur eine Teilerkenntnis liefert, die als ein Moment der Gesamterkenntnis erscheint, sondern auch weil der Hinblick auf die Resultate anderer Disziplinen die notwendige Korrektur einseitiger und schiefer Resultate in sich birgt und zugleich den Forscher vor dem sich so leicht einstellenden Fehler bewahrt, seine Erkenntnisweise und Ergebnisse für die endgültigen und allein richtigen zu halten.

Namentlich aber bedarf jede Wissenschaft vom menschlichen Gemeinleben solcher Ergänzung. Die Naturwissenschaften bilden eine aufsteigende Stufenfolge. Die höhere Stufe bedarf zwar der niederen, nicht aber diese der höheren. Man kann Mathematik ohne Kenntnis der Mechanik, Mechanik ohne Chemie, Chemie ohne Biologie treiben, nicht aber umgekehrt. Alle Seiten des menschlichen Gemeinlebens hingegen hängen derart miteinander zusammen, dass keine Wissenschaft, die einer von ihnen zugewendet ist, der Resultate der übrigen ganz entbehren könnte. Und da das individuell-geistige Leben des Menschen sowie sein Leib und die äußeren Bedingungen seiner Existenz Voraussetzungen jenes Gemeinlebens sind, so haben alle Wissensgebiete Beziehungen zu der Klasse von Wissenschaften, welche die verwickeltsten Erscheinungen zum Gegenstande ihrer Forschungen macht, den Gesellschaftswissenschaften im weiteren Sinne.

So muss denn auch die Lehre vom Staate sowohl die Resultate der anderen Wissenschaften berücksichtigen als auch sich

der Verbindungsglieder bewußt sein, die von den anderen Wissenschaften zu ihr hinüberführen. Dabei ist ein Doppeltes zu beachten.

Einmal die Selbständigkeit der Staatswissenschaften. Staatswissenschaft ist weder Naturwissenschaft noch Psychologie, Ethik oder Ökonomik. Alle Versuche, die Staatswissenschaft in eine andere aufgehen zu lassen, beruhen auf unklarem Denken und sind daher energisch zurückzuweisen. Weil der Staat eine natürliche, psychische, ethische, ökonomische Seite aufweist, ist mit nichten ausschliesslich Gegenstand jener Disziplinen. Denn das Spezifische in ihm, das ihn von allen anderen Erscheinungen unterscheidet, die mannigfaltigen Herrschaftsverhältnisse können durch andere Wissenschaften in ihrem eigentümlichen, sie von anderen Gemeinverhältnissen unterscheidenden Wesen nicht erklärt werden. Aber Grund, Voraussetzung, Zweck, Wirkung dieser Verhältnisse, deren geeinte Kenntnis eine Totalansicht vom Staate vermitteln soll, die uns also lehren, was der Staat seinem nur ihm eigentümlichen Wesen nach ist, zu ermitteln, das ist Aufgabe jener zusammenfassenden Erkenntnisweise. Vom Standpunkt anderer Wissenschaften aus können daher die Ergebnisse der Staatslehre ergänzt oder kritisiert, aber nicht geändert werden. So mag der Ethnograph, der Psycholog, der Soziolog uns noch so neue und reiche Aufschlüsse über Ursprung und Bedeutung der Monarchie geben, der Begriff der Monarchie kann nur durch isolierte Betrachtung dieser Staatsform und Feststellung des in ihr ruhenden Rechtsgedankens gewonnen werden.

Sodann als Korrelat der Selbständigkeit der Staatswissenschaft (sowohl im weiteren Sinne, mit Einschluss der Rechtswissenschaft, als auch im engeren Sinne) die Selbständigkeit ihrer Methoden. Alle Methoden werden bestimmt oder modifiziert durch die eigentümliche Natur ihres Objektes. Daher ist es nichts als gedankenlose Konfusion, wenn man glaubt, die Methode einer Disziplin ohne weiteres auf die anderen anwenden zu können. Indem man empirisch mit naturwissenschaftlich verwechselt, spricht man von naturwissenschaftlicher Erkenntnis sozialer Erscheinungen. Der Fehler solcher Versuche ist bereits dargetan worden, und ebenso, dass es falsch ist z. B., von einer biologischen oder soziologischen Methode im Staatsrecht zu reden. Man versuche einmal, das Wesen der Verwaltungsgerichtsbarkeit eines bestimmten Staates "soziologisch" klarzustellen. Da kommt man zwar zu

allerlei Betrachtungen über die sozialen Voraussetzungen und Wirkungen dieser Institution, aber das Technische ihres Funktionierens, auf das es ja bei der staatsrechtlichen Erklärung gerade ankommt, kann nur mit der juristischen Methode erfast werden. Daher ist es anderseits auch falsch, von einer juristischen Methode der gesamten Staatwissenschaft zu sprechen, da mit den Mitteln juristischer Forschung auch nur eine isolierte Seite des Staates, nicht der ganze Staat erklärt wird. Der Jurist kann mit seiner Methode am Staate nur erfassen, was rechtlicher Natur ist.

Im nachstehenden sollen nun die wichtigsten Beziehungen, welche die Staatswissenschaften mit anderen Wissengebieten verknüpfen, und die Bedeutung, welche deren Resultate für eine allseitige Erkenntnis des Staates haben, in großen Zügen dargelegt werden. So skizzenhaft die folgenden Blätter sein mögen, so sind sie doch notwendig, um die Gesamtheit der Standpunkte zum Bewusstsein zu bringen, von denen aus der Staat betrachtet werden kann, und welch eine unermessliche Fülle von Ursachen es ist, die die konkrete Erscheinung des Staates bestimmen. Diese Erkenntnis allein, mag sie für den einzelnen noch so lückenhaft sein, bewahrt vor Einseitigkeit und verhindert, dass Beschränkung in der Erkenntnis zur Beschränktheit des Urteils führt. Wir gehen hierbei von der herkömmlichen Grundeinteilung der Wissenschaften in Natur- und Geisteswissenschaften aus, deren Schwäche allerdings gerade unter dem hier eingenommenen Gesichtspunkt klar hervortritt, da alles Staatliche zugleich ein Geistiges ist und wir daher Wissenschaften begegnen werden, denen eine Zwitterstellung zuerkannt werden muss.

# II. Das Verhältnis der Staatslehre zu den Naturwissenschaften<sup>1</sup>).

Der Staat ruht, wie alles Menschliche, auf dem Grunde der Natur. Zwei ihm wesentliche Elemente gehören der äußeren

<sup>1)</sup> Die Literatur, welche sich mit dem Verhältnis des Staates zur Natur beschäftigt, ist in stetem Wachstum begriffen. Vielfach handelt es sich in derartigen Werken um Darlegung einer natürlichen Gesetzmäßigkeit in den staatlichen Erscheinungen ohne jedwede Prüfung der methodologischen Frage, inwieweit jene einer derartigen Erkenntnis überhaupt zugänglich sind. Meist werden unfertige biologische Hypothesen einer oberflächlichen und willkürlichen Konstruktion der gesamten

Natur an: sein Gebiet und die Anzahl und körperliche Ausstattung seines Volkes.

1. Dem Staate ist wesentlich ein Gebiet, d. h. ein ihm ausschliesslich zuständiger räumlicher Herrschaftsbereich, nämlich ein abgegrenzter Teil des Festlandes, zu dem in den Seestaaten ein schmaler Streifen des Küstenmeeres neben anderen geringfügigen Meeresteilen hinzutreten. Das Gebiet als ein Element des Staates wirkt auf den ganzen Lebensprozess des Staates bestimmend ein. Die Naturbedingungen und Wirkungen des Gebietes festzustellen, ist nicht Sache der Staatslehre und Politik, sondern der physikalischen und politischen Geographie<sup>1</sup>), die aber darum in innigen Beziehungen zu den Staatswissenschaften stehen.

Betrachtet man das Gebiet seiner physikalischen Seite nach, so begreift es sämtliche Naturbedingungen des Staates mit Ausnahme der physischen Ausstattung seiner Bewohner in sich. Also Bodenbeschaffenheit, Fruchtbarkeit, Reichtum an Naturprodukten, Größe, Gestalt und Geschlossenheit des Territoriums, Lage an der See oder im Binnenlande, Dasein von Wasserstraßen, geographische Breite, Klima usw. Alle diese Eigenschaften wirken entweder direkt oder durch ihren Einfluss auf den Menschen zusammen, um auf die Organisation des Staates und Inhalt und Grenzen seiner Tätigkeit Einfluss zu nehmen. Dass z. B. die Größe des Staatsgebietes die Organisation des Staates mitbestimmt, bedarf kaum näherer Ausführung. Der Stadtstaat und der Flächenstaat mit weiten Bezirken sind zwei Grundtypen der politischen Organisation geworden. Dem antiken und mittelalter-

gesellschaftlichen Verhältnisse zugrunde gelegt. Für diese Lehren gilt, was oben von der Soziologie gesagt wurde. Wie vorsichtig sind denn auch die aus einer umfassenden Weltanschauung entsprungenen einschlägigen Lehren Spencers im Vergleich mit der Leichtfertigkeit, mit der in neuester Zeit die ganze soziale Entwicklung "naturwissenschaftlich" erklärt wird. Bezeichnend für diese Richtung ist die Sammlung von Monographien "Natur und Staat", herausgegeben von Ziegler, Conrad und Häckel, 1903-04, die sich als Lösung einer Preisaufgabe darstellen: Was lernen wir aus den Prinzipien der Deszendenztheorie in Beziehung auf die innere politische Entwicklung und Gesetzgebung der Staaten? Die zutreffendste Antwort auf eine solche Frage wäre eine Kritik ihrer Zulässigkeit!

<sup>1)</sup> Letztere stellt nicht nur äussere, sondern auch sozialpsychologische Tatsachen fest, bietet daher ähnlich wie die Bevölkerungslehre ein Beispiel für die Unzulässigkeit reinlicher Scheidung zwischen Natur- und Geisteswissenschaften.

lichen Stadtstaat, den kleinen Schweizer Kantonen ist die republikanische Form angemessen, dem Landstaat größeren Umfangs ist die Monarchie günstig, und erst die neueste Zeit hat große demokratische Republiken aufzuweisen. Zentralisation und Dezentralisation der Regierung und Verwaltung hängen mit von der Größe des Staatsgebietes, von dem kontinuierlichen Zusammenhang seiner Teile, von der Trennung und Abschließung seiner Glieder durch Gebirge, von insularer Lage ab. So ist die Gliederung der Ämter in einem umfangreichen Staate ganz anders als in einem kleinen; so haben Dezentralisation der Verwaltung und Sonderrechte kommunaler Verbände bei Bergvölkern so lange einen natürlichen Boden, bis das moderne Verkehrswesen die einzelnen Täler untereinander und mit dem Zentrum in rasche Verbindung setzt; so sind die Institutionen von Staaten mit Binnengrenzen ganz anders gestaltet als die der Inselstaaten. Manche Institute des englischen Staates sind von Grund aus nur als dem Recht eines Inselstaates angehörig in ihrer eigentümlichen Ausgestaltung zu verstehen. Wäre Großbritannien nicht durch Jahrhunderte von fremden Invasionen verschont geblieben, so würde sein Heer und mit ihm die ganze Stellung der Regierung einen anderen Charakter tragen. Die Naturbedingungen der Volkswirtschaft innerhalb eines Staates bestimmen in dauernder Weise die Kulturhöhe, die ein Volk erreichen kann, und damit seine eigene Leistungsfähigkeit, wie denn auch von ihnen die ganze innere und äußere Politik des Staates dauernd in wahrnehmbarer Weise bestimmt wird.

Derartige Tatsachen haben die hervorragenden Staatstheoretiker aller Zeiten gekannt und verwertet. Bei Plato und Aristoteles wie nicht minder bei Machiavelli, Bodin, Montesquieu und Hume finden sich eingehende Untersuchungen über den Einfluß der äußeren Natur auf Art und Schicksale der Staaten. Das 19. Jahrhundert hat im Zusammenhang mit dem großartigen Außschwung der Naturwissenschaft dem Naturelement im Staate eingehende Aufmerksamkeit geschenkt. So hat in populärer und darum einflußreicher Weise Th. Buckle den Einfluß der Natur auf die Staatenbildung und das Staatenleben eingehend untersucht und überschätzt. Vorsichtiger haben sodann, den Spuren Karl Ritters folgend, Geographen und Anthropologen 1)

<sup>1)</sup> Vgl. Ratzel, Anthropogeographie, I, II, 1882—91; Kritische Bemerkungen über die hierhergehörige Literatur daselbst I, S. 18 ff., und

die Grundsteine zu einer besonderen Disziplin zu legen versucht, deren Gegenstand die Untersuchung des Einflusses der Erdoberstäche auf die Menschenschicksale ist. Waren bis jetzt aber die allgemeinen Resultate solcher Forschungen, sofern sie nicht unerlaubte Generalisierungen darstellten, dürftig oder trivial, so werden auch die neuesten Versuche, die im Aufdecken konkreter Kausalreihen Hervorragendes geleistet haben, doch nur in wenigen Fällen zu allgemeinen Sätzen gelangen, die eine bedeutungsvolle Erweiterung unseres Wissens in sich schließen 1). Denn die die staatlichen Geschicke individualisierenden Momente liegen immer nur zum Teil, und zwar zum geringeren Teil, in den geographischen Verhältnissen, so dass vom geographischen Standpunkte aus niemals die allgemeinen und Sonderschicksale der Staaten eine umfassende, in die Tiefe dringende Erklärung finden können. Vor allem kann die zweite Naturbedingung des Staates, die Naturanlage seines Volkes, bei aller Einwirkung, die der Heimatsboden auf den Menschen zu gewinnen vermag, aus den außeren Bedingungen des Staatsgebietes heraus niemals von Grund aus verstanden werden. Daher auch die große geschichtliche Erscheinung, dass ein und derselbe Boden den verschiedenartigsten Staaten und Völkern als physikalische Grundlage gedient hat. Man denke bloss an die Staatenbildungen, die über die Fluren Italiens in buntem Wechsel gezogen sind.

Anderseits aber ist auch das Gebiet nicht nur wirkend, sondern auch empfangend. Der Mensch wird nicht nur von der Heimaterde mitbedingt, sondern er gestaltet sie sich auch um. Verhältnismäßig kurze Zeiträume genügen, um weite Strecken der Erde nicht unbeträchtlich zu verändern. Dem Ozean haben die Niederländer einen Teil ihres Territoriums abgerungen. Land der Vereinigten Staaten hat seit den ersten Ansiedlungen der Puritaner eine gewaltigere Revolution zu bestehen gehabt, als sie Naturkräfte in vielen Jahrtausenden hervorzubringen ver-Die moderne Technik hat entlegene Teile eines Staates einander genähert, hat räumliche und zeitliche Entfernungen in ungeahnter Weise überwunden. Sie hat Berge durchstochen, Seen

bei Achelis, Moderne Völkerkunde, 1896, S. 70 ff.; Ratzel, Politische Geographie, 1897.

<sup>1)</sup> Ein allgemeines Schema, unter welches die Wirkungen der Natur auf die Menschen gebracht werden können, bei Ratzel, Anthropogeographie, I, S. 59 ff., 2. Aufl. 1899, S. 41 ff.

und Meeresteile ausgetrocknet, Wasserbecken geschaffen, Flussläuse verändert. Wanderungen der Pflanzen und Tiere, durch den Menschen veranlasst, haben das Aussehen und die wirtschaftlichen Naturbedingungen<sup>1</sup>) ganzer Länder verändert. Dichte Ansiedlungen, vor allem Städte, gestalten das Terrain von Grund aus um. Selbst das Klima ist durch Ausrottung von Wäldern vielfach ein anderes geworden.

Das Gebiet ist zugleich das tote und das unsterbliche Element des Staates. Es überlebt — wenn es nicht ins Meer sinkt — jeden Staat, der sich auf ihm bildet, um sofort als Grundlage eines neuen zu dienen. Ein Volk kann zwar durch Eroberung, Einverleibung und andere Vorgänge in einen anderen Staatsverband aufgenommen werden, und es können demgemäß auch nach Untergang des Staates die Bewohner des Gebietes erhalten bleiben, allein auch gänzliche Vertreibung oder Ausrottung der bisherigen Bewohner und Ersetzung durch Eroberer hat die Geschichte oft gesehen. Auch durch Wanderungen, Vermischung mit siegenden Stämmen kann ein Volk allmählich ein anderes werden. Solch tiefgreifender Wechsel ist in historischer Zeit bei aller Änderung durch Natur und Kultur beim Gebiete ausgeschlossen.

2. Die zweite natürliche Grundlage des Staates ist die physische Ausstattung seiner Bewohner, sowohl die allen Menschen gemeinsame als die, welche bestimmten, durch dauernde physische Merkmale geschiedenen Abteilungen des Menschengeschlechtes, den Rassen und Stämmen, eigentümlich ist. Besondere Wissenschaften, die physische Anthropologie und Ethnologie, haben sich mit diesem Teile der menschlichen Natur zu beschäftigen. Leben und Schicksale des Staates werden auf das tiefste durch die Naturanlage seiner Glieder bestimmt<sup>2</sup>). Es gibt Stämme, die überhaupt nicht imstande sind, sich ein über die ersten Rudimente hinausgehendes Staatswesen zu schaffen oder ein entwickeltes Staatswesen dauernd zu erhalten. Dass solche Stämme entweder auf der Stufe eines Naturvolkes stehen bleiben oder nur in dauernder rechtlicher Unterwürfigkeit unter anderen Völkern leben können, beweist, dass die Anlage zum

<sup>1)</sup> Vgl. v. Treitschke, Politik, I, S. 207 ff.; Hehn, Kulturpflanzen und Haustiere, 6. Aufl. 1894, S. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Offen bleibe an dieser Stelle die Frage, inwieweit diese physischen Merkmale und Anlagen Ergebnisse durch ungemessene Zeiten wirkender historischer Ursachen sind.

Staate — allerdings nicht in der Form eines mysteriösen organischen Staatstriebes - mit zur Naturausstattung eines Volkes gehört oder, wo sie ursprünglich nicht vorhanden war, durch jahrhundertelange Gewöhnung und Anpassung erworben werden muste.

Aber auch die eigentümliche Ausgestaltung, die jeder Staat erfährt, ist in vielen wichtigen Punkten auf Rassen- und Stammeseigenschaften zurückzuführen. Freiheit und Unfreiheit der Bürger, Stärke oder Schwäche der Staatsgewalt, Ausdehnungsfähigkeit des Staates durch Krieg und Kolonisation sind mit in dem mit unseren gegenwärtigen Forschungsmitteln nicht weiter ableitbaren Charakter des Volkes begründet. Die tiefgreifenden Unterschiede der germauischen, romanischen, slawischen, orientalischen Staaten sind allein aus der Verschiedenheit der sozialen Verhältnisse, die oft große Übereinstimmung aufweisen, nicht zu erklären. So ist denn ohne Einsicht in die ethnischen Unterschiede ein volles Verständnis der Verschiedenartigkeit der Staatenwelt nicht zu gewinnen 1).

Diese physischen, für den Staat bedeutsamen Unterschiede sind aber stets psychisch vermittelt. Sie haben daher alle eine geistige Seite, deren Erforschung nicht der Naturwissenschaft an-

<sup>1)</sup> Hierhergehörige Untersuchungen aus der neuen Literatur richtunggebend zuerst bei Gobineau, Essai sur l'inegalité des races humaines, I—IV, 2. éd. 1884; sodann z. B. bei Letourneau, La sociologie d'après l'éthnographie, 1880, l. IV, ch. VI-VIII; Peschel, Völkerkunde, 3. Aufl. 1880, S. 247 ff.; Ratzel, Völkerkunde, 2. Aufl. 1894, S. 121 ff.; Vierkandt, Naturvölker und Kulturvölker, 1896, S. 310 ff.; Schmoller, Grundrifs der allg. Volkswirtschaftslehre, 4.-6. Aufl. 1901, S. 139 ff. (mit zahlreichen Literaturangaben); Woltmann, Politische Anthropologie, 1903. Einen eingeheuden kritischen Überblick über diese Theorien gibt Friedrich Hertz, Moderne Rassentheorien, 1904. Vgl. auch die besonnenen Ausführungen von Lindner, a. a. O. S. 93 ff. So sehr die Scheidung der somatischen von den historischen Ursachen des Völkerlebens theoretisch gefordert werden muss, so wenig sichere Resultate hat die Wissenschaft in dieser Hinsicht bisher aufzuweisen. Nicht einmal über die Frage der Veränderlichkeit der Rassenmerkmale herrscht irgendwie Übereinstimmung und damit über das Mass der Einwirkung der historischsozialen Faktoren auf Bildung und Umbildung der Rassen. Daher bieten sich die zahlreichen anthropologischen und ethnologischen Hypothesen jedem, der seinen politischen und sozialen Velleitäten ein wissenschaftliches Mäntelchen umhängen will, zur beliebigen Auswahl an.

gehört. Somit zeigt uns die Betrachtung der somatischen, anthropologischen und ethnologischen Verhältnisse den Übergang zu den folgenden Erörterungen an.

## III. Das Verhältnis der Staatslehre zu den übrigen Staatswissenschaften.

1. Die Beziehungen der Staatslehre zur Psychologie und Anthropologie.

Die staatlichen Vorgänge sind insgesamt menschliche Handlungen und Wirkungen menschlichen Handelns. Alles Handeln ist aber psychische Tätigkeit. Daher ist die Psychologie, die Lehre von den psychischen Zuständen und Akten, Voraussetzung wie aller Geisteswissenschaft so auch der Staatslehre. Die Bedeutung psychologischer Betrachtung für die Erkenntnis des Staates zeigt sich namentlich nach zwei Richtungen hin. Einmal lehrt sie die wichtige Erkenntnis, dass der Staat, wenn auch seine Äusserungen sich notwendig in der physischen Welt abspielen, wesentlich eine innermenschliche Erscheinung ist. Sodann vermittelt sie uns das Verständnis der staatlichen, namentlich der staatsrechtlichen Grundtatsachen. So vor allem ist das Wesen eines Herrschaftsverhältnisses, die Natur des Imperiums, nur durch psychologische Analyse klar zu erfassen.

Wie schon erwähnt, äußern sich die somatischen Unterschiede der menschlichen Rassen und Stämme auch in den Unterschieden der geistigen und sittlichen Anlagen. Diese im Zusammenhang mit jenen physischen Differenzen zu erkunden, ist Aufgabe der psychischen und sozialen Anthropologie und der Ethnographie sowie mehrerer noch nicht völlig in ihrer Eigenart festgestellten Disziplinen, die sich den genannten Wissenschaften zu koordinieren trachten, wie der Völkerpsychologie und Ethologie. Auch die Sprachwissenschaft ist berufen, an dieser Arbeit in hervorragendem Masse mitzuwirken. Die Gesamtheit dieser Disziplinen trifft in der Wurzel mit dem anderen Zweig der sich mit dem Menschen als Genuswesen beschäftigenden Wissenschaften, den Sozialwissenschaften, zusammen. Von diesen unterscheiden sie sich aber dadurch, dass sie überwiegend die Wirkungen natürlicher Verhältnisse auf psychische Gestaltungen erforschen, während die Sozialwissenschaften ihre Objekte überwiegend als Produkte gesellschaftlicher, also geistig-sittlicher, nicht der äußeren Natur angehöriger Kräfte auffassen. Eine reinliche Scheidung ist indes kaum überall durchzuführen, daher wir in anthropologischen Werken eingehende Erörterungen rechts-, staats-, religions- und wirtschaftsgeschichtlicher Art vorfinden.

Von großem Werte sind anthropologische, ethnographische und sprachwissenschaftliche Untersuchungen wie für alle Kulturanfänge so auch namentlich für die Entstehungs- und Entwicklungsgeschichte der primitiven Staatenbildungen. Sie belehren uns über Sein und Wirken der ursprünglichen Gemeingefühle, auf denen sich später entwickelte Überzeugungen von dem Herrschen verpflichtender geistiger Mächte in allen geselligen Beziehungen aufbauen. Wenn auch heute auf diesem Gebiete, sobald der Kreis des rein Tatsächlichen überschritten und der der Hypothese und Konstruktion betreten wird, große Willkürlichkeit und wenige feststehende Ergebnisse zu finden sind, so sind doch vielversprechende Anfänge, die später einmal reife Früchte zeitigen können, zu verzeichnen. Auch die detaillierte Lehre von dem rudimentären Staatsleben der Jäger- und Hirtenvölker sowie der auf der niedersten Stufe stehenden Naturvölker wird von der Staatslehre billig auszuscheiden und der Völkerkunde zu überlassen sein. Für die Staatslehre sind nur die definitiven Resultate auf diesem Gebiete von Bedeutung.

## 2. Die Beziehungen der Staatslehre zu den Sozialwissenschaften.

## a) Das Problem.

Weitaus am wichtigsten für eine vollendete Erkenntnis des Staates sind die Beziehungen, welche die staatlichen Erscheinungen zu den Sozialwissenschaften haben. Der Staat ist auf das innigste mit allen sozialen Phänomenen verknüpft.

Vor allem sei darauf hingewiesen, dass der Staat eine menschliche und nur eine menschliche Institution ist, dass alle Übertragung des Staatsbegriffes auf gesellig lebende Tiere nichts als ein falsches Bild ist, auf der Verwechslung notwendiger Folgen physischer Organisation und instinktartig sich äußernder psychischer Kräfte mit dem Wirken ethischer Kräfte beruhend. Zudem hat besonnene naturwissenschaftliche Beobachtung neuestens erkannt, dass die von alters her zu staatswissenschaftlichen Analogien benutzten angeblichen Tierstaaten der Ameisen und Bienen, deren Wesen im Gegensatz zu den politischen Erscheinungen keinem Wandel unterworfen ist, in Wahrheit Anarchien sind, denen jeder bewußt leitende Wille mangelt. Man kann daher — auch bei höheren Tieren — nur von Tiergesellschaften mit Fug und Recht sprechen: es gibt untermenschliche Sozialverhältnisse, aber keinen untermenschlichen Staat<sup>1</sup>).

Vermöge seines menschlichen Elementes ist der Staat eine soziale Massenerscheinung und setzt daher eine Vielheit von Menschen voraus, in der alle natürlichen Unterschiede unter den Menschen enthalten sind. Er ist mit aufgebaut auf die natürlichen Unterschiede von Mann und Weib, von Erwachsenen und Kindern, da er eine dauernde, nicht auf eine Generation beschränkte Institution ist. Eine Kolonie männlicher Deportierter, auf einer Insel ihrem Schicksale überlassen, würde höchstens einen Verein, aber keinen Staat darstellen. Der Umfang der dem Staate nötigen Menschenmasse kann aber ins unendliche variieren, — von wenigen Tausenden, ja Hunderten bis zu vielen Millionen. Die Staatslehre hat seit Aristoteles oft den für den entwickelteren Staat höherer Kulturstufen zweifellosen Satz betont, dass der Staat über den Umfang einer Familie hinausgehen müsse, dabei an ein zeitliches Prius der Familie denkend<sup>2</sup>). Neuere

<sup>1)</sup> Vgl. Wundt, Vorlesungen über Menschen- und Tierseele, 3. Aufl., S. 471 ff.; Espinas, Des sociétés animales, 2. éd. 1878, p. 527 ff.; H. E. Ziegler, Die Naturwissenschaft und die sozialdemokratische Theorie, 1893, S. 182 ff.; Bethe, Dürfen wir den Ameisen und Bienen psychische Qualitäten zuschreiben? Pflügers Archiv für die gesamte Physiologie, 70. Bd., 1898, S. 15 ff. Gegen Bethe Wassmann, Die psychischen Fähigkeiten der Ameisen, 1899. Aus der neuesten Literatur Girod-Marshall, Tierstaaten, 1901, S. 85 ff., 136 ff.

<sup>2)</sup> Allerdings nicht immer. Noch Haller hat die theologischspekulative Lehre von Adam als erster Souveran vertreten. Dahlmann, S. 3, behauptet: Die Urfamilie ist der Urstaat; jede Familie unabhängig dargestellt, ist Staat. Ähnlich Br. Schmidt, S. 57. Bei der dynamischen Natur des Staates kann man auch bei primitiven Verhältnissen von Naturvölkern der Gegenwart in der Familie bereits einen Staat erblicken. So erzählt Ratzel, Politische Geographie, S. 71 N. 12, von Familien als politischen Einheiten bei Melanesiern und Mikronesiern. Darauf gründet Rehm, Staatslehre, S. 38, die Existenz von Familienstaaten. Es liegt aber ein Fall zu weit gehender Induktion (vgl. oben S. 23) vor, wenn man die Kulturstaaten mit jenen primitiven Verbänden zu einer Einheit zusammenfast. Namentlich für die rechtliche Erfassung des Staates ist solche zu weit getriebene Vergleichung wertlos. Rehm selbst wird doch einer melanesischen Familie nicht völkerrechtliche Persönlichkeit - für ihn das wesentliche Staatsmerkmal — zuschreiben wollen.

urgeschichtliche Hypothesen stellen die Horde als den ursprünglichen menschlichen Verband hin. Beide Theorien stimmen aber darin überein, dass der Staat nicht bloss auf den Bestand einer Generation gestellt sein dürfe.

Nicht nur die Naturanlage des Volkes, sondern auch Zahl und Art seiner Bewohner bestimmen den ganzen Lebensprozess des Staates. Dünne oder dichte, zu geringe oder zu große Bevölkerung, Verteilung der Lebensalter und der Geschlechter, Lebensdauer, Sterblichkeit sind Tatsachen, die auf der Staaten Schicksale Einfluss haben. Diese Tatsachen sind zwar biologischer Art, jedoch überwiegend das Resultat der gesamten Kultur eines Die sich mit ihnen beschäftigende Wissenschaft, die Bevölkerungslehre, gehört daher, wenn auch unterstützt von Biologie und Anthropologie, zu den Sozialwissenschaften 1). Sie ist gleich der gesamten sozialen Statistik eine Hilfswissenschaft aller Gesellschaftswissenschaften und daher auch der Staatslehre.

Da der Staat eine gesellschaftliche Erscheinung ist, so muß die Stellung des Staates in und zu der Gesellschaft untersucht werden, um eine vollendete Anschauung von ihm zu gewinnen. Vorerst jedoch muss das Wesen der Gesellschaft dargelegt werden 2).

## b. Der Begriff der Gesellschaft.

Wie alle Begriffe, die nicht nur in der Wissenschaft, sondern auch im täglichen Leben ihre Stelle haben, ist der der Gesellschaft vieldeutig. Von der vorübergehenden zufälligen Vereinigung

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. G. Rümelin, in Schönbergs Handbuch der politischen Okonomie, 2. Aufl., II, S. 884.

<sup>9)</sup> Umfassendere Untersuchungen über die Gesamtheit der terminologisch unter dem Wort "Gesellschaft" zusammengefalsten Vorstellungen bei Jhering, Der Zweck im Recht, 2. Aufl., I, S. 86 ff., 309 ff.; G. Rümelin, Über den Begriff der Gesellschaft und einer Gesellschaftslehre, Reden und Aufsätze, III, 1894, S. 248 ff.; Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 1887, S. 4 ff.; Wundt, Logik, II<sup>2</sup>, S. 589 ff.; Stammler, a. a. O. S. 83 ff.; Simmel, Schmollers Jahrbuch, XX, 1896, S. 575 ff.; Kistiakowski, Gesellschaft und Einzelwesen, 1899, S. 81 ff.; Gothein, Gesellschaft und Gesellschaftswissenschaft, im HWB. der Staatswissenschaften, 2. Aufl., IV., S. 201 ff.; O. Spaun, Untersuchungen über den Gesellschaftsbegriff, Tübinger Zeitschrift f. d. g. Staatsw., LIX, S. 574 ff.

mehrerer Personen bis zum Staate hinauf, ja über den Staat hinaus auf die ganze menschliche Gemeinschaft wird das Wort "Gesellschaft" angewendet. Staat und Gesellschaft sind ebenso häufig identifiziert als in Gegensatz zueinander gestellt worden. Bis in die neuere Zeit allerdings wurde der Terminus "Gesellschaft" im Sinne des weiteren Begriffs gebraucht, dem sich der Staatsbegriff als engerer unterzuordnen hat. Historisch ist dies dadurch begründet, dass Aristoteles den Staat zuerst als eine Art der norwwia bezeichnet und Cicero den Begriff der societas als alle organisierten menschlichen Gemeinverhältnisse umfassend aufgestellt hat.

Später war es das Naturrecht, das mit dem Gesellschaftsbegriff operierte. Ihm fällt unter dem Einfluss des aristotelischen Gedankenkreises der Staat mit der societas civilis zusammen, die als andere Art derselben Gattung neben sich nur die societas domestica kennt. Es ist aber auch im Naturrecht eine leichte Differenz zwischen Staat und bürgerlicher Gesellschaft, trotz der Gleichsetzung beider, wahrzunehmen. Namentlich seit Hobbes wird nämlich der Staat von der naturrechtlichen Theorie als Person aufgefalst, in der die Gesellschaft ihre Vollendung erreicht. Aber sie selbst ist bereits früher vorhanden. Seit Pufendorf wird es in der schulgerechten naturrechtlichen Theorie üblich, dem Staate eine Reihe von Verträgen zugrunde zu legen, so dass er nicht sofort, sondern erst als Produkt sämtlicher Verträge erscheint. In dieser Reihe von Verträgen tritt zuerst der Unionsvertrag auf, durch den allein schon eine, wenn auch der Verfassung und leitenden Gewalt entbehrende Gesellschaft entsteht. In der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts wird der Gedanke der dem Staate vorangehenden Gesellschaft näher verfolgt. Zuerst vertritt der Schotte Ferguson eine Lehre, welche den Staat zu bereits früher vorhandenen menschlichen Gemeinschaftsverhältnissen geschichtlich hinzutreten lässt 1). Sodann hat in scharfer und klarer Weise Schlözer die logische Konsequenz der Natur-

<sup>1)</sup> An essay on the history of civil society, 1766 (deutsch Leipzig 1768), part I, sect. I—IV, part III, sect. I—III. Dieses Buch, das in Deutschland sehr hoch gewertet wird, siehe Twesten, Preußische Jahrbücher, IV, 1859, S. 305, Waentig, August Comte und seine Bedeutung für die Entwicklung der Sozialwissenschaft, 1894, S. 27 ff., wird in England auffallend gering geschätzt; vgl. Leslie Stephen, English thought in the eighteenth century, 2. ed. 1881, I, p. 214, 215.

rechtslehre gezogen und als der erste deutsche Schriftsteller Staat und Gesellschaft zu unterscheiden getrachtet. Die bürgerliche Gesellschaft, für die er einmal den Namen "Gemeinde" vorschlägt, bezeichnet er als eine dem Staate vorhergehende Vereinigung ohne Imperium. Sie sei für viele Stämme die höchste Form des geselligen Daseins, und der Staatenbund der dreizehn Schweizer Kantone ist ihm ein Beispiel einer societas sine imperio mitten im zivilisierten Europa. Gesellschaft ist also für Schlözer eine größere anarchische menschliche Vereinigung. In dieser Vereinigung entstehen aber bereits Rechtsregeln, deren Befolgung allerdings "von der Ehrlichkeit eines jeden" abhängt, da Richter und Strafe in der Gesellschaft noch nicht existieren; ferner entstehen auf Grund des Eigentums und der ökonomischen Berufe soziale Klassen, ein Adelstand hebt sich über die anderen empor, die Begriffe von Ehre und Vaterland entwickeln sich. Der Staat tritt daher mit seinem Imperium zu der bereits reich gegliederten Gesellschaft erst später hinzu, um sie zu schützen und zu leiten 1). Der Staat erhebt sich also nicht über eine unterschiedslose Masse einzelner Individuen, sondern findet bereits ein durch verschiedenartige ökonomische und geistige Elemente reich gegliedertes Volk vor.

Auf anderem Wege und in folgenreicherer Weise als Schlözer, der vorläufig ohne Anhänger blieb, hat sich ein selbständiger Gesellschaftsbegriff in Frankreich ausgebildet. Auch er reicht in seinen Wurzeln auf das Naturrecht zurtick. Es war zuerst Rousseau, der Staat und Gesellschaft in Gegensatz gestellt hat, wenn er auch zwischen beiden keine terminologische Scheidung vornimmt. Dieser letztere Umstand trägt wohl hauptsächlich die Schuld daran, dass selbst die gründlichsten Kenner der Geschichte der Staatslehre die Bedeutung der Ausführungen Rousseaus gänzlich übersehen haben. R. v. Mohl behauptet von Rousseau, dass diesem der Gedanke der Gesellschaft ganz fremd geblieben sei 2). Er ahnte bei diesem Satze nicht, dass sein Begriff der Gesellschaft im wesentlichen schon bei Rousseau zu finden ist.

In dem oft zitierten und sehr selten gelesenen Discours sur l'économie politique, den Rousseau für die Enzyklopädie geschrieben hat, findet sich folgendes ausgesprochen:

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 63 ff.

<sup>2)</sup> Geschichte der Lit. der StW., I, S. 77.

"Jede staatliche Gesellschaft ist aus anderen kleinen Gesellschaften zusammengesetzt, die verschiedenen Gattungen angehören, und von denen jede ihre Interessen und Maximen hat. Aber diese in anerkannter und sichtbarer Form jedem wahrnehmbaren Gesellschaften sind nicht die einzigen, die im Staate existieren: alle einzelnen, die ein gemeinsames Interesse miteinander verbindet, bilden ebenso viele andere dauernde oder vorübergehende, deren Macht nicht weniger reell ist, weil man sie weniger bemerkt, und deren verschiedene, wohlbeachtete Verhältnisse die wahre Kenntnis der Sitten ausmachen. Alle diese förmlichen oder stillschweigenden Gesellschaften modifizieren auf so vielerlei Art die Äußerungen des öffentlichen Willens durch ihren Einfluß"1). Das partikulare Gesellschaftsinteresse, führt Rousseau weiter aus, sucht sich auf Kosten des Gemeininteresses zur Geltung zu bringen; daher wird der Gemeinwille stets Gefahr laufen, durch das Vordrängen der gesellschaftlichen Interessen getäuscht zu werden.

Diese Ausführungen liegen einer berühmten Stelle des contrat social zugrunde, die erst durch sie von Grund aus verständlich wird. Dort stellt nämlich Rousseau der volonté générale die volonté de tous gegenüber. Die eine ist der Wille des Staates, die andere der durch einander widerstreitende Interessen gespaltenen Gellschaft. Die "partiellen Gesellschaften" haben auch einen Gemeinwillen ihren Gliedern gegenüber, der aber im Verhältnissse zum Staatswillen Partikularwille ist. In einem solchen Staatswesen kann man sagen, das nicht die einzelnen Menschen, sondern die Gesellschaftsgruppen ihre Stimme abgeben. Das Ideal eines Staates ist daher dasjenige, in welchem kein partikulares Gesellschaftsinteresse zwischen Individuum und Staat sich einschiebt<sup>2</sup>).

<sup>1) &</sup>quot;Toute société politique est composée d'autres sociétés plus petites de différentes espèces, dont chacune a ses intérêts et ses maximes: mais ces sociétés, que chacun aperçoit parce qu'elles ont une forme extérieure et autorisée, ne sont pas les seules qui existent réellement dans l'État; tous les particuliers qu'un intérêt commun réunit en composent autant d'autres, permanentes ou passagères, dont la force n'est pas moins réelle pour être moins apparente, et dont les divers rapports bien observés font la véritable connoissance des mœurs. Ce sont toutes ces associations tacites ou formelles qui modifient de tant de manières les apparences de la volonté publique par l'influence de la leur." Rousseau, Œuvres complètes, Paris 1865, p. 281 282.

<sup>2)</sup> l. II, ch. III: Si la volonté générale peut errer.

Die Ausführungen Rousseaus waren es wohl, die Hegel zu seiner Grundauffassung der bürgerlichen Gesellschaft anregten 1). Denn er bezeichnet sie als die zwischen Familie und Staat tretende Bildung, in der jeder sich Zweck ist, der aber nicht ohne Beziehung auf andere erreicht werden kann. Der besondere Zweck gibt sich durch die Beziehung auf andere die Form der Allgemeinheit und befriedigt sich, indem er zugleich das Wohl der anderen mitbefriedigt. So willkürlich auch die näheren Ausführungen Hegels sind, so haben sie doch durch die scharfe dialektische Gegenüberstellung von Staat und Gesellschaft auf die Auffassung der deutschen Staatswissenschaft von der Gesellschaft mitbestimmend eingewirkt?). Die wesentlichste Anregung zu ihren Konstruktionen kam ihr aber direkt von den französischen Sozialisten.

In der Zeit tiefgreifender Umwälzungen und aus diesen sich entwickelnder neuer Gärungen erlangt der Begriff der Gesellschaft große praktische Bedeutung. In der Tagespresse sowohl als auch in der wissenschaftlichen Literatur wird von der société als einer vom Staate verschiedenen Bildung gesprochen, ohne dass zunächst der Versuch gemacht würde, sie theoretisch zu definieren. Erst Saint-Simon weist energisch den Gegensatz der staatlichen Organisation und der gesellschaftlichen Verhältnisse auf und erklärt, dass die Gesellschaft die wirtschaftlichen Klassen seien, deren Entwicklung dahin gehe, die wichtigste unter ihnen, die industrielle, zur staatlich herrschenden zu machen <sup>8</sup>). Noch schärfer hat der trotz aller Gegnerschaft wider den Sozialismus unter dem Einfluss der sozialistischen Gesellschaftslehre stehende Proudhon den Staat als das Unterdrückung übende gouvernement im Gegen-

<sup>1)</sup> Grundlinien der Philosophie des Rechts, Werke, VIII, 2. Aufl., S. 240 ff., vgl. auch die Auseinandersetzung mit Rousseau, S. 306 ff.

<sup>2)</sup> Namentlich durch L. v. Stein, der ganz im Banne Hegels stand, wenn er auch den Inhalt seiner Gesellschaftslehre von den französischen Sozialisten empfing. Aber auch K. Marx dürfte von dem Grundgedanken der Hegelschen Gesellschaftslehre nicht ganz unbeeinflusst geblieben sein.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. namentl. Saint-Simon, Catéchisme des industriels, 1822—23. R. Schmidt, I, S. 105, behauptet den Einflus Hegels auf Saint-Simon, was gänzlich unbegründet ist. Der von Schmidt als Zeuge herangezogene Ahrens, a. a. O. I, S. 204 Anm. 2, spricht auch gar nicht von der Lehre Saint-Simons, sondern vom Saint-Simonismus, zwei, wie Ahrens im Text richtig hervorhebt, ganz verschiedene Doktrinen.

satz zur société bezeichnet<sup>1</sup>). Da er in seinen ersten Schriften den Staat als zu beseitigend erklärt und durch eine anarchische, auf freien Verträgen beruhende Gesellschaft ersetzen will, so muß er natürlich davon ausgehen, Staat und Gesellschaft als scharfe Gegensätze zu betrachten. In wirksamster Weise aber ist der aus Frankreich stammende sozialistische Gesellschaftsbegriff ausgebildet und zur Grundlage einer eigentümlichen Geschichtsauffassung erhoben worden von K. Marx und Fr. Engels. Nach dieser Geschichtsphilosophie - dem materialistischen Gegeustück der Hegelschen Philosophie der Geschichte — ist die ganze Geschichte in ihrem innersten Kerne nichts als eine notwendige, vom bewusten Willen der Individuen unabhängige Konsequenz der ökonomischen Verhältnisse. Diese führen zur Bildung von Gesellschaftsklassen, die sich in ausbeutende und ausgebeutete scheiden. Alle gesellschaftlichen Erscheinungen hinauf sind durch die ökonomischen Produktionsidealsten verhältnisse bedingt, sind der Überbau, der sich auf der jedesmaligen ökonomischen Struktur der Gesellschaft erhebt. Staat ist nichts anderes als die Organisation der jedesmaligen ausbeutenden Klassen zur Aufrechterhaltung ihrer äußeren Produktionsbedingungen und das innerlich notwendige Ziel der Geschichte die Erringung der Staatsgewalt durch die Proletarier. In dieser Zukunftsepoche wird der Staat die gesamte Produktion gemäß dem Gemeininteresse leiten. Das Ziel der Entwicklung wurde demnach die völlige Einheit von Staat und Gesellschaft bedeuten. Was das Naturrecht zum Ausgangspunkt seiner Deduktionen nahm, wird in dieser materialistischen Geschichtsphilosophie Endziel der Geschichte. Damit steht die sozialistische Gesellschaftslehre auch im schärfsten Gegensatz zur anarchistischen. Hier Aufhebung des Staates durch die Gesellschaft, dort der Gesellschaft durch den Staat<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Über Proudhons Staats- und Gesellschaftslehre vgl. Diehl, Proudhon, II, 1890, S. 107 ff. (Conrad, Samml. nationalök. u. statist. Abh., VI<sup>3</sup>); Michel, a. a. O. S. 395 ff.; Zenker, Der Anarchismus, 1895, S. 22 ff.; Eltzbacher, Der Anarchismus, 1900, S, 63 ff.

<sup>2)</sup> Populär ist die Marxistische Lehre dargestellt und ergänzt worden von Engels, Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Eigentums, 1884, ferner ders. in dem bereits zitierten Werke: Herrn Dührings Umwälzung der Wissenschaft. Vgl. aus der großen Zahl von Schriften über die Marx-Engelssche Staats- und Gesellschafts-

Die Betrachtung der sozialen Bewegung in Frankreich hat Lorenz v. Stein, der, wie erwähnt, gleich den deutschen Führern des Sozialismus in der Schule der Hegelschen Dialektik groß geworden war, den Anstols zur Entwicklung seines Gesellschaftsbegriffes gegeben 1). Nach Stein besteht die Gesellschaft wie bei den Sozialisten aus den auf den erheblichen wirtschaftlichen Unterschieden ruhenden Klassen, und die Geschichte des Staates ist nichts als ein ununterbrochener Prozess des Ringens der Klassen um die staatliche Herrschaft. Damit wird aber der Staat als eine über der Gesellschaft stehende, sie beherrschende und ihren Zwiespalt zur Einheit zusammenfassende Notwendigkeit erkannt.

Unter der Einwirkung des französischen Sozialismus und dennoch in selbständiger Weise haben der Schüler Krauses Ahrens<sup>2</sup>) und sodann R. v. Mohl einen Begriff der Gesellschaft entwickelt. Verbreitung hat namentlich die Ansicht des letzteren gefunden, welche die Gesellschaft als eine selbständige, zwischen Individuum, Familie und Stamm einerseits und dem Staate anderseits mitten drin stehende Bildung, einen Lebenskreis betrachtet, der durch bedeutende, dauernde Interessen der Menschen entsteht. welche sämtlichen Beteiligten ein gemeinschaftliches Ziel des Wollens und Handelns geben, dadurch aber auch gleiche Sitten und Lebensansichten, gemeinschaftliche Einrichtungen, endlich mehr oder weniger ausgebildete und bewusste Organismen erzeugen. Diese Vielheit der so entstehenden Lebensgestaltungen bedarf im Staate einer sie zusammenfassenden, begrenzenden, zur Einheit versöhnenden Organisation<sup>8</sup>).

Unabhängig von den Versuchen der Sozialisten und der deutschen Staatswissenschaft, einen Gesellschaftsbegriff zu gewinnen, hat die in Frankreich durch A. Comte geschaffene und in England durch H. Spencer in eigentümlicher Weise ausgebildete Soziologie, die heute überall zahlreiche Anhänger besitzt, eine Lehre vom Wesen der Gesellschaft aufgestellt. Der sozio-

lehre namentlich Masaryk, Die philosophischen und soziologischen Grundlagen des Marxismus, 1899, S. 387 ff.

<sup>1)</sup> Geschichte der sozialen Bewegung in Frankreich, 1850, I, p. XXIX ff., System der Staatswissenschaft, II, Die Gesellschaftslehre, I, 1856, S. 22 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) a. a. O. II, S. 253 ff.

<sup>3)</sup> Geschichte und Literatur der StW., I, S. 88 ff., Enzyklopädie der 8tW., S. 27 ff.

logische Gesellschaftsbegriff umfalst ausnahmslos alle menschlichen Gemeinverhältnisse. Die Soziologie ist daher die Wissenschaft vom gesamten menschlichen Gemeinleben. Die Entwicklungs- und Lebensgesetze der Religion, der Sitten, des Rechtes und der Sittlichkeit, der Wirtschaft und des Staates zu finden, ist die Aufgabe dieser umfassenden Disziplin, in welche alle übrigen Wissenschaften einmünden, da sie alle anderen mit der Natur und dem Einzelmenschen sich beschäftigenden Lehren zur Voraussetzung hat. In dieser soziologischen Lehre aber werden Gesellschaft und Staat nicht in Gegensatz gestellt, wie in den früher erwähnten Theorien, sondern der Staat selbst ist nur eine der Gesellschaftsformen.

So wenig volle Klarheit oder gar Übereinstimmung über das Wesen der Gesellschaft herrscht, so stimmen doch die verschiedenen, zahlreiche Nuancen aufweisenden Theorien über sie überein in einem wichtigen Punkte, nämlich der Erkenntnis, dass es selbständige Gebilde zwischen Individuum und Staat gebe. Dieses Resultat ist nicht nur für die gesamte Auffassung vom Menschen, sondern auch für die Staatslehre von der tiefstgreifenden Bedeutung. Die neuere Staatslehre hatte bis in unser Jahrhundert hinein den Staat aus den als prinzipiell gleich gedachten Individuen entstehen lassen und höchstens unter antikem Einflusse Familie und Gemeinde als Zwischenbildungen anerkannt. Die Ableitung der staatlichen Subordinationsverhältnisse aus den isolierten Individuen oder dem Familien- und Gemeindeverbande war aber nur mittelst metaphysischer Spekulation oder juristischer Fiktionen möglich. Die Gesellschaftslehre hingegen hat den antiken Gedanken des Menschen als des ζφον πολιτικόν καὶ κοινωνικόν dahin vertieft, dass sie das Individuum von vornherein als in einer Fülle ihm gegebener, von seinem Individualwillen unabhängiger Gemeinschaftsverhältnisse stehend aufweist. Diese zum Teil unorganisiert bleibenden Verhältnisse ruhen auf der vom Naturrecht geleugneten oder doch nicht genügend als unaufhebbar beachteten Mannigfaltigkeit, also Ungleichheit der Individuen, die somit etwas von Natur Gegebenes, nichts künstlich Erzeugtes ist. durch gestalten sich die Gemeinschaftsverhältnisse in Abhängigkeitsverhältnisse um, die auch da vorhanden sind, wo ihnen staatlicher Zwang nicht zur Seite steht. Staatliche Herrschaftsverhältnisse sind daher präpariert durch die sozialen Abhängigkeitsverhältnisse, die in jeder sozialen Gruppe, nicht etwa nur in Beziehungen

der wirtschaftlichen Klassen statthaben. Solche Abhängigkeitsverhältnisse sind "naturwüchsig", d. h. ganz losgelöst von dem Willen der jeweiligen Gesellschaftsglieder, daher dauern sie auch im Staate, unabhängig von der staatlichen Herrschaft, fort. Kein geselliger Verein, keine wissenschaftliche Schule, keine kunstlerische Richtung usw., in denen es nicht Leitende und Abhängige Die formal-juristische Möglichkeit, sich solcher Leitung zu entziehen, mindert nicht die Tatsächlichkeit und Unentrinnbarkeit solcher Abhängigkeitsverhältnisse. Wer nicht die geistige Kraft hat, sich zu emanzipieren, bleibt notwendig abhängig, solange er überhaupt die betreffende Seite seiner Individualität pflegen und bewähren will. Wäre es möglich, den Staat aus der Reihe der sozialen Gebilde auszuscheiden, so würden die sozialen Abhängigkeitsverhältnisse damit keineswegs aufgehoben werden.

Aber nicht nur für die Einsicht in die staatlichen Grundverhältnisse, auch für die Erkenntnis aller typischen und individuellen staatlichen Erscheinungen ist die Gesellschaftslehre von der höchsten Bedeutung. Im folgenden ist nun zunächst der Begriff der Gesellschaft positiv zu entwickeln 1) und sodann das Verhältnis der Staatslehre zur Gesellschaftslehre in großen Zügen zu zeichnen.

1. Gesellschaft im weitesten Sinne bezeichnet die Gesamtheit der in die Außenwelt tretenden psychologischen Zusammenhänge unter den Menschen. Sie ist also ein Sammelbegriff, hervorgehend aus der Zusammenfassung sämtlicher geselliger Beziehungen der Menschen zu einer begrifflichen Einheit. In diesem Sinne ist sie identisch mit der menschlichen Gemeinschaft, die eben aus einer Fülle einzelner, dauernder oder vorübergehender Beziehungen zwischen den Individuen besteht. Dieser Begriff ist aber so weit, dass er erspriesslicher wissenschaftlicher Betrachtung nicht ohne

<sup>1)</sup> Kritische Erörterungen der bisher aufgestellten Gesellschaftstheorien würden an dieser Stelle zu weit führen. Das Unzulängliche des neuesten eingehenden Versuches, den Gesellschaftsbegriff zu fixieren, den Stammler, a. a. O. S. 83 ff., unternimmt, ist schon von Simmel, Schmollers Jahrb., XX, 1896, S. 575 ff., treffend dargetan. Überdies aber schliesst die Stammlersche Definition des sozialen Lebens als des äußerlich geregelten Zusammenlebens der Menschen den so bedeutsamen Saint-Simon-Steinschen Gesellschaftsbegriff, den Stammler gar nicht zu kennen scheint, aus der Reihe der sozialen Erscheinungen aus, da das Leben der also gefasten Gesellschaft sich großenteils in der Form ungeregelten Kampfes vollzieht.

weiteres zugrunde gelegt werden kann. Eine Kenntnis der so gestalteten Gesellschaft käme der vollendeten Kenntnis von dem Wesen und den Schicksalen unserer Gattung gleich, wäre also nichts geringeres als die Lösung des Rätsels der Sphinx. Der Grund, warum die sich als soziologisch bezeichnenden Untersuchungen so häufig aller inneren Bestimmtheit entbehren und sich so leicht in ungemessene Breite verlieren, liegt nicht zum geringsten Teil darin, dass sie von diesem allumfassenden Gesellschaftsbegriff ausgehen, der der Wissenschaft alle Begrenzung und damit allen gedeihlichen, methodischen, auf erreichbare Ziele gerichteten Fortgang nimmt. Das Tatsachenmaterial, das die moderne Soziologie ihren Sätzen zugrunde legen will, bildet in der Regel nur einen den Unkundigen täuschenden Wall, hinter dem sich aprioristische Konstruktionen, gestützt auf unvollkommene Induktionen, zu verbergen pflegen.

Immerhin aber hat dieser weiteste Gesellschaftsbegriff für die Staatslehre die große Bedeutung einer Korrektur falscher und einseitiger Theorien. Wie alles Menschliche, ist auch der Staat nur aus dem Ganzen des sich in der Gemeinschaft entfaltenden Wesens des Menschen von Grund aus zu begreifen. Eine untbersehbare und darum nie vollständig zu erfassende Reihe sozialer Tatsachen und Ursachen gestalten das konkrete Leben des Einzelstaates und damit die Institution des Staates überhaupt aus. Mit dieser Erkenntnis sind alle jene Lehren abgewiesen, die aus dem Bereiche unzählbarer sozialer Ursachen eine oder einige herausheben, um sie als die alleinigen treibenden Kräfte der staatlichen Entwicklung hinzustellen.

Die unendliche Kompliziertheit des gesamten sozialen Geschehens erklärt ferner zwei wichtige wissenschaftliche Phänomene. Ein flüchtiger Blick in die Literatur lehrt, dass ein und dieselbe Erscheinung von verschiedenen auf einander entgegengesetzte und daher aushebende Ursachen zurückgeführt wird. So ist dem einen unsere moderne Kultur eine christliche, also ein Produkt des christlich-religiösen Geistes, während der andere in der Überwindung der religiösen durch die naturwissenschaftliche Weltanschauung, ein dritter in der Ausbildung der Technik, namentlich der des Verkehrswesens, die wahre Ursache unserer heutigen Zivilisation sieht. Der eine erblickt in der Geschichte das Resultat der Leistungen führender Geister, der andere nichts als das Ergebnis ungeheurer sozialer Massenwirkungen; der

eine erklärt, dass die klimatischen Verhältnisse, der andere, dass die ethische Ausstattung eines Volkes den Lauf seiner Geschicke bestimmen; dem einen ist das Recht das Produkt sittlicher Ideen, dem anderen ausschliesslich das Ergebnis von Klassenkämpfen. Wissenschaftliche Besonnenheit wird leicht den Fehler solcher Betrachtungsweisen erkennen. Da jede soziale Erscheinung unendlich viele Ursachen hat, so ist es leicht, aus der Reihe der Ursachen eine oder beliebig viele herauszugreifen und sie als die alleinigen hinzustellen. Der methodische Fehler liegt solchenfalls nicht in der Behauptung, dass bei einer Wirkung x, die aus den Ursachen a, b, c, d, e . . . . resultiert, a die Ursache von x sei, sondern darin, dass nur a die Ursache darstelle. Sehr häufig tritt es in der Geschichte einer Wissenschaft ein, dass neue Ansichten im Kampfe mit den bisher herrschenden sich dadurch den Sieg zu verschaffen suchen, dass sie die von ihnen aufgedeckten, bisher unbekannten oder vernachlässigten Ursachen als die ausschliesslichen der von ihnen zu erklärenden Erscheinungen aufstellen. So hat man z. B. die Entstehung der Religion ausschließlich auf mythische Personifizierung von Naturkräften und sodann im Kampfe mit dieser Anschauung ausschliesslich auf den Ahnenkult zurückführen wollen. Die Einseitigkeit solchen Verfahrens wird durch den steten Hinblick auf die Mannigfaltigkeit des sozialen Geschehens vermieden, namentlich wenn man sich den so oft vernachlässigten Erfahrungssatz vor Augen hält, dass ein und derselbe Effekt durch ganz verschiedene Ursachen erzeugt werden kann.

Das zweite Phänomen, das aus dem Zusammenhang der vielverschlungenen sozialen Verhältnisse sich ergibt, besteht darin, dass jeder soziale Vorgang günstige und schädliche Wirkungen äussert, woran keine menschliche Berechnung etwas zu ändern vermag. Die Wirkungen der einzelnen Geschehnisse sind so mannigfaltige, vielseitige, verschlungene, dass entgegengesetzte Aussagen über sie mit gleichem Rechte abgegeben werden können. Daher findet jedes geschichtliche Ereignis, jede soziale Wandlung ihre einander widerstreitenden Beurteiler. So wie noch keine geschichtliche Persönlichkeit, sei sie auch die größte, dem Tadel und der Verwerfung entronnen ist, so ist noch kein Werk der Literatur, der Kunst, der Wissenschaft, der Technik, das mit höchstem Lob gepriesen wurde, irgendwann ungünstiger Beurteilung entgangen, und es gibt keine geschichtliche Tat, keine Wandlung in den Sitten und Anschauungen, deren Bedeutung und Wirkungen nicht von verschiedenen verschieden gewertet worden wären. An solchem Gegensatz trägt nicht nur der Unterschied unter den beurteilenden Persönlichkeiten Schuld: vielmehr kann jeder Beurteiler aus der Fülle des sozialen Materials Beweise für seine Behauptungen schöpfen. Daher finden Optimismus und Pessimismus, Verherrlichung und Verachtung des Menschlichen, Glaube an eine fortschreitende Entwicklung und Verneinung des Fortschrittes in der Geschichte gleichermaßen ihre Stützen an der ungeheuren Masse sozialer Tatsachen und ihrer nachweisbaren Wirkungen. Auch diese Erkenntnis aber birgt ein wohltätiges Korrektiv und Schutzmittel in sich, das Extreme zu vermeiden und Einseitigkeit erkennen lehrt.

2. Im engeren Sinne bezeichnet Gesellschaft die Gesamtheit menschlicher Vereinigungen, d. h. der durch irgendein verbindendes Element zusammengehaltenen menschlichen Gruppen. Die Menschen stehen nicht nur nebeneinander, sondern bilden kraft psychologischer Notwendigkeit Verbindungen von größerer oder geringerer Stärke und Ausdehnung. Diese Verbindungen können bewuste, organisierte oder unbewuste, der Einheit ermangelnde, bloss auf der Gemeinsamkeit natürlicher Eigenschaften oder Gleichheit der Interessen beruhende sein. Zahllos ist die Menge solcher Verbindungen, welche die Analyse der menschlichen Gemeinverhältnisse darbietet. Die Familie, die Vereine, die Gemeinden, die Kirchen, der Staat sind organisierte Verbindungsformen 1), denen die wirtschaftlichen Klassen, aber auch die Nationalitäten, die höheren Berufsarten, die politischen und kirchlichen Parteien bis zu den vorübergehenden geselligen Zusammenkunften des täglichen Lebens, den Volksversammlungen, den zu gemeinsamer Tat sich plötzlich zusammenballenden Massen einer Großstadt als unorganisierte Vereinigungen gegenüberstehen. Wie dieser Gesellschaftsbegriff den Staat unter sich begreift, so bildet für ihn auch der Staat keine Grenze. Organisierte und unorganisierte Verbindungen erstrecken sich über den Einzelstaat hinaus, ja die Staaten selbst können gesellschaftliche Gruppen Der ins Unermessliche gewachsene internationale Verbilden. kehr und das internationale Recht sind nur möglich, weil

<sup>1)</sup> Hier findet also auch der Sozietätsbegriff der Jurisprudenz als eine der möglichen Gesellschaftsformen seine Stelle.

die Gesellschaft eine Reihe internationaler Elemente in sich birgt 1).

Der Begriff der Gesellschaft im engeren Sinne ist nur in der hier gegebenen Definition haltbar. Jede Ausscheidung bestimmter Gruppen aus ihr, wie z. B. der Familie, oder gar ihre Reduzierung auf die wirtschaftlichen Klassen lässt sich wissenschaftlich nicht rechtfertigen. In jeder solchen Begrenzung liegt bereits ein gutes Stück aprioristischer Konstruktion, die das vernachlässigt, was ihr nicht frommt.

Daraus ergibt sich aber, dass eine strenge Scheidung und Gegenüberstellung von Staat und Gesellschaft unmöglich ist. Der Staat selbst ist vielmehr eine der Gesellschaftsformen, die sowohl Voraussetzung als auch Produkt der anderen ist. Keine Gesellschaftsgruppe lässt sich außerhalb des Staates oder doch ohne ihn denken, daher der ganze Gesellschaftsbegriff kritischen Bedenken begegnet ist, die insofern recht haben, als ein nicht bloss begriffliches Isolieren von Staat und Gesellschaft unmöglich ist. Vielmehr werden einerseits alle übrigen Gesellschaftsgruppen direkt oder indirekt vom Staate beeinflusst, anderseits wirkt der Staat selbst gruppenbildend: die Bureaukratie, das Heer sind nicht nur staatliche Institutionen, sondern auch gesellschaftliche Gruppen, die wieder unabhängig von ihrem Erzeuger auf dessen Gestaltung und Leben zurückwirken. Bei der inneren Kohärenz aller Elemente der menschlichen Gemeinschaft muss jedes von ihnen auf alle anderen einen mehr oder minder messbaren Einflus haben.

In dieser Kohärenz der Gesellschaftsgruppen liegt die Bedeutung der Gesellschaftslehre für die Staatslehre. Daraus ergibt sich zweierlei. Einmal, dass das gesamte Leben des Staates nur aus der Totalität des gesellschaftlichen Lebens begriffen werden kann. Sodann aber sowohl die Selbständigkeit der sozialen Staatslehre als einer besonderen Disziplin der Sozialwissenauch die Erkenntnis, dass jede andere sozialwissenschaftliche Lehre ihre notwendigen Beziehungen zur Staatslehre hat.

3. Um die Beziehung des Staates zur Gesamtheit der übrigen sozialen Bildungen eingehend zu erörtern, ist der Klarheit halber

<sup>1)</sup> Diesen Ausführungen gibt Esmein, S. 26, einen Sinn, der ihnen, trotz seiner weiteren Bemerkung S. 30, nicht völlig gerecht wird.

ein dritter, engster Begriff der Gesellschaft aufzustellen, der die Gesellschaftsgruppen mit Ausnahme des Staates umfalst.

Der Zusammenhang des Staates mit der also begrenzten Gesellschaft ist in neuerer Zeit Gegenstand eingehender Untersuchungen geworden. Selten jedoch wird das gesamte komplizierte Wesen der Gesellschaftsgruppen solchen Betrachtungen zugrunde gelegt, vielmehr nur ein Element des sozialen Lebeus hervorgehoben. Folgender Gedankengang wird häufig als letztes Resultat sozialer Erkenntnis des Staates behauptet.

Alle menschlichen Interessen haben die notwendige psychologische Tendenz, sich durchzusetzen und zu behaupten. Beides erfordert aber Macht. Daher ist in jeder dauernden Gesellschaftsgruppe, sei sie organisiert oder nicht, ein Streben nach Machterwerb und Machtbehauptung vorhanden. Der stärkste soziale Machtfaktor ist aber der Staat. Auf die Dauer kann sich nun keine soziale Gruppe behaupten, wenn sie nicht vom Staate unterstützt oder doch anerkannt wird. Jede soziale Gruppe strebt darum nach staatlicher Anerkennung und, wenn sie diese besitzt, nach Durchsetzung ihrer Interessen mit staatlicher Hilfe. Daher haben die noch nicht zu staatlicher Macht gelangten Gesellschaftsgruppen die Tendenz, Macht durch den Staat, die stärksten sozialen Interessen aber sogar Macht über den Staat zu gewinnen. Alle sozialen Gegensätze sind zugleich Spannungsverhältnisse gesellschaftlicher Machtfaktoren. Deshalb ist im Staate auch ein steter Kampf der staatlich herrschenden Gesellschaftsgruppen gegen die zur Herrschaft strebenden oder von der Herrschaft abgedrängten Gruppen wahrzunehmen. Manche staatliche Institutionen sind daher Ergebnisse von Kompromissen zwischen den einander widerstreitenden Ansprüchen der großen sozialen Gruppen, und ein Teil des Rechtes bezeichnet den jeweiligen Gleichgewichtszustand der divergierenden gesellschaftlichen Interessen 1). Auf den Zusammenhang zwischen Rechtsbildung und der Bewegung in der Gesellschaft hingewiesen zu haben, gehört zu den bleibenden Verdiensten der Sozialisten und derer, die von ihnen gelernt haben.

<sup>1)</sup> Am populärsten und wirksamsten hat Lasalle in den beiden Vorträgen "Über Verfassungswesen" und "Was nun?" den Zusammenhang zwischen sozialer und staatlicher Macht dargelegt. Unter den Juristen hat die Kompromissnatur des Rechtes am energischsten betont Merkel, Recht und Macht, Schmollers Jahrbuch, V, 1881, S. 439 ff., Juristische Enzyklopädie, S. 23.

Allein, wissenschaftliche Überlegung muß gegen die Einseitigkeit solcher Lehrsätze protestieren, insofern sie die gesamten politischen Probleme erklären wollen. Schon die Unmöglichkeit strenger Scheidung von Staat und Gesellschaft spricht dagegen, ferner die Erwägung, dass in der unendlichen Abfolge des historischen Geschehens alles zugleich Ursache und Wirkung ist, daher, wie schon angedeutet und später näher auszuführen, das Leben der Gesellschaft vom Staate ebenso beeinflusst wird wie umgekehrt. Nicht minder einseitig und schief sind aber auch jene Konstruktionen, welche den Staat als über der Gesellschaft stehend erklären und die Monarchie als eine über den sozialen Parteien stehende Institution rechtfertigen wollen 1). So wenig als ein außerstaatliches lässt sich ein gesellschaftsloses Individuum finden, und alles Streben, über den Parteien zu stehen, kann den Monarchen nicht verhindern, bestimmten sozialen Gruppen näher zu stehen als anderen. Es gibt dynastische Interessen, die partikular-sozialer, nicht allgemein staatlicher Art Der über der Gesellschaft stehende Staat gehört dem sind. idealen, nicht dem Durchschnittstypus des Staates an.

Mit dieser Erkenntnis steht aber der wichtige, später näher darzulegende Satz, dass der Staat Vertreter der Gemeininteressen seines Volkes sei, durchaus nicht im Widerspruch. Man darf eben, wie es so häufig geschieht, Volk und Gesellschaft nicht identifizieren. Das Staatsvolk fällt mit dem Herrschaftsbereich des Staates zusammen, die Gesellschaft nicht. Ein großer Teil der gesellschaftlichen Interessen erstreckt sich weit über die Grenzen eines jeden Einzelstaates hinaus, und damit wird auch jedes Volk in seiner Gesamtheit zu einer großen Gesellschaftsgruppe, seine Interessen zu partikularen Interessen. Daher wird ein und dasselbe gesellschaftliche Interesse in verschiedenen Staaten verschieden gewertet werden. Man denke nur an die Stellung herrschender Kirchen und konfessioneller Minderheiten in den verschiedenen Staaten, um zu erkennen, dass das Gemeininteresse überall staatlich individualisiert zur Er-

<sup>1)</sup> Die Lehre vom sozialen Königtum ist von Saint-Simon begründet und sodann von L. v. Stein dialektisch entwickelt worden. Vgl. hierüber L. Brentano in Schönbergs HB. d. pol. Ok., 1. Aufl., I., 8. 935 ff. Sie bildet ein Fundament der Staatslehre von Gneist. Vgl. ferner O. Mejer, a. a. O. S. 11 ff.; Klöppel, Staat und Gesellschaft, 1887, S. 195 ff.

scheinung gelangt. Die Gemeininteressen der gesamten Gesellschaft festzustellen und in staatlichen Institutionen zum Ausdruck zu bringen, ist, heute wenigstens, den Staaten nur innerhalb enger Grenzen möglich.

Um die Wechselwirkung von Staat und Gesellschaft in befriedigender Weise wissenschaftlich zu ergründen, ist es notwendig, das ungeheure Gebiet der Sozialwissenschaften in Einzeluntersuchungen zu zerlegen. Nur durch Spezialisierung, die jede wichtige soziale Funktion in ihrer Beziehung zum Staate isoliert betrachtet, ist es möglich, zu ersprießlichen Resultaten zu gelangen. Diese Untersuchungen gehören aber, wie nochmals betont werden soll, nicht der Staatslehre selbst, sondern anderen, gesonderten Disziplinen der Gesellschaftswissenschaften an. In welchen Richtungen sich die hauptsächlichsten Untersuchungen dieser Art zu bewegen haben, soll im folgenden in großen Zügen angedeutet werden.

- c. Die sozialwissenschaftlichen Spezialdisziplinen in ihrer Bedeutung für die Staatslehre.
- 1. Die Gesellschaft sowohl in der Form der umfassenden menschlichen Gemeinschaft als auch in ihrer Gliederung und Spaltung in ein System von Gruppen ist die Grundlage der ethischen Betätigung eines Volkes. Diese faktische sozialethische Lebensübung, die wohl zu unterscheiden ist von den abstrakten, auf Erreichung eines sittlichen Ideales zielenden ethischen Normen, ist von der höchsten Bedeutung für die Gestaltung aller Gemeinverhältnisse, also auch des Staates 1). Die herrschenden sittlichen Anschauungen und ihre Betätigung in einer bestimmten Epoche und innerhalb eines bestimmten Volkes

<sup>1)</sup> Daher nicht mit der "Staatssittenlehre" zu verwechseln, die Mohl als besondere staatswissenschaftliche Disziplin gefordert hat, die aber nichts als ein Element einer richtig verstandenen Politik ist, nämlich Lehre von den sittlichen Schranken, innerhalb deren die politischen Zwecke erreicht werden sollen, sowie den ethischen Anforderungen an ihre positive Gestaltung und die einzelnen, insofern sie zu ihr beizutragen haben. Was Mohl, Enzyklopädie S. 504, als Ergebnisse einer solchen Lehre bietet, ist übrigens nichts als eine Sammlung von Trivialitäten. Über das Verhältnis der Staatslehre zur Ethik vgl. aus der neuesten Literatur J. Stern, Die allg. Staatslehre und eine positivistische Ethik, Grünhuts Zeitschrift XXXI, 1903, S. 87 ff.

sowie bestimmter sozialer Gruppen dieses Volkes wirken daher auch in tiefgreifender Weise sowohl auf die menschlichen Institutionen als auch auf das faktische Leben des Staates ein. Von allen Sätzen über das Verhältnis der Gesellschaft zum Staate ist dieser am frühesten in das wissenschaftliche Bewulstsein ge-Das hellenische Denken erblickte gemäs seiner Auftreten. fassung des Staates in der sozialen Tüchtigkeit der Bürger die sicherste Gewähr staatlichen Gedeihens, ja die gesamte Ethik ist dem Griechen so innig mit dem Staate verknüpft, dass Aristoteles sie ganz einem weiteren Begriff der Politik untergeordnet hat. Auch der späteren Staatswissenschaft ist der Gedanke ihrer Verbindung mit der Ethik lebendig geblieben, und namentlich dem Verhältnis der Ethik zur Politik im modernen Sinne sind eingehende Untersuchungen gewidmet worden. Befriedigende Resultate für die theoretische Erkenntnis des Staates werden aber nur durch sorgfältige Einzeluntersuchungen zu erreichen sein, welche die Verbindung konkreter sozialethischer Zustände mit dem Leben bestimmter Staaten aufdecken. Das Bedeutendste dieser Art ist bisher von Historikern, namentlich Kulturhistorikern, geleistet worden. Statt aller sei bier nur auf die Bildung und Schicksale der Renaissancestaaten Italiens hingewiesen, die ohne gründliche Erforschung der sittlichen Zustände des damaligen Italiens ganz unverständlich bleiben.

Wie aber einerseits der Staat durch den stetigen Wandel der sozialethischen Anschauungen sich fortwährend ändert, so wirkt er selbst anderseits durch seine Institutionen und politische Lebensbetätigung auf den sittlichen Zustand der Gesellschaft ein. An sozialen Schäden und Gebrechen trägt der Staat oft einen nicht geringen Teil der Schuld; durch Abwehr und Förderung kann er aber auch seinen Beitrag zur Hebung der sozialen Sittlichkeit liefern. Diese Sätze sind so einleuchtend, dass sie näheren abstrakten Beweises kaum bedürftig sind. Wohl aber ist es wiederum Aufgabe spezialisierter Forschung, an bestimmten Verhältnissen Art und Macht des staatlichen Einflusses auf die soziale Sittlichkeit nachzuweisen.

der Gesellschaft entspringenden anderen 2. Auch geistigen Mächte stehen in Berührung und Wechselwirkung mit den staatlichen. Hierher zählt zunächst die soziale Sitte, deren Einfluss auf den Ursprung und die erste Ausbildung öffentlicher Institutionen oft von großem Einfluß geworden ist 1), aber auch heute noch fortdauert. Wo die Sitte staatliche Einrichtungen stützt, ist sie die stärkste konservative Macht. Ihre Sanktionen wirken viel mächtiger als aller staatliche Zwang. Selbst wo sie sich nur im Schaffen und Festhalten äußerer Formen betätigt, ist sie von nicht geringer Kraft. Das den Anschauungen der Verkehrssitte entstammende Zeremoniell hat auch heute seine Bedeutung für den Staat nicht verloren und kann namentlich in den internationalen Beziehungen als Bestandteil der comitas gentium und Kriegsmanier in hervorragendem Masse rechtsbildende Kraft bewähren. Von der größten Bedeutung ist der Einfluß der technischen Erfindungen auf die Gestaltung der Staaten. Erfindung der Feuerwaffen hat die Lehnsmiliz beseitigt, die Söldnerheere ermöglicht, die innere Konsolidierung der Staaten durch Erhöhung der Stellung des zum absoluten Herrscher aufsteigenden Monarchen befördert. Erst die ungeahnte Entwicklung des modernen Kommunikationswesens hat die Zentralisierung der großen Staaten vollenden geholfen. Der Telegraph hat den diplomatischen Dienst von Grund aus umgestaltet und die strikte Unterordnung der diplomatischen Vertreter unter die Befehle der heimischen Regierung ermöglicht, während früher vermöge der Langsamkeit der Korrespondenz oft ein selbständiges Handeln der Gesandten, das von bestimmendem Einfluss auf die Politik ihres Staates sein konnte, nicht zu vermeiden war. Rechtspflege und Verwaltung haben durch die Hilfsmittel der modernen Technik an Sicherheit und Schnelligkeit unendlich gewonnen. Nicht minder wirken Wissenschaft, Literatur und Kunst, selbst wenn sie auch keinerlei politische Zwecke zu verfolgen scheinen, auf manche Seiten des Staatslebens ganz energisch ein. Da sie einen Teil der Atmosphäre bilden, in welcher die Organe des Staates leben, äußert sich ihr Fortschritt auch in dem Wechsel der Anschauungen dieser. Man denke nur an den Einfluss der Aufklärung des 18. Jahrhunderts auf die staatlichen Reformen jener Zeit, an die Bedeutung des Einflusses, den politische und ökonomische Schriftsteller unserer Zeit auf die Gestaltung herrschender Parteien genommen haben. Die Wirkung des Staates auf jene geistigen

<sup>1)</sup> Vgl. H. Spencer, a. a. O. VII, part. IV; Jhering, a. a. O. II, 3. Aufl. 1899; Wundt, Ethik, I, S. 211 ff., Schmoller, Grundrifs, S. 48 ff.

Mächte aber hat in der Gegenwart in typischer Weise die Gestalt des größten deutschen Staatsmannes gezeigt, dessen politisches Schaffen dem Geistesleben der deutschen Nation neue Richtungen gegeben hat. Alle Erkenntnis auf diesem Gebiete ist aber konkret-individuell; irgendwelche allgemeine Regeln lassen sich aus ihr nicht ableiten.

3. Die Gesamtheit der sittlichen, religiösen, literarischen, wirtschaftlichen Anschauungen erzeugt die öffentliche Meinung eines kleineren oder größeren Kreises 1). schlechtweg als die Ansicht der Gesellschaft über Angelegenheiten sozialer und politischer Natur bezeichnet werden. Sie kann einheitlicher Art sein, in vielen Fällen aber wird sie das Resultat eines Widerstreites der Ansichten verschiedener Gesellschaftsgruppen sein, sei es, dass sie entweder auf einem Kompromiss beruht oder die Ansicht der stärksten Gruppe oder Gruppen darstellt. Sie hat mannigfaltige Formen, in denen sie sich äußert: in den geselligen Zusammenkunften des täglichen Lebens, in Vereinsbeschlüssen, in Versammlungen, in Petitionen, vor allem aber in der Presse, namentlich der Tagespresse. Ihrem gesellschaftlichen Charakter entspricht der Mangel einer Organisation, der sie zu sicherer Einheit zusammenfasst. Ihre Wirkung auf den Staat ist zu allen Zeiten vorhanden, steigt aber mit der Zunahme der Demokratisierung der Gesellschaft und der Verbreitung der Teilnahme am politischen Leben durch die Massen. Sie ist nicht nur für die Politik, sondern auch für das Staatsrecht von Bedeutung, da sie in vielen Fällen die einzige Garantie der Befolgung öffentlich-rechtlicher Normen bildet. Sie reicht über den Einzelstaat hinaus, da heute eine internationale öffentliche Meinung existiert, die für die internationale Politik und das Völkerrecht von nicht minderer Bedeutung ist wie für die innerstaatliche Ordnung. Die Bildung, Feststellung, Bedeutung der

<sup>1)</sup> Gründliche Untersuchungen über diese wichtige, aber schwer zu fassende soziale Erscheinung sind selten. Aus der deutschen Literatur ist namentlich v. Holtzendorff, Wesen und Wert der öffentlichen Meinung, 1879, hervorzuheben. Vgl. auch die Bemerkungen von Schmoller, Grundrifs, I, S. 14. Eingehende sozialpsychologische Untersuchung der einschlägigen Phänomene bei Tarde, L'opinion et la foule, 2ème éd. Paris 1904. Zu dem Besten zählen die Ausführungen von James Bryce, The American Commonwealth, 3 ed. 1895, II, part. IV, p. 245 ff.

öffentlichen Meinung im Detail zu untersuchen, gehört zu den interessantesten Problemen der Sozialwissenschaft, zugleich aber auch zu den schwierigsten, da es sich hier um massenpsychologische Vorgänge handelt, deren Objekt mit Hilfe unserer wissenschaftlichen Methoden schwer zu beobachten ist.

4. Gesonderte Untersuchung ist ferner dem Verhältnis der Familie zum Staate zu widmen. Hier begegnen wir einem reich entwickelten Zweige der soziologischen Spezialliteratur, dessen Resultate allerdings vielfach einen zweifelhaften Charakter an sich tragen, wenigstens sofern sie allgemeine Entwicklungsgesetze der primitiven menschlichen Gemeinverhältnisse stellen 1). Streng zu sondern ist daher, was Ergebnis ruhiger geschichtlicher Forschung, von dem, was Resultat der Hypothese und Spekulation auf dem Gebiete der ethnologischen und prähistorischen Untersuchung ist, welche, die unendliche Variabilität der menschlichen Verhältnisse außer acht lassend, häufig einen einzigen Urtypus für die Familie oder den der Familie vorhergehenden Zustand aufstellt<sup>2</sup>). Doch ist das, was immerhin an gesicherten Ergebnissen bereits vorliegt, von großem Wert für das Verständnis des Ursprungs, des Wandels und der Umbildung der primitiven sozialen Einrichtungen, deren wechselnde Gestaltung von größter Bedeutung für den Staat geworden ist. Dass Vaterrecht und Mutterrecht, die beide als nicht weiter ableitbare familienrechtliche Urformen uns bei verschiedenen Völkern entgegentreten 8), Polygamie und Monogamie, Stärke und Dauer der

<sup>1)</sup> Gegen die einseitigen Konstruktionen von Bachofen, Das Mutterrecht, 1861, Mac Lennan, Primitive Marriage, 1865, Giraud-Teulon, Les origines du mariage et de la famille, 1884, Morgan, Ancient Society, 1877, vgl. Starcke, Die primitive Familie, 1888, und Westermarck, The History of Human Marriage, 1891; L. Brentano, Zeitschrift für Sozial- und Wirtschaftsgeschichte, I, S. 101 ff.; Grosse, Die Formen der Familie und die Formen der Wirtschaft, 1896; H. Schurtz, Altersklassen und Männerbünde, 1902. Zur Vorsicht mahnten schon die Ausführungen von Ch. Darwin, Die Abstammung des Menschen. Aus dem Englischen von Carus, II, 20. Kap., vgl. auch Ziegler, a. a. O. S. 50 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So neuerdings, namentlich im Anschluss an Morgan, Schmoller, Die Urgeschichte der Familie: Mutterrecht und Gentilversassung. Jahrbuch für Gesetzgebung, XXIII, S. 1 ff.

<sup>8)</sup> Darüber, dass den Ariern das Mutterrecht völlig unbekannt war, vgl. Schröder, Deutsche Rechtsgeschichte, 4. Aufl., S. 64, und die daselbst Note 26 zitierte Literatur.

väterlichen Gewalt den ursprünglichen rudimentären Bau des Staates mitbestimmt haben, ist auf den ersten Blick klar. Auch die Familie entwickelterer Kulturstufen in ihrer Gestaltung als Machtverband sowohl wie als Wirtschaftsgenossenschaft ist von tiefgreifender politischer Bedeutung: man denke nur an Erscheinungen wie die Haussklaverei, an die Herrscherstellung des arischen Hausvaters, an die genossenschaftliche Gestaltung der germanischen Geschlechter. Durch natürliche oder soziale Vorgänge erweiterte einzelne Familien, namentlich aber die Sippen, Gentes, Phylen, Clans usw., können sich unter Umständen bereits als unabhängige Machtverbände und damit als beginnende Staaten Auch die Fixierung und Umbildung der Familie durch den Staat, die auf höherer Kulturstufe vorgenommen wird, ist in einer soziologischen Spezialdisziplin dieser Art eingehend zu untersuchen.

5. Eine weiteres Gebiet der Gesellschaftslehre ist das Genossenschaftswesen, das in innigen Beziehungen zum Staate steht. Verbände der verschiedensten Arten lösen soziale Aufgaben derart, dass sie die rechtliche Form abgeben, durch welche gesellschaftliche Gruppen sich in größerem oder geringerem Umfange organisieren können. In Zeiten geringer staatlicher Entwicklung haben sie den Staat selbst ersetzt oder sind dem Staate vorangegangen, der sich erst später ihre Tätigkeit zu eigen machte. Das großartige Genossenschaftswesen des Mittelalters namentlich hat gezeigt, wie manche uns heute wesentlich dünkende Seite der staatlichen Verwaltung Jahrhunderte hindurch ihm nicht zugehörte. Auch die Gemeinden zeigen in ihrer Geschichte Epochen, in denen sie noch nicht in gleicher Weise als notwendige und unabhängige Glieder des Staates existieren wie heute. Wenn so oft behauptet wurde, dass die Gemeinde alter als der Staat und in ihrem Wesen dem Staate gegenüber selbständig sei, so ist daran so viel richtig, dass nachbarliche Interessen und die daraus sich ergebende gesellschaftliche Gruppierung entweder gar nicht oder nur zum geringen Teile Schöpfung des Staates sind. In dem Bildungsprozess der antiken Staaten hat der Zusammenschluss von Dorfschaften zu einem größeren politischen Ganzen gewiss eine große Rolle gespielt. Auf Kolonistenboden gehen zerstreute lokale Ansiedlungen der Entstehung eines größeren territoriajen Ganzen auch heute noch voran. Amerikanische Territorien werden zu Staaten, indem sich zunächst lokale AnUnionsregierung eine gemeinsame Organisation gebildet wird, die späterhin sich zu einem Gliede der Vereinigten Staaten erweitert. Im Mittelalter ging die Bildung der Gemeinden vielfach ohne staatliche Initiative vor sich, wenn auch der Staat überall die Städte mit Rechten und Privilegien ausstattete. Der Wirkungskreis der Gemeinde war aber keineswegs vom Staate fest umschrieben, daher denn auch in den Städten selbständig Behörden und Verwaltungszweige entstanden, die dem Staate für seine Organisation und Funktionen Vorbilder lieferten.

Allein, die Gemeinde tritt früh in innige Beziehungen zum Staate und gliedert sich enger als jede andere gesellschaftliche Gruppe dem Staate ein, so dass im Staate der Neuzeit sowohl die Stellung der Gemeinde zu ihren Aufgaben wie die Art ihrer Organisation ganz vom Staate abhängt. Auch Verbände anderer Art schafft der Staat, stattet sie mit relativer Selbständigkeit aus und verwendet sie zu seinen Zwecken. Aber daneben steht ein sehr entwickeltes Vereinswesen, das der Staat zwar reguliert, aber inhaltlich nicht bestimmt, dessen Zweck in der Versorgung sozialer Interessen besteht, die individuelle Tätigkeit ergänzend, die staatliche unterstützend oder vorbereitend, so dass man ohne Kenntnis des Vereinswesens kein völliges Bild von der Befriedigung der Kollektivinteressen eines bestimmten Volkes erhält. Daher lässt es sich begreifen, wenn der Versuch gemacht wurde, wie es Gierke getan hat, ein zwischen Privat- und Staatsrecht mitten innestehendes Sozialrecht zu konstruieren, und dass L. v. Stein das Vereinswesen als integrierenden Bestandteil des Verwaltungsrechtes aufgestellt 1) hat. Für die juristische Betrachtung lässt sich das zwar, wie wir sehen werden, nicht rechtfertigen, allein eine soziale Betrachtungsweise des Staates, welche die notwendige Ergunzung seiner juristischen Erkenntnis bildet, wird eine gründliche Lehre vom Vereinswesen nicht entbehren Auch das politische Leben des Staates kann durch Vereine tiefgehend beeinflusst werden — man denke an die Ligue, den Jakobinerklub, die Chartisten. Wenn irgendwo, so kann das Schlagwort von dem Kampfe der Gesellschaft mit dem Staate

<sup>1)</sup> Die Lehre von der vollziehenden Gewalt, 2. Aufl., III. Das System des Vereinswesens und des Vereinsrechtes.

bei den Vereinen Wahrheit gewinnen, weil hier Organisation gegen Organisation steht.

6. Dass die auf Erzeugung, Umlauf und Verbrauch von Sachgütern gerichtete menschliche Tätigkeit, die Wirtschaft, und die durch sie hervorgerusene Gruppierung der Gesellschaft alle menschlichen und daher auch die staatlichen Verhältnisse auf das tiefste beeinflusst, gehört heute zu den trivial gewordenen Wahrheiten, so dass wissenschaftliche Besonnenheit fast mehr auf die Einschränkungen als die Bestätigungen dieses Satzes hinzuweisen hat.

Der Zusammenhang zwischen Wirtschaft und Staat erweist sich vor allem darin, dass diese entwickeltste Form des Gemeinwesens erst auf bestimmter Wirtschaftsstufe möglich ist. Nur in dem weiteren Sinne eines persönlichen Machtverbandes kann bei Nomaden, bei Jäger- und Hirtenvölkern von einem Staate gesprochen werden. Erst bei den Ackerbauern beginnt der vollendete Staat, der mit einem festen Territorium ausgerüstet ist. Privateigentum au Grund und Boden entsteht, der nunmehr verwickeltere Produktionsprozess scheidet Berufe, erzeugt Verhältnisse der Unfreiheit, und damit bildet sich eine komplizierte Rechtsordnung, die einer stetigen schützenden Macht bedarf. außen nötigt das Interesse der Sicherung der wirtschaftlichen Güter vor Feinden zur Ausbildung einer Wehrverfassung. Von der Art der Wirtschaft hängt sodann die Ausgestaltung einer großen Zahl staatlicher Institutionen ab. Der auf den Krieg und kriegerischen Raub angewiesene Staat wird seine Kräfte viel straffer konzentrieren, das Individuum in höherem Masse in den Dienst der Gesamtheit stellen, strengere Über- und Unterordnungsverhältnisse ausbilden als ein von Nachbarn wenig bedrohter, durch Naturalwirtschaft den Bedarf seines Volkes deckender Ackerbaustaat. Nicht minder wirken auf höherer Kulturstufe Geld- und Kreditwirtschaft, der internationale Handel in seinen verschiedenen Formen auf die Gestaltung der wichtigsten staatlichen Institutionen ein. Die großen Weltbegebenheiten, vor allem Kriege und innere Umwälzungen, sind mitbedingt von wirtschaftlichen Ursachen und haben, abgesehen von denen, die ausschließlich ökonomische Ziele verfolgen, neben ihrem Hauptnoch wirtschaftliche Nebenzwecke. Allgemeine geschichtsphilosophische oder soziologische Sätze über diese Zusammenhänge aufzustellen, ist in den meisten Fällen wenig erspriesslich, da es

sich in der Regel um streng individualisierte Kausalreihen handelt. Desto lehrreicher ist es, die konkreten staatlichen Bildungen auf die sie ausgestaltenden ökonomischen Kräfte zu prüfen.

Auch die Verfassungsentwicklung ist durchgehend von wirtschaftlichen Momenten mitbestimmt. In vielen Fällen liegt das klar zutage. So hat z. B. die Notwendigkeit, in einer Zeit der Naturalwirtschaft die Grafen mit Grundbesitz auszustatten, in Verbindung mit der ebenfalls durch ökonomische Verhältnisse bedingten eigentümlichen Ausgestaltung der Wehrverfassung im Frankenreiche den Grund zur späteren Feudalisierung der Amter gelegt und damit den ganzen Lauf der mittelalterlichen Geschichte des öffentlichen Rechts in eigentümlicher Weise ausgestaltet. Aus der Finanznot der Fürsten und den ständischen Steuerbewilligungen sind manche Institutionen des konstitutionellen Staates hervorgegangen. Die technischen Erfindungen der neuesten Zeit haben die Organisation und Tätigkeit der staatlichen Verwaltung in tiefgehender Weise umgestaltet. Armut und Reichtum eines Volkes entscheiden über das Mass der Kulturleistungen seines Staates. Kraft der Tiefe und Breite ihrer Gesamtwirkungen sind die wirtschaftlichen Verhältnisse der Gesellschaft staatsgestaltende Mächte.

Von besonderem Interesse ist es, die Wirkung der aus den Unterschieden des Besitzes, d. h. sowohl des ökonomischen als des Machtbesitzes, sich bildenden gesellschaftlichen Gruppen, der Klassen, auf die Gestaltung des Staates im Laufe der Geschichte zu verfolgen 1). Eine Geschichte der Klassen und Feststellung der ihre Entstehung und ihre Wirkungen beherrschenden Gesetze ist, wie erwähnt, mit Unrecht von den Sozialisten als einziger Inhalt der Gesellschaftslehre behauptet worden. Auf ihr richtiges Mass reduziert, ist aber eine spezielle soziologische Disziplin von den ökonomischen Klassen von großer Bedeutung für das Verständnis des Staates. Ihr hoher Wert liegt vor allem darin, dass die so begrenzte Gesellschaft zumeist das Gebiet ist, auf dem die Ungleichheit der Individuen am greifbarsten hervortritt. Da diese Ungleichheit eine der wichtigsten Ursachen aller sozialer Abhängigkeits- und rechtlichen Herrschaftsverhältnisse ist, so steht gerade dieser Teil der Gesellschaftslehre in innigsten Beziehungen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. aus der neuesten Literatur Fr. v. Wieser, Über die gesellschaftlichen Gewalten. Rektoratsrede, Prag 1901, ferner Schmoller Grundrifs, II, 1904, S. 496 ff.

zur Staatslehre. Um aber hier zu sicheren Resultaten zu gelangen, die nicht mit dem Stempel agitatorischer Parteitätigkeit geprägt sind, ist vor allem sorgsamste Detailforschung notwendig. Die großen geschichtlichen Konstruktionen, die sich in der heutigen Literatur so breit machen, müssen zurückgestellt und es muß zunächst an einzelnen, örtlich und zeitlich begrenzten Verhältnissen nachgewiesen werden, welchen Einfluss die ökonomische Ungleichheit sowie die durch Sitte, Bildung und Beruf bedingten Vorzüge einzelner rechtlich fixierter Stände oder loser Gruppen auf die konkrete Gestaltung staatlicher Institutionen und staatlichen Lebens gehabt haben. Wer wissenschaftlich und daher leidenschaftslos vorgeht, wird die Identifizierung des Menschen mit dem Wirtschaftssubjekte ablehnen. Denn alle Erscheinungen des gesellschaftlichen Lebens sind massenpsychologischer Art. Alle Massenpsychologie aber hat die Individualpsychologie zu ihrer Voraussetzung. Dieselben Kräfte, die in der Gesellschaft walten, müssen an dem Individuum wahrnehmbar sein. Denn wenn man selbst zugibt, dass soziale Ursachen mächtiger sind als Wille und Einsicht des Individuums und dieses sogar wider dessen Willen beeinflussen und gestalten, so muss dennoch die Art dieses Einflusses psychologisch vermittelt und daher festzustellen sein. Die Lehre von sozialen Mächten, die dem Individuum in psychologisch nicht nachweisbarer Art Richtung und Inhalt seines Denkens geben, ist nichts anderes als die Anpassung der alten, zuletzt in Hegelschem Gewande erschienenen Ideenlehre an die neue Gesellschaftslehre. Dort war das Individuum Werkzeug höherer Ideen, ist sich daher des wahren Wesens seines Denkens und Handelns nicht bewusst. Diese Mächte sind in der in ihren ersten Anfängen bis Saint-Simon zurück. reichenden Marx-Engelsschen Geschichtsphilosophie vom Logischen ins Unlogische übertragen; an Stelle der geheimnisvollen Wirkung geistiger ist jetzt die nicht minder unverständliche Wirkung stofflicher Mächte getreten. Der Dogmatismus, auf unbeweisbaren Behauptungen aufgebaut, ist derselbe geblieben; neu ist nur der der Mode entsprechende materialistische Anstrich.

Psychologische Zergliederung des Individuums, die durchaus nicht zusammenfällt mit dem, was ein Individuum "sich selbst dünkt" 1), ergibt aber zweifellos, dass es von anderen als ökono-

<sup>1)</sup> K. Marx, Zur Kritik der politischen Ökonomie, 1859, S. VI, vgl. Das Kapital, 2. Aufl., I, 1872, S. 6 f.

mischen Interessen aufs tiefste bewegt werden, daher auch die von ihm geschaffenen "ideologischen Formen" nicht ausschließlich aus den ökonomischen Produktionsbedingungen erklärt werden dürfen<sup>1</sup>).

Es ist übrigens eine sich stets wiederholende Erscheinung, dass in den großen sozialen Parteikämpfen immer ein Element des Menschen mit dem ganzen Menschen identifiziert wird. So ist in dem Zeitalter der Glaubenskriege der Mensch wesentlich als religiöses Geschöpf betrachtet worden; die Revolution und das sie vorbereitende Naturrecht haben in der Freiheit das Wesen des Menschen gesucht. Der Mensch ist ein seiner Natur nach freies Wesen, ist die Grundthese des contrat social<sup>2</sup>). Die neuere Nationalitätenlehre betrachtet den Menschen als ein wesentlich einer begrenzten Kulturgemeinschaft, die neueste Rassentheorie als ein einer konstanten Blutgemeinschaft zugehöriges Individuum, das von andersgearteten streng zu trennen und mit ihnen um den geistigen und wirtschaftlichen Sieg zu ringen bestimmt ist. moderne Sozialismus hingegen erfasst den Menschen als ein ausschliesslich von seinen wirtschaftlichen Interessen beherrschtes Subjekt und betrachtet alle anderen Erscheinungen des Gemeinlebens als Nebenprodukte der einen großen Grundkraft.

Wie auf anderen sozialen Gebieten so auch auf dem der Wirtschaft ist der Staat nicht nur Wirkung, sondern auch Ursache<sup>3</sup>). Zwar ist er nicht imstande, in sozialistischer Weise die ganze Volkswirtschaft zu leiten. Nur vereinzelte, keineswegs mustergültige Organisationen dieser Art, wie das Inkareich in Peru und den Jesuitenstaat in Paraguay, hat die Geschichte aufzuweisen.

<sup>1)</sup> Späterhin hat Engels die von Marx anfangs schroffer als später ausgesprochene Lehre immer mehr eingeschränkt, so daß schließlich von dem ganzen historischen Materialismus nichts mehr übrig bleibt als die unbestreitbare Tatsache, daß ökonomische Faktoren den Gang der Geschichte mitbestimmen. Vgl. die Zitate und Ausführungen bei Ed. Bernstein, Die Voraussetzungen des Sozialismus und die Aufgaben der Sozialdemokratie, 1899, S. 6 ff.; ferner Masaryk, S. 92 ff.

<sup>2) &</sup>quot;Renoncer à sa liberté, c'est renoncer à sa qualité d'homme." Du contrat social, I, 4.

<sup>8)</sup> Vgl. A. Wagner, a. a. O. I<sup>2</sup>, Buch VI. Der Staat volkswirtschaftlich betrachtet, und die daselbst S. 870 ff. angegebene Literatur; ferner v. Philippovich, Grundriss der politischen Ökonomie, I, 5. Aufl. 1904, S. 93 ff.; L. Felix, Entwicklungsgesch. d. Eigent., IV I, 1896, IV II 1, 1899.

Aber die staatliche Rechtsordnung, unter deren Schutz sich das Wirtschaftsleben vollzieht, fördert — oder hindert — es nach den verschiedensten Richtungen. Mobilisierung des Grundbesitzes, Freiteilbarkeit von Grund und Boden, Familienfideikommisse und Stammgüter, Anerbenrecht, Testierfreiheit, Handelsgesellschaften, Wechsel und Schecks, Freihandel und Schutzzoll und hundert andere rechtliche Einrichtungen und staatliche Vorkehrungen regulieren die gesamte Volkswirtschaft derart, daß der Staat zu den wichtigsten Faktoren der konkreten Produktion und Verteilung der wirtschaftlichen Güter zählt. Zudem haben sämtliche Staatsleistungen, wie schon ein flüchtiger Blick in einen Staatsetat lehrt, ihre ökonomische Seite, so daß eine allseitige Anschauung vom Staate ihn auch eingehend unter ökonomischem Gesichtspunkt betrachten muß.

Aber auch für die spezielle Erkenntnis der rechtlichen Seite des Staates ist die ökonomische Betrachtungsweise von der höchsten Bedeutung. Da stets wirtschaftliche Momente die jeweilige Ausgestaltung des Staates bedingen, so ist eine gründliche Erkenntnis des rechtlich Gewordenen und Seienden ohne ökonomische Grundlage nicht möglich. Namentlich für die Geschichte des öffentlichen Rechtes ist dies zu beherzigen. Von der Geschichte des Privatrechts ist es heute bereits von allen neueren Forschern anerkannt, dass sie von der Wirtschaftsgeschichte nicht zu trennen ist; sind doch die Rechtshistoriker selbst deren berufenste Förderer geworden.

Eine der wichtigsten Tatsachen für die Gesamterkenntnis des Staates ist die, dass er selbst Wirtschaftssubjekt ist. Damit erscheint er als höchstes Organ der Gemeinwirtschaft eines Volkes, anderseits aber, namentlich in Beziehung auf andere Staaten, als besondere gesellschaftliche Bildung. Sein Handeln auf diesem Gebiete wird nur durch genaue Kenntnis der Volkswirtschaftslehre verständlich. Mit ihm beschäftigt sich die besondere Disziplin der Staatswirtschaftslehre oder Finanzwissenschaft, die aus Lehrsätzen besteht, welche der politischen Ökonomie, dem öffentlichen und Privatrecht und der Finanzpolitik angehören. Dadurch erlangt diese Lehre eine Doppelstellung, indem sie zugleich den Staats- und den Gesellschaftswissenschaften zuzuzählen ist. Jede Isolierung der in ihr vereinigten verschiedenen Elemente würde nur zur Unklarheit oder Inhaltsleere führen. Ein selbständiges Finanzrecht z. B.,

das nur den streng rechtlichen Inhalt der so verwickelten staatswirtschaftlichen Institute darstellte, müßte, sofern es nicht einfach die bestehenden Gesetze kommentieren wollte, den größten Teil des geistigen Gehaltes jener Institute sorgfältig hinausdestillieren, um seinen ausschließlichen Zweck zu erfüllen. Ähnliches gilt übrigens von der ganzen Lehre der einzelnen verwaltungsrechtlichen Einrichtungen.

7. Die Entwicklung der aus dem religiösen Leben sich ergebenden gesellschaftlichen Bildungen sowie deren Einfluss auf die Gestaltung der politischen Verhältnisse eingehend zu untersuchen, ist die Aufgabe einer weiteren sozialwissenschaftlichen Spezialdisziplin. Das hier zu bewältigende Material ist ein ungeheures. Viele Einzeluntersuchungen, doch keine zusammenfassende Darstellung, namentlich für die neuere Zeit, hat die Wissenschaft bisher aufzuweisen. Alle gesellschaftlichen Institutionen stehen ursprünglich in innigstem Zusammenhang mit den religiösen, und die Geschichte des modernen Staates ist zugleich ein Prozess fortlaufender Sonderung des staatlichen und religiösen Gebietes, die aber trotzdem dauernd in Wechselwirkung miteinander stehen. Die Auffassung ganzer Epochen vom Staate und der Stellung seiner herrschenden und untergeordneten Teile ist nur aus den religiösen Vorstellungen jener Zeiten gänzlich zu begreifen, und auch in der Gegenwart kann der Einfluss der religiösen Anschauungen auf die politischen für weite Kreise des Volkes nicht gering angeschlagen werden 1). Welchen Einfluss antikes Heidentum und mittelalterliches Christentum, die Reformation und die von ihr ausgehenden besonderen Konfessionen auf Umfang und Inhalt der staatlichen Institutionen gehabt haben, gehört gegenwärtig mit zu den Hauptaufgaben historisch-politischer Forschung. Anderseits ist aber auch die Wirkung des Staates auf die religiösen Verhältnisse Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung. So wenig auch heute Glaubenszwang als Aufgabe des Staates anerkannt wird, so sehr hat er ihn doch Jahrhunderte hindurch ausgeübt, hat die Gestaltung der Kirchen und ihr inneres Leben mächtig beeinflusst. Auch heute bestimmt durch Privilegierung und Zurücksetzung einzelner Kirchen oder durch völlig gesetzliche Freiheit der religiösen Genossenschaften der Staat das reli-

<sup>1)</sup> Sehr beachtenswert für das Verständnis der Probleme der Gegenwart E. Tröltsch, Politische Ethik und Christentum, 1904.

giöse Leben in nicht geringem Grade, wie eine Vergleichung verschiedener Staaten mit verschiedenen kirchenpolitischen Prinzipien lehrt.

8. Ein weiteres Gebiet der Gesellschaftslehre bieten die politischen Parteien dar<sup>1</sup>). Sie können unter mannigfachen Gesichtspunkten betrachtet werden: so z. B. unter psychologischen, ethischen, statistischen, historischen, und weisen daher wissenschaftlicher Untersuchung eine Fülle von Erscheinungen auf<sup>2</sup>). Ihre praktische Bedeutung für das Staatsleben zu erörtern, gehört zu den Aufgaben der Politik. Eine vollendete Einsicht in ihr Wesen ist aber nur möglich, wenn man sie auch als gesellschaftliche Bildungen begreift, die als solche nicht Gegenstand der Staatslehre selbst sind. Schon äußerlich charakterisieren sie sich als soziale Gebilde. Ihre Organisationen haben keinen staatlichen Charakter, auch sind sie keine abgeschlossenen Gebilde, da Zugehörigkeit zu einer Partei nicht von dem ausdrücklich erklärten

<sup>1)</sup> An dieser Stelle muss ich mich mit den kurzen Andeutungen im Text über eine sozialwissenschaftliche Behandlung der Parteienlehre begnügen. Die bisherigen umfassenderen Bearbeitungen des Gegenstandes vou Rohmer, Die vier Parteien, 1844, Bluntschli, Politik, 1875, Stahl, Die gegenwärtigen Parteien in Staat und Kirche, 1863, C. Frantz, Kritik aller Parteien, 1864, v. Treitschke, Hist.-polit. Aufsätze, Parteien u. Fraktionen, III, 4. Aufl. 1871, S. 427 ff., werden sämtlich dem sozialen Wesen der Parteien nicht oder doch nicht völlig gerecht, da sie hauptsächlich andere Seiten des Parteiwesens erörtern. Eine Fülle feiner, aber auch überwiegend historisch-politischer Betrachtungen bei Merkel, Fragmente zur Sozialwissenschaft, 1899, S. 82-346. Im Anschluß an den Letztgenannten eingehende Erörterungen über die Parteien als gesellschaftliche Mächte der Staatsbildung bei R. Schmidt, I, S. 238 ff.; die soziale Seite des Parteilebens auch hervorgehoben von Paulsen, Parteipolitik und Moral, 1900, S. 14 ff. Das gesamte moderne europäische Parteiwesen behandelt vom historischen Standpunkt aus mit einer bisher an Umfang nicht erreichten Stofffülle Seignobos, Histoire politique de l'Europe contemporaine. Evolution des partis et des formes politiques 1814-1896, 2ème éd. Paris 1899. Von den Parteien der Gegenwart handeln ferner in umfassender Weise Lawrence Lowell, Government and Parties in Continental Europe, 2 vol., Boston and New York 1896, Ostrogorski, La démocratie et l'organisation des parties politiques, 2 vol., Paris 1903.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Parteileben, wie alles Leben, weist allerdings so viele wunderliche, unberechenbare Elemente auf, dass vieles an ihm wissenschaftlicher Behandlung vom höheren Standpunkt aus überhaupt spottet.

Beitritt zu einer Parteiorganisation abhängig gemacht werden kann, ansonst die Parteien in ihrer Werbekraft gegenüber dem Publikum bedeutend eingeschränkt werden würden. Zudem äußert sich Parteigesinnung bei Wahlen, Sammlungen und anderen Anlässen in zahllosen Fällen ganz unabhängig von der Mitgliedschaft an Parteiverbänden. Auf der Möglichkeit, fortwährend fluktuierende Elemente in sich aufzunehmen, ruht nicht zum geringsten Teil die Hoffnung der Parteien auf Sieg im politischen Kampfe. In der staatlichen Ordnung aber hat der Begriff der Parteien als solcher keine Stelle: selbst wenn Parteien ein Einfluß auf jene gewährt werden soll, können sie nur als Majoritäten und Minoritäten in Betracht kommen.

Die Aufgabe einer sozialwissenschaftlichen Behandlung der Parteienlehre wird klar, wenn man erwägt, das das tiefere Wesen der großen, trotz der wechselnden momentanen Ziele und Bezeichnungen im ganzen unverändert bleibenden Parteien oder vielmehr Parteiengruppen überhaupt nur im Zusammenhang mit dem ganzen Leben der Gesellschaft zu begreifen ist. Politische Parteien sind ihrem Kern nach Gruppen, die, durch gemeinsame auf bestimmte staatliche Ziele gerichtete Überzeugungen geeinigt, diese Ziele zu verwirklichen trachten. Überblickt man diese Gruppen in ihrem Verhältnisse zur sozialen Vorherrschaft und staatlichen Herrschaft, so findet man ehemals herrschende Gruppen, gegenwärtig herrschende Gruppen, Gruppen, die noch nicht geherrscht haben. Nun ist es das natürliche Streben einer jeden politischen Partei, zur Herrschaft zu gelangen oder sie zu behaupten. Die ehemals herrschenden, durch die Änderung der gesellschaftlichen Machtverhältnisse von der sozialen Vorherrschaft und der staatlichen Herrschaft abgedrängten Gruppen bilden die Grundlage der reaktionären Parteien, die Gruppen, bei denen staatliche und soziale Herrschaft sich decken, sind die konservativen Parteien, die noch nicht herrschenden, je nachdem sie näher oder weiter von der Herrschaft entfernt sind, die fortschrittlichen und die radikalen Parteien. Daraus ergibt sich auch die Tatsache, dass dort, wo staatlich herrschende Parteien zugleich die soziale Vorherrschaft haben, sie der Stabilität der gegebenen staatlichen Herrschaft günstig sind, während nach der staatlichen Herrschaft strebende Parteien diese nur durch Änderung der vorhandenen Ordnung erreichen und behaupten können. Daher sind extreme, von der sozialen Vorherrschaft entfernte Parteien jeder Art der bestehenden Ordnung feindlich gesinnt und der Entfesselung gebundener individueller Kräfte geneigt.

Je ausgeglichener die sozialen Gegensätze innerhalb eines Volkes sind, desto weniger schroff wird der Parteikampf, desto einfacher die Parteigliederung sein. Wenn die angelsächsischen Staaten vor der Parteizersplitterung des europäischen Kontinentes bewahrt sind, so ist das nicht zum geringsten der größeren Gleichartigkeit ihrer Gesellschaft zu danken. Eine völlig homogene Gesellschaft wäre nicht mehr imstande, dauernde Parteigegensätze in sich zu bergen.

Neben diesen großen, fast könnte man sagen: notwendigen Parteien gibt es auch zufällige, mit vorübergehenden Tendenzen, ferner unechte Parteien, d. h. solche, die nicht in den allgemeinen Verhältnissen eines jeden Volkslebens, also namentlich der Klassen-, Standes- und Berufsschichtung, sondern in den eigentümlichen Verhältnissen des Einzelstaates ihren Grund haben. Zufällige Parteien sind solche, welche in Wahrheit keine Ziele der Staatsordnung selbst, sondern individuelle Interessen verfolgen, so z. B. wenn zwei Thronprätendenten Anhänger in allen Volksschichten finden, die monarchische Staatsordnung selbst daher und die anderen bestehenden Institutionen außer Frage stehen. Zur zweiten Art zählen nationale und religiöse Parteien. Sie sind unechte Parteien, weil jede echte Partei ein bestimmtes umfassendes Programm für die Gestaltung des Staates haben muss, was weder vom Standpunkte einer bestimmten Nationalität noch von dem einer bestimmten Religion aus möglich ist. Fragmentarische Parteien verdienen die genannt zu werden, die nur eine Einzelfrage lösen wollen, aber durch keine Anschauung über die gesamte staatliche Politik zusammengehalten werden. pflegen am häufigsten in Staaten mit großer Parteizersplitterung aufzutreten, namentlich dort, wo ein Volk von einseitiger Interessenpolitik beherrscht wird. Solcher Art sind z. B. Freihändler und Agrarier. Im großen und ganzen werden aber auch diese fragmentarischen Parteien, trotzdem sie häufig disparate Elemente enthalten, einer oder der anderen der oben gezeichneten großen Gruppen zugezählt werden können. Diese Gruppen, welche Wandlungen sie immer durchmachen, sind das Bleibende im Parteileben, während alle zufälligen und fragmentarischen Parteien begrenzte Lebensdauer haben.

Das politische Parteileben ist somit, vom Standpunkte der

Gesellschaftslehre betrachtet, der Kampf der Gesellschaft um die staatliche Herrschaft. Das erklärt auch schließlich die merkwürdige Erscheinung, daß die notwendigen Parteien in den verschiedenen Staaten sich dieselben Namen oder doch Beinamen (konservativ, liberal, demokratisch, radikal usw., die Bezeichnung reaktionär wird allerdings vermieden) geben, trotzdem die Ziele der gleichbenannten Parteien in den einzelnen Staaten sich so differenzieren, wie diese Staaten selbst in ihrer geschichtlichen, nationalen, kirchlichen, ökonomischen Gestaltung unterschieden sind.

9. Von hoher Bedeutung für die Staatenbildung und den Aufbau sowie die Schicksale der Staaten sind die nationalen Unterschiede, die zu gesellschaftlicher Gruppenbildung führen, teils innerhalb des Staates, wenn ein Gebiet mit mehreren Nationen oder Teilen von Nationen besetzt ist, teils über den Einzelstaat hinausgreifend, wenn eine Nation in mehreren Staaten lebt. Die Frage nach Wesen und Bildung der Nationen ist wiederum Gegenstand besonderer Untersuchung 1). Die Bedeutung der Nation für den Staat allseitig festzustellen, ist eine wichtige Aufgabe der Gesellschaftslehre, die namentlich für wichtige Sätze der Politik die Grundlage zu liefern hat. Ist doch der Gegensatz von National- und Nationalitätenstaaten einer der politisch bedeutsamsten der Gegenwart geworden.

Auszugehen bei dieser Untersuchung ist von der heute bereits als gesichert zu bezeichnenden Erkenntnis, das Nationen nicht natürliche, sondern geschichtlich-soziale Bildungen sind. Das Wesen einer Nation festzustellen, gehört, wie alles Fixieren von Erscheinungen, die in den ununterbrochenen Flus des geschichtlichen Geschehens gestellt sind, zu den schwierigsten wissenschaftlichen Aufgaben. Es läst sich nämlich kein feststehendes, für alle

<sup>1)</sup> Die gründlichste und umfassendste Erörterung des Wesens der Nation bei Fr. J. Neumann, Volk und Nation, 1888, wo auch die ganze frühere Literatur angegeben und benutzt ist. Aus neuester Zeit vgl. Lindner, a. a. O. S. 75 ff. Anders geartet als der soziale und politische Begriff der Nation oder Nationalität (ganz scharf wird sich der Unterschied beider Bezeichnungen nie fixieren lassen) ist der in Nationalitätenstaaten bedeutsame rechtliche Begriff, wo er, mit Sprachgemeinschaft identisch, eine darauf gebaute Eigenschaft des Individuums, der Verbände, öffentlicher Anstalten und Behörden bezeichnet. Vgl. neuestens darüber v. Herrnritt, Nationalität und Recht, dargestellt nach der österreichischen und ausländischen Gesetzgebung, 1899, S. 16 ff.

Nationen passendes Merkmal angeben. Nicht die natürliche Stammesgemeinschaft, da alle modernen Nationen aus verschiedenen, ethnologisch oft weit auseinanderliegenden Stämmen zusammengesetzt sind. So stammen die heutigen Italiener ab von Etruskern, Römern, Kelten, Griechen, Germanen, Sarazenen; die Franzosen von Römern, Galliern, Briten, Germanen; so sind die Russen aus zahlreichen slawischen und nichtslawischen Stämmen gemischt. Vor allem aber zeigen die Amerikaner, in denen Blut fast aller Rassen zu finden ist, dass eine durch Rassengemeinschaft geeinte Vielheit nicht identisch ist mit Nation. Auch wenn eine Nation ausnahmsweise ungemischtes Blut bewahrt, ist es nicht dieses, sondern die Gemeinsamkeit historischer Schicksale und bestimmter Kulturelemente, die das einigende Band abgibt. Selbst wo die Stammesgemeinschaft unmittelbar national zu wirken scheint, ist es nicht diese natürliche Einheit selbst, sondern das Wissen um sie, bestimmte Gefühle und Vorstellungen, die sich an das Bewulstsein dieser Tatsache knupfen, die national einigend wirken. Auch die Sprache bietet kein sicheres Unterscheidungsmerkmal der Nationen. Es gibt mehrere Nationen, welche dieselbe Sprache reden (Engländer - die englischsprechenden Iren - Amerikaner; Spanier - die amerikanischen Nationen spanischer Zunge; Portugiesen-Brasilianer; Dänen-Norweger usw.), so wie anderseits kleine Sprachgemeinschaften oder Bruchstücke verschiedener Sprachstämme vorhanden sind, die sich mit anderssprachigen nicht nur als politische, sondern auch als nationale Einheit betrachten, also Basken-Spanier, Bretonen - Franzosen, Walliser - Engländer, Rhätoromanen - andere Schweizer. Auch innerhalb einer Nation mit einheitlicher Schriftsprache können große, nicht nur als mundartlich zu charakterisierende Unterschiede der Volkssprache vorhanden sein. Man denke an den Gegensatz von Hochdeutsch und Niederdeutsch, von Französisch und Provençalisch. Die Religion ist heute nicht mehr Nationalreligion; ein und dieselbe Nation kann Angehörige verschiedener Religionen haben. Doch kann auch sie, gleich der Sprache, eines der die Nation konstituierenden Elemente So sprechen Kroaten und Serben dieselbe Sprache, jene aber gehören der römischen, diese der griechischen Kirche an, weshalb sie sich als getrennte Nationen fühlen. Der Staat ist ebenfalls kein notwendiges Element der Nation, da nicht alle Nationen staatlich geeint sind und mehrere Nationen oder Teile

von Nationen in einem Staate leben können. Anderseits hat gemeinsame staatliche Beherrschung auf Grund räumlicher Gemeinschaft 1) in höchstem Grade zur Ausbildung der Nationen beigetragen.

Ist es demnach unmöglich, ein einziges sicheres, objektives Kriterium der Nation anzugeben, so kann ein solches auch nicht durch eine feststebende Kombination mehrerer Elemente gefunden werden. Daraus ergibt sich, dass die Nation nichts Objektives im Sinne des äusserlich Existierenden ist. Sie gehört vielmehr zu der großen Klasse sozialer Erscheinungen, die mit äußeren Masstäben überhaupt nicht gemessen werden können. Nation ist vielmehr etwas wesentlich Subjektives, d. h. das Merkmal eines bestimmten Bewusstseinsinhaltes. Eine Vielheit von Menschen, die durch eine Vielheit gemeinsamer, eigentumlicher Kulturelemente und eine gemeinsame geschichtliche Vergangenheit sich geeinigt und dadurch von anderen unterschieden weiss, bildet eine Nation<sup>2</sup>). Die objektive, durch gemeinsame Abstammung begründete Gemeinsamkeit einer Vielheit, die Rassen- oder Stammeseinheit ist so alt, wie die historische Erinnerung zurückreicht, und weit darüber hinaus. Die subjektive Einheit der Nation hingegen ist ihrer Natur nach ein Produkt höherer Kultur und tritt daher, obwohl schon längst im Keime vorhanden, in voller Stärke erst in neuester Zeit auf. Solange sie gar nicht oder nur in schwachen Anfängen da ist, gibt es keine auf irgendwelche innere Qualitäten des Volkes aufgebaute politische Theorie. Dass innerlich zusammenhängende und daher im Gegensatz zu anderen, auf gleiche Weise geeinten sich fühlende Völkerschaften sich auch nach außen hin als besondere Staaten darstellen sollen, wird weder von der antiken noch von der mittelalterlichen Politik

<sup>1)</sup> Den geographischen Raum als Grundlage der Entstehung der Nationen hebt hervor A. Kirchhoff, Was ist national? 1902, S. 14 ff. Vgl. auch R. Schmidt, I, S. 132 ff.

<sup>2)</sup> E. Renan, Qu'est ce qu'une nation, 1882: "Une nation est une âme, un principe spirituel," p. 26. "L'homme n'est esclave ni de sa race, ni de sa langue, ni de sa religion, ni du cours des fleuves, ni de la direction des chaînes de montagnes. Une grande agrégation d'hommes, saine d'esprit et chaude de cœur, crée une conscience morale qui s'appelle une nation," p. 29. Nation im eigentlichen Sinne ist: "eine größere Bevölkerung, die infolge hoher, eigenartiger Kulturleistungen ein eigenartiges gemeinsames Wesen gewonnen hat, das sich auf weiten Gebieten von Generation zu Generation überträgt". Neumann, S. 132.

gefordert. Auch in der neueren Zeit geht zunächst die naturrechtliche Staatslehre von dem abstrakten menschlichen Individuum aus; daher kennt sie nur den juristischen Gedanken des Staatsvolkes, von der Nation als dem Volk im Kultursinne ist in ihr nirgends die Rede. Noch im 18. Jahrhundert weiß Montesquieu, der alle den Staat bestimmenden Elemente des Volkslebens zu untersuchen trachtet und zuerst den Zusammenhang zwischen Recht und Nation ahnt 1), von dem staatsbildenden Einfluss der Dieser Einfluss ist eben bedingt durch die Nationen nichts. Stärke der nationalen Gefühle. Was sich als Einheit fühlt, will auch diese Einheit stärken und pflegen; solche Pflege ist aber nur durch eine kräftige Organisation möglich, die nur in einem Staate zu finden ist. Daher ist die Politik noch der letztvergangenen Jahrhunderte, die Staaten ohne irgendwelche Rücksicht auf die nationalen Eigenschaften der Bewohner vergrößerte, in der neuesten Zeit in europäischen Ländern entweder unmöglich oder gefährlich geworden.

Das Wesen der Nation ist dynamischer Natur. Volk kann in größerem oder geringerem Grade Nation sein, d. h. je geringer das Gefühl der kulturellen Zusammengehörigkeit ist, desto weniger ist die Nation ausgeprägt; je größer die Zahl und je bedeutungsvoller die Art der einigenden Kulturelemente, desto stärker und inniger wird das Bewusstsein der Zusammengehörigkeit in einer nationalen Gruppe. Daher kann auch der einzelne in höherem oder minderem Grade sich als Glied einer Nation betrachten gemäs dem Umfang und der Intensität der nationalen Kulturelemente, die auf ihn eingewirkt haben. höher die eigenartige Kultur eines Volkes steigt, je reicher die seine Glieder verbindenden geschichtlichen Vorgänge sind, desto entwickelter auch die Nation, die deshalb auf niederer Kulturstufe keinen Platz findet. Um das Nationalgefühl zu erzeugen, muss auch noch der Gegensatz gegen andere Nationen hinzukommen. Deshalb haben die Hellenen zwar ein hochentwickeltes Stammesgefühl, aber kein volles Nationalgefühl in unserem Sinne im Verhältnis zu den Barbaren gehabt, da sie diese als eigenartige Kulturträger nicht anerkannten, wie denn auch den Römern das Gefühl des Gegensatzes zu den von ihnen unterjochten Völkern als gleichartigen Kulturgemeinschaften mangelte. Ähn-

<sup>1)</sup> De l'esprit des lois l. XIX.

liche Erscheinungen zeigen sich noch heute im Verhältnis der zivilisierten Nationen zu halb- oder unzivilisierten Stämmen. Sofern nicht unmittelbare politische Interessen des Heimatsstaates in Betracht kommen, fühlt sich der mit ihnen in Berührung Tretende nicht als Deutscher, Franzose, Italiener usw., sondern als Europäer oder, den Farbigen gegenüber, als Weißer.

10. Die Gesamtheit der internationalen Gesellschaftsverhältnisse muß ebenfalls Gegenstand spezieller Forschung bilden, um zu sicheren Resultaten über ihre Bedeutung für das Leben des Einzelstaates zu gelangen. Ein Teil dieser Verhältnisse gehört bereits zu den im vorangehenden erwähnten Materien. Kirchen und andere religiöse Genossenschaften, Gesellschaftsklassen, Nationen sind häufig nicht in das Gebiet eines Staates gebannt. Namentlich die großen Kirchen, vor allem die einheitlich organisierte katholische Kirche, und die wirtschaftlichen Klassen bilden internationale Gemeinschaften von größerer oder geringerer Intensität. Das gesamte geistige und wirtschaftliche Leben der Kulturvölker ist kein national abgeschlossenes, woraus sich eine Fülle sozialer Konsequenzen ergibt. Weltausstellungen und internationale Kongresse aller Art sind die sichtbaren, jährlich wiederkehrenden Folgen des internationalen Gesellschaftslebens. Aber auch die souveränen Staaten als Mitglieder der Völkerrechtsgemeinschaft bilden die nicht organisierte oder doch nur in Gelegenheitsorganisationen sich äußernde Staatengesellschaft, innnerhalb welcher die politischen Interessen wechselnde, oft einander entgegengesetzte Gruppen bilden, die in ihren gegenseitigen Beziehungen den Typus der den Staaten eingeordneten Gesellschaftsgruppen wiederholen. Eine dankenswerte Aufgabe wäre es, den besonderen Einfluss zu bestimmen, den die internationalen Gesellschaftsverhältnisse auf die einzelstaatliche Rechtsordnung ausüben. Der ganze Verfassungsbau der modernen Staaten ist durch sie mitbedingt. Die bei allen individuellen Unterschieden doch in vielen Stücken auffallende Gleichartigkeit der Struktur der modernen Staaten beruht trotz der Einwirkung der englischen und französischen Institutionen auf die der übrigen Staaten keineswegs auf dem blossen Rezipieren eines äußerlich nachgeahmten fremden Rechtes, sondern vielmehr auf der Gleichartigkeit der gesellschaftlichen Verhältnisse. Diese haben auch die Wirkung gehabt, dass die Grundzüge der modernen Verwaltungsorganisation, und zwar nach französischem Muster, im

Laufe des 19. Jahrhunderts in den europäischen Staaten wesentlich die gleichen geworden sind. Ebenso greifen in der Gegenwart kraft der Gleichartigkeit der sozialen Verhältnisse sozialpolitische Reformen, die in einem Staate vorgenommen werden, sofort über diesen Staat hinaus, wie die Geschichte des Arbeiterschutzes und

der Arbeiterversicherung beweist.

11. In den vorstehenden Erörterungen ist schon darauf hingewiesen, dass der Staat nicht nur von den anderen gesellschaftlichen Verhältnissen beeinflusst wird, sondern auch auf sie selbst bestimmend einwirkt. Die Art dieser Einwirkung Gegenstand besonderer wissenschaftlicher Untersuchung Von dieser Art sei hier noch einiges Wichtige hervor-Zu scheiden ist vor allem die bewusste, beabsichtigte von der unbewussten, unbeabsichtigten Wirkung. Die letztere nämlich, die in der Theorie häufig übersehen wird, ist in der Regel viel stärker als die erste. Auf Bildung und Bestand der Nationen, auf Ausbreitung und Rückgang von Religionen, auf Hervorbringung und Ausgleichung sozialer Unterschiede sind staatliche Institutionen, selbst wenn sie unmittelbar ganz andere Zwecke verfolgten, von bedeutendstem Einflus gewesen. Ein Hauptbeispiel dieser Art aus der neueren Zeit ist die Zerreibung der feudalen Gesellschaft in Frankreich durch das absolute Königtum gewesen, das keine andere Macht im Staate neben sich dulden wollte. Durch die konsequente Politik der Könige wurde aber zugleich die Gesellschaft nivelliert und der Demokratisierung nähergebracht, wodurch der Revolution die Wege gebahnt wurden, - ein Resultat, das ganz außerhalb der Berechnung der Monarchen lag und liegen musste. Sogar auf Sprache und Literatur hat der Staat oft einen bedeutenden unbeabsichtigten Einfluss gehabt. In einem Staate mit verschiedenen Sprachen und Dialekten ist die Sprache des Königs und der höchsten Behörden in der Regel die Schriftsprache geworden 1). So hat nicht zum geringsten die Herrschaft der nordfranzösischen

<sup>1)</sup> Von dem Einflus des Staates auf die Sprache ist merkwürdigerweise sowohl in der staats- als in der sprachwissenschaftlichen Literatur kaum die Rede. Bei Arnold, Kultur- und Rechtsleben, 1865, S. 67, finden sich einige recht allgemein gehaltene Andeutungen; von systematischer Untersuchung dieses interessanten Problems ist mir nichts bekannt. Neuestens einige Bemerkungen bei Lindner, a. a. O. S. 161 f.

Könige die einst so blühende provençalische Sprache schließlich auf die Rolle eines Dialektes herabgedrückt; so ist die kastilische Sprache gegenüber der katalauischen seit der Einigung Spaniens unter den kastilischen Monarchen die alleinige spanische Schriftsprache geworden, wie denn auch die hochdeutsche Sprache die der Reichsbehörden war. Gesonderte politische Entwicklung hat mitgewirkt, das Holländische von einem niederdeutschen Dialekt zu einer besonderen Sprache zu erheben. Die internationale Bedeutung und Ausbreitung einer Sprache ist mit der Staatsmacht aufs innigste verknüpft. Selbst auf die eigentümliche Ausbildung des Volkscharakters ist die Art des Staates von größtem Einfluß. Gewöhnung an Befehlen und Gehorchen, Möglichkeit eines zielbewussten Handelns gemäs den gegebenen politischen Verhältnissen, Vertrauen in die Einsicht und Gerechtigkeit der Regierung, auf die Stetigkeit der staatlichen Entwicklung, und was die mannigfaltigen staatlichen Verhältnisse sonst sein mögen, wirken auf die ganze Denk- und Handlungsweise der Menschen in höchstem Masse ein. Mit tiefdringendem Blicke hat das zuerst Plato erkannnt, indem er den verschiedenen Staatsformen verschiedene Charaktere entsprechen lässt 1). In dem Durchschnittscharakter des Deutschen, des Österreichers, des Russen usw. ist der Einfluss der spezifischen Ausgestaltung ihrer Staaten deutlich zu erkennen.

Aus diesem Zusammenhang wird auch der Gefühlswert des Staates und der staatlichen Institutionen zu erklären sein. Zu den nicht zu berechnenden Wirkungen des Staates gehört nicht zum geringsten die Erzeugung politischer Gemeingefühle seiner Glieder, die für seine Schicksale von der höchsten Bedeutung sind. Vaterlandsliebe und Staatsgefühl sind die mächtigsten moralischen Garantien des Bestandes und Wachstums der Staaten. Grundlegende Institutionen, wie die des Königtums, nehmen ihre Kraft viel weniger aus dem Buchstaben der Gesetze als aus gefühlsmäßigen, durch uraltes Herkommen gefestigten Überlieferungen. In den Beziehungen zu den anderen Staaten entsteht ein das Volk beherrschendes politisches Ehrgefühl, das, von aller Reflexion unabhängig, ein den Gang der Geschichte in gewaltiger Weise mitbestimmender Faktor ist. Selbst bei Staaten, die aus einander widerstrebenden Elementen zusammengesetzt sind, zeigen sich

<sup>1)</sup> Rep. VIII, 544 ff.

diese Erscheinungen, nicht minder in Staaten, die ohne Rücksicht auf eine nationale Basis gebildet worden sind. In den am Anfang des 19. Jahrhunderts aus einem bunten Gewirre von Territorien und Städten des alten Reiches gebildeten süddeutschen Staaten ist binnen kurzem ein im neuen Reiche fortdauerndes partikularistisches Staatsgefühl entstanden, das selbst die Erinnerung an die früheren politischen Verhältnisse gänzlich ausgelöscht hat. Derartige Wirkungen können aus den mit Bewußtein geschaffenen Einrichtungen der Staaten nicht erklärt werden.

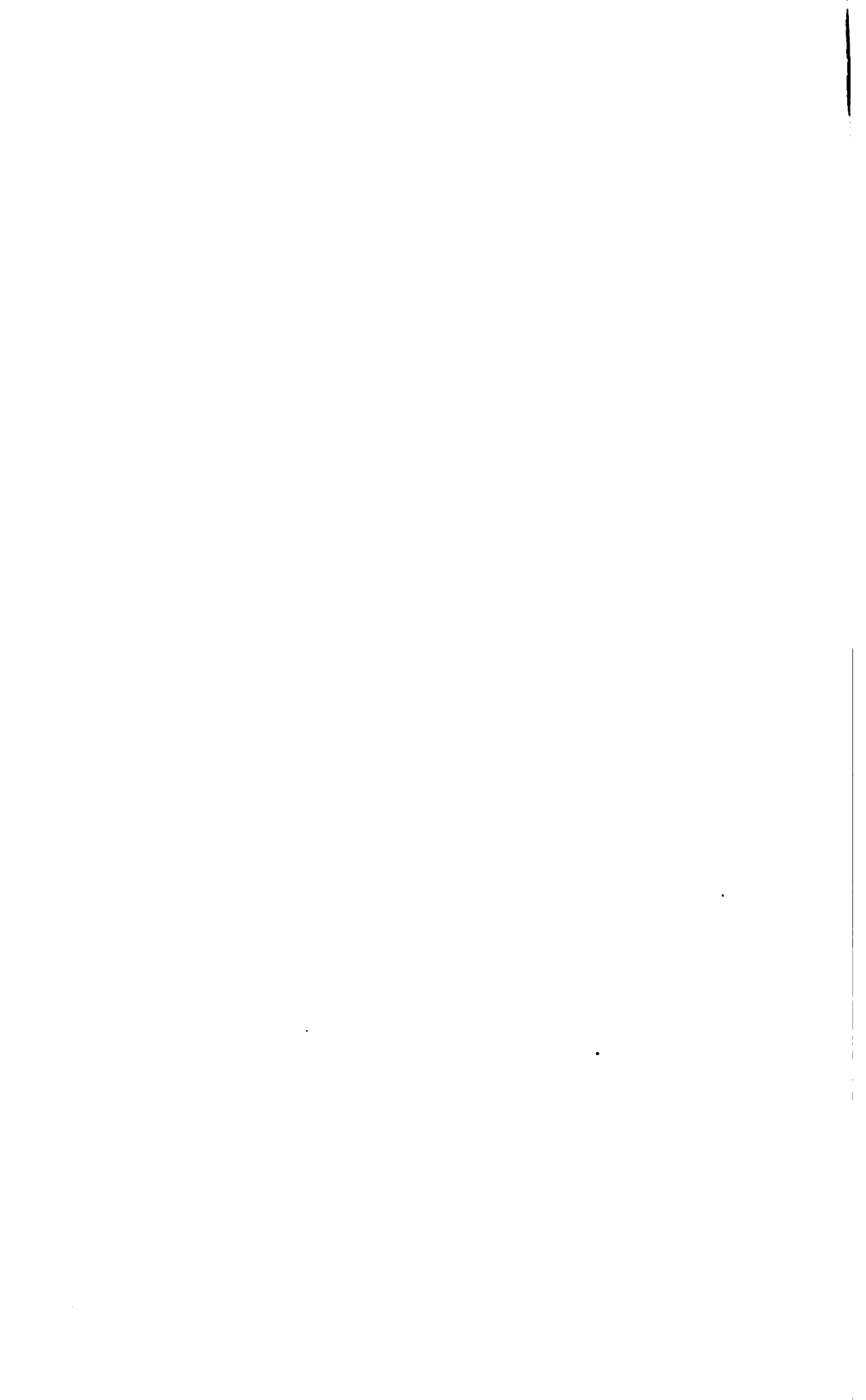
Nur diese beabsichtigte Wirkung des Staates auf die Gesellschaft hat man im Auge, wenn man ihm nur geringen Einfluss auf die sozialen Verhältnisse zuschreibt. Denn das spezifische Machtmittel des Staates, die Herrschaft, ist wie alles von außen Kommende nicht geeignet, tiefgreifende Umgestaltungen zu veranlassen, die sich teils im Innern der Menschen vollziehen, teils auch da, wo sie in die äussere Erscheinung treten, jeder äusseren Gewalt spotten. Die Interessengemeinschaft z. B. zwischen den Mitgliedern einer wirtschaftlichen Klasse zu zerstören, ist keine Zwangsgewalt imstande. Wo Staatsgewalt aber gebraucht wird, um ein bestimmtes soziales Resultat herbeizuführen, da liegt der schliessliche Effekt ganz außerhalb der Berechnung. Die Bauernbefreiung, die Anerkennung der wirtschaftlichen Freiheitsrechte, die Mobilisierung des Grundbesitzes haben im höchsten Grade auf die Umgestaltung der modernen Gesellschaft eingewirkt, aber Mass und Art dieser Einwirkung ist nur zum geringen Teile im Bewulstsein der Urheber dieser Massregeln gewesen, die zudem großenteils zuerst in der Form gesellschaftlicher Anforderungen an den Staat aufgetreten sind. Ausnahmsweise allerdings kann durch Anwendung brutaler Macht der Staat ein festes, wenn auch nur negatives soziales Resultat erzeugen, wie z. B. Gegenreformation und französische Konventsherrschaft gezeigt haben. Aber auch solche Resultate sind begrenzt und nicht von Dauer, wie durch die Auerkennung der Glaubensfreiheit in den katholischen Staaten und die französische Restauration bewiesen wurde.

Darum zeigt die Gesellschaftslehre die Grenzen des staatlichen Könnens. Die fortschreitende Änderung, Entwicklung und Rückbildung der gesamten Gesellschaft kann der Staat seinen Absichten gemäß nur innerhalb enger Grenzen regeln. Zwar kann er den Strom der sozialen Verhältnisse durch seine bewußte Tat um einige Fuß breit ablenken oder die Geschwindigkeit seines Falles um einiges mehren oder mindern, das ihm unbekannte Ziel jenes Stromes jedoch vermag er nicht zu bestimmen und nicht zu verrücken.

Damit stellt sich die soziale Betrachtungsweise des Staates als notwendiges Korrektiv der juristischen dar. Die Rechtslehre behauptet, dass der souverane Staat jeder anderen organisierten Gewalt überlegen, keiner untertan sei. Aber den gewaltigen Mächten des sozialen Lebens, die nicht in der Form bewußter Willensmacht wirken, ist der Herrscher selbst untertan. der Jurist sich daher hüten, seine Normenwelt, die das Staatsleben beherrschen soll, mit diesem Leben selbst zu verwechseln. All die formal-juristischen Vorstellungen von Staatsallmacht, die, hypothetisch aufgestellt, ihre gute Berechtigung haben, verschwinden, wenn man von der Welt der juristischen Möglichkeiten in die Wirklichkeit der Gesellschaft blickt. Da wogen die historischen Kräfte, die das An-sich der Staaten bilden und zerstören, das jenseits aller juristischen Konstruktion besteht. Von diesem An-sich gilt, was mit genialem Worte der vielverlästerte deutsche Denker<sup>1</sup>) ausgesprochen hat: Für Werden, Sein und Vergehen der Staaten gibt es kein anderes Forum als die Weltgeschichte, die das Weltgericht bildet. Seine Normen sind aber sicherlich nicht die des Juristen.

<sup>1)</sup> Vgl. Hegel, a. a. O. S. 423 ff.

# ZWEITES BUCH. ALLGEMEINE SOZIALLEHRE DES STAATES.



# Fünftes Kapitel.

## Der Name des Staates.

Die Geschichte der Terminologie einer Wissenschaft ist eng verknüpft mit der Geschichte der Wissenschaft selbst. Es besteht eine ununterbrochene Wechselwirkung zwischen Wort und Sinn. Das Wort hat häufig der ganzen Wissenschaft eines Volkes oder einer Epoche den Weg gewiesen.

Den Griechen hiess der Staat πόλις, war daher identisch mit der Stadt, einer der Hauptgründe, weshalb die griechische Staatswissenschaft sich auf dem Boden des Stadtstaates bewegte, den Land- oder Flächenstaat jedoch niemals zu erfassen vermochte. Wird von solchen Staaten gesprochen, so werden sie nur als Inbegriff der Bewohner bezeichnet (οἱ Αἴγυπτοι, οἱ Πέρσαι); irgendeine Bezeichnung jedoch, welche die Beziehung der Bewohner zum Territorium zum Ausdruck brächte, hat niemals größere Bedeutung gewinnen können 1). Auch von der πόλις ist oft in gleicher Weise die Rede; die Athener, Thebaner, Korinther werden mit ihren Gemeinwesen völlig identifiziert. Objektiv, als Inbegriff des einem Volke Gemeinsamen, wird der Staat als TÒ XOLVOV bezeichnet. In all diesen Vorstellungen tritt das dingliche Element weit hinter das personale zurück. gemeinde ist identisch mit dem Staate. Daher wird auch die öffentliche Rechtsstellung der Individuen niemals bedingt durch Zugehörigkeit zum Lande, sondern stets nur durch Mitgliedschaft an der Bürgergemeinde oder durch ein Schutzverhältnis zu ihr.

¹) Wohl findet sich  $\chi \omega \rho \alpha$  als synonym mit  $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$  oder bezeichnet das Landgebiet des Staates im Gegensatz zur Stadt; vgl. die Stellen bei Stephanus, Thesaurus graecae linguae h. v., hat dann aber überwiegend die Bedeutung von regio, nicht von civitas.

Auch die römische politische Terminologie weist denselben Typus auf. Der Staat ist die civitas, die Gemeinde der Vollbürger oder die res publica, das der Volksgemeinde Gemeinsame. dem griechischen Ausdruck τὸ κοινόν entsprechend. Italien und die Provinzen sind zunächst nur Bundesgenossen und abhängige Landschaften der einen Stadt. Volles Bürgerrecht wird nur dem in der Stadtgemeinde Aufgenommenen zuteil; der civis Romanus ist und bleibt römischer Stadtbürger. Aber aus der Stadt Rom wächst der gewaltigste Flächenstaat des Altertums hervor. Diesen Übergang vermag die römische Terminologie nur unvollkommen mitzumachen, indem sie die Befehlsgewalt der Regierung mit dem römischen Staate identifiziert und so die res publica in das imperium wandelt. Damit wird das wesentlichste Element des Staates von den Staatsgenossen in die Staatsgewalt gelegt; die res populi wird gleichsam zur res imperantis.

Neben diesen Bezeichnungen wird wie im Griechischen der Name der Völkerschaft für den Staat gebraucht, wie denn auch abstrakt populus und gens den Staat bedeuten<sup>1</sup>).

Den Wechsel der staatlichen Verhältnisse in der germanischen Welt spiegelt die Sprache getreulich wider. Das deutsche "Reich", dem lateinischen regnum entsprechend, aus dem règne, regno, reign entstanden, bedeutet zuvörderst die Herrschaft, und zwar die fürstliche<sup>2</sup>). Dasselbe ist mit den dem

2) Über die Vieldeutigkeit dieses Wortes vgl. Gierke, Das Genossenschaftsrecht, II, S. 570 ff.

<sup>1)</sup> Im späteren Latein findet sich statt respublica das abstraktere status reipublicae, so vor allem bei Ulpian l. 1 § 2 D. de iust. et iure 1, 1. Sogar status Romanus in der Bedeutung von römischem Staat findet sich schon bei Aurelius Victor, de Caesaribus (geschrieben im Jahre 360) cap. 24 § 9: "Romanum statum quasi abrupto praecipitavere" (nämlich die Nachfolger des Alexander Severus), ferner bei Ammianus 20, 8 § 11 zum Jahre 360 in einem Briefe des Caesar Julian an Constantius Augustus: "haec statui Romano prodesse" und auch bei Orosius, ed. Zangemeister, II, 5, 9: "trecenti Fabii, vere clarissima Romani status lumina", Cassiodor ed. Mommsen, p. 422, 5: "Romanum statum in confinio gentium sub tranquillitate regio in media urbe confundi." In diesen und anderen Stellen, auf die mich Karl Zangemeister aufmerksam gemacht hatte, wird aber trotzdem status niemals absolut als Staat schlechthin bezeichnet. Die Vermutung von H. A. Zachariae, I, S. 41<sup>1</sup> (vgl. auch Bluntschli, Lehre vom modernen Staat, I, S. 24, H. Schulze, Einleitung S. 124), das "Staat" aus jener Ulpianschen Stelle subintelligiert worden sei, entbehrt daher der Begründung.

lateinischen "imperium" entstammenden Ausdrücken imperio. empire der Fall. Eine allgemeine, Monarchien wie Republiken umfassende Bezeichnung ist nicht vorhanden, zumal eine der Landessprachen sich bedienende Staatswissenschaft erst im 16. Jahrhundert hervortritt. Außerdem haben die erwähnten Bezeichnungen nur auf größere Staaten Anwendung. In der lateinischen Literatur werden auch die altrömischen Termini gebraucht, jedoch wird mit civitas in der Regel ein städtisches Gemeinwesen bezeichnet<sup>1</sup>).

Im schärfsten Gegensatz zur antiken Auffassung steht die Bezeichnung des Staates als Land, terre, terra, die der mittelalterlichen Terminologie geläufig ist. Indem sie den Schwerpunkt des Staates in dessen territoriales Element legt, entspricht sie dem historischen Tatbestande der nunmehr weitaus überwiegenden Flächenstaaten und der Bedeutung, die Grund und Boden für die Entfaltung politischer Macht hatten<sup>2</sup>). Obwohl für große und kleine Staaten anwendbar, fehlt diesem Terminus die volle Bestimmtheit und Abgrenzung, weil er einerseits Stadtstaaten nicht mitumfast und anderseits auch nichtstaatliche Bildungen, Landschaften und Provinzen, mit ihm bezeichnet wurden. Trotzdem hat dieser Terminus nicht alle Bedeutung verloren. In Deutschland ist offiziell von Landesgesetzen die Rede, und in der Wissenschaft hat sich der Ausdruck "Landesstaatsrecht" für das Recht der Gliedstaaten eingebürgert. In der Bezeichnung "Landtag" für die Kammern ist noch immer die Erinnerung an das alte Territorialstaatsrecht lebendig. Auch Ungarn bezeichnete bis 1887 die offizielle deutsche Ausgabe seiner Gesetze als Landesgesetzsammlung.

Dem Bedürfnis nach einem allgemeinen, sämtliche staatliche Bildungen umfassenden modernen Worte wurde zuerst in Italien entsprochen. Für die mannigfaltigen italienischen Staaten waren weder die Bezeichnungen regno, imperio, terra passend, noch war città vermögend, den staatlichen Charakter von Venedig, Florenz,

<sup>1)</sup> Vgl. auch Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 356.

<sup>2)</sup> Für die mittelalterliche Auffassung im Gegensatz zur antiken ist es bedeutsam, das "Stadt", "Burg" oder "Wik" territoriale, nicht personale Bezeichnungen der kommunalen Gemeinwesen sind, so dass auch das lateinische civitas im Mittelalter zu einem lokalen Begriff wird, aus dem erst civis abgeleitet wird, daher auch citoyen, citadin, cittadino, citizen; Gierke, Genossenschaftsrecht, II, S. 579 ff. Doch ist demgegenüber auch daran zu erinnern, dass für den Griechen ebenfalls nölig der primäre, nolityg der abgeleitete Begriff war.

Genua, Pisa zu bezeichnen. Da wird denn aus dem vieldeutigen Wort state, das zuerst mit dem Namen einer Stadt verbunden wird (stato di Firenze usw.), ein ganz farbloser Terminus geschaffen, der auf jeden Staat, ob Monarchie oder Republik, ob groß oder klein, ob Stadt- oder Flächenstaat, anwendbar ist. Jakob Burckhardt meint, dass die Herrschenden und ihr Anhang zusammen lo stato hießen und dieser Name dann die Bedeutung des gesamten Daseins eines Territoriums usurpieren durfte<sup>1</sup>). Wahrscheinlicher aber bedeutet es, dem antiken Sinn von status entsprechend, die Verfassung, die Ordnung. Schon zu Beginn des 15. Jahrhunderts in diesem Sinne nachweisbar<sup>2</sup>), ist stato am Anfang des 16. Jahrhunderts bereits die allgemein anerkannte Bezeichnung für jeden Staat. Mit dem Auftauchen der modernen Staatsidee ist auch das entsprechende Wort gefunden. Das lehrt in augenfälliger Weise der Satz, mit welchem Machiavelli seinen Principe beginnt: Tutti gli stati, tutti i dominj che hanno avuto ed hanno imperio sopra gli uomini, sono stati e sono o repubbliche o principati<sup>8</sup>).

Im Laufe des 16. und 17. Jahrhunderts dringt sodann das Wort in die französische, englische und deutsche Sprache ein. In Frankreich hat noch Bodin (1576) die Bezeichnung république für den Staat, während estat ihm eine bestimmte Staatsform heißt, daher er vom estat aristocratique und estat populaire 4) spricht. Wenige Dezennien später wendet jedoch Loyseau 5)

<sup>1)</sup> Die Kultur der Renaissance in Italien, 1860, S. 2, Note. Nach Rümelin, Statistik, in Schönbergs HB., 2. Aufl., III, S. 700, hätte stato zuerst in Gesandtenberichten dazu gedient, die in jedem Gemeinwesen festen und ständigen Gewalten und Ämter und dann die Herrschaftsgebiete selbst zu bezeichnen. Zur Geschichte des Wortes stato, état, Staat vgl. nunmehr auch Nys, L'État et la nation de l'État, Revue de droit international, 1901, p. 420 ff., und Ed. Loening, a. a. O. S. 907 ff.

<sup>2)</sup> Ganz vereinzelt kommt status — Staat schon in England im 14. Jahrhundert vor. Ducange-Henschel, Glossarium mediae et infimae latinitatis s. v. status.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Machiavelli darf daher mit vollem Recht als derjenige bezeichnet werden, welcher das Wort "Staat" in die wissenschaftliche Literatur eingeführt hat.

<sup>4)</sup> Six livres de la république II, ch. VI, VII. Doch wird bereits um diese Zeit in der amtlichen Sprache état im Sinne von Staat gebraucht. Loening, a. a. O. S. 908.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Traité des Seigneuries. Paris 1608, p. 25.

estat bereits in demselben umfassenden Sinn an wie Machiavelli das entsprechende italienische Wort. In England wird state als technische Bezeichnung des Staates bereits häufig von Shakespeare gebraucht 1). In Deutschland schwankt die Bedeutung von status lange Zeit. Anfang des 17. Jahrhunderts ist zuerst vom status reipublicae die Rede, der abgekurzt als der "ganze status" im Gegensatz zum Hof-, Kriegs-, Kammerstaat den "gesamten Zustand der allgemeinen Angelegenheiten des Landes" bezeichnet?). Späterhin wird auch wohl vom status publicus gesprochen. Lange aber ist die Terminologie noch sehr unsicher, und es wird mit demselben Wort der Hof oder die Kammer des Fürsten bezeichnet<sup>8</sup>). Erst im Laufe des 18. Jahrhunderts konsolidiert sich, wohl unter dem Einflusse der staatswissenschaftlichen Literatur, der Ausdruck in der Weise, dass er ohne jeden Beisatz das gesamte politische Gemeinwesen bezeichnet. Erst in den letzten Dezennien des 18. Jahrhunderts ist dieser Prozess beendigt, entsprechend der im allgemeinen Bewusstsein sich vollziehenden Umwandlung der Territorien in Staaten. Noch aber haftet dem Worte "Staat" ein Doppelsinn an, dessen Spuren sich bis in die Gegenwart verfolgen lassen. Staat heisst nämlich auch Provinz oder Landschaft mit besonderer Verfassung 4). diesem Sinne wird offiziell von den königlichen preussischen Staaten gesprochen, als Ländern eines Fürsten, der zugleich König von Preußen war. Noch heute werden die preußischen Gesetze in der "Gesetz-Sammlung für die Königlichen Preussischen Staaten" verktindigt 5).

Ebenso aber ist in Österreich in dem Patent vom 11. August 1804, durch welches Franz II. den Titel eines erblichen österreichischen Kaisers annimmt, von dem "unzertrennlichen Besitze Unserer unabhängigen Königreiche und Staaten" sowie von "Unseren Königreichen und andern Staaten" die Rede, was in der

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Vgl. die Zusammenstellung bei Al. Schmidt, Shakespeare-Lexikon, 2. ed., II, 1886, p. 1118.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Stölzel, Brandenburg-Preußens Rechtsverwaltung und Rechtsverfassung, I, 1888, S. 19.

<sup>9)</sup> Schulze, a. a. O. S. 21 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Adelung, Versuch eines vollst. grammat.-krit. Wörterbuches der hochdeutschen Mundart, 1786, s. v. "Staat".

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Vgl. dazu H. Schulze, Preussisches Staatsrecht, 2. Aufl., I, 1888, S. 139, Note 2.

heutigen offiziellen Sprache nichts anderes als "Königreiche und Länder" bedeutet, wie klar aus der weiteren Bezeichnung der damals noch im Verbande des Deutschen Reiches stehenden deutschen Erblande als "Erb-Staaten" 1) hervorgeht. Es ist derselbe Sprachgebrauch wie in Preußen, der sich an dieser Stelle geltendmacht. Deshalb enthält auch die Stelle des Patentes, die vom "vereinigten Oesterreichischen Staaten-Körper" spricht, mit nichten die Anerkennung der österreichischen Länder als Das lehrt auch die Abdikationsurkunde Franz' II. vom 6. August 1806, in welcher der Kaiser erklärt, dass er seine deutschen "Provinzen und Reichsländer" "in ihrer Vereinigung mit dem ganzen österreichischen Staatskörper" fortan als Kaiser von Österreich regieren werde. Selbst in kleineren Staaten findet man in dieser Zeit denselben unklaren Sprachgebrauch. König Friedrich von Württemberg spricht gelegentlich der Schöpfung des Königreichs aus Alt- und Neuwürttemberg in seinem Organisationsmanifest vom 18. März 1806 von seinen "zu einem Ganzen vereinigten alten und neuen Staaten"2). Noch 1820 sprechen die badischen Bevollmächtigten zu den Wiener Ministerialkonferenzen von den Staaten des Großherzogs von Baden<sup>8</sup>). Irgend welche staatsrechtliche Deduktion aus all diesen Bezeichnungen ist ganz unzulässig. Bezeichnend aber ist es namentlich, dass selbst die beiden deutschen Grossmächte bis zur Auflösung des Reiches den scharf abgegrenzten Begriff des Staates in ihrer offiziellen Terminologie nicht gekannt haben 4).

Neben "Staat" sind auch heute noch andere Bezeichnungen für das politische Gemeinwesen gebräuchlich. Der nach außen gewendete Staat heißt Macht, puissance, potenza, power, welche

<sup>1) &</sup>quot;... so ist solches ... dann von denjenigen Unserer Erb-Staaten zu verstehen, welche bisher mit dem Römisch-Deutschen Reiche in unmittelbarem Verbande gestanden sind, und auch in Zukunft die nämlichen Verhältnisse mit demselben .... beibehalten sollen."

<sup>2)</sup> Reyscher, Sammlung der württ. Gesetze, III, S. 247.

<sup>3)</sup> Aegidi, Die Schlussakte der Wiener Ministerialkonferenzen, S. 182.

<sup>4)</sup> Für die Geschichte des deutschen Wortes "Staat" im Verhältnis zu seinem romanischen Ursprung ist es interessant, daß einerseits die niederländischen Stände als Generalstaaten, also Staat = Stand, bezeichnet wurden, anderseits die Schweizer Kantone noch heute offiziell Stände (man spricht z. B. von dem Ständerat, den Standesstimmen) genannt werden, also Stand = Staat.

Ausdrücke der diplomatischen Sprache geläufig sind. Ebenso wird auch Volk, nation, nazione, in Nachwirkung antiker Ausdrücksweise — namentlich durch ius gentium vermittelt — für den Staat gebraucht<sup>1</sup>). Unser "Völkerrecht" und der von Bentham erfundene Terminus "internationales Recht" meinen das Recht zwischen den Staaten. Besonders die letztere Bezeichnung aber ist vieldeutig und daher verwirrend. Besser wäre es, statt von ius inter gentes oder nationes von zwischenstaatlichem Recht zu sprechen. Die Terminologie folgt jedoch nicht immer der Logik. Wissenschaftlich ist aber kein Terminus so brauchbar wie der des Staates, der schließlich so abgeblaßt ist, daß sich keine Nebenvorstellung mit ihm mehr verbindet, die eine störende Zweideutigkeit hervorrufen könnte<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. auch Neumann, a. a. O. S. 108 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Bluntschli in der oben S. 124, N. 1 zitierten Stelle.

# Sechstes Kapitel.

### Das Wesen des Staates.

#### I. Die Erkenntnisarten des Staates.

Ehe an die Lösung des wichtigsten und schwierigsten Grundproblems der Staatslehre, der Erkenntnis der Natur des Staates, gegangen wird, müssen zuvor die möglichen Standpunkte aufgesucht werden, von denen aus eine Erkenntnis des Staates vorgenommen werden kann.

Der Staat findet erstens seine Stelle in der Gesamtheit des Geschehens, er tritt uns entgegen als ein Teil des Weltlaufs und damit des Realen im Sinne des Objektiven, außer uns Befindlichen 1). Er ist eine Vielheit von Vorgängen, die in Raum und Zeit sich abspielen. Diese Vorgänge müßte auch der wahrnehmen können, der nichts Näheres über den Monschen und seine Zwecke wüßte, denn das außer uns seiende Reale ist als solches ohne jede Innerlichkeit. So sehen und erkennen wir in untermenschlichen Verhältnissen die sozialen Handlungen gewisser Tiergattungen. Die Vorgänge im Bienenstock, im Ameisenhaufen nehmen wir wahr, ohne sie deshalb auch richtig deuten zu können. Noch heute ist die Wissenschaft lange nicht im klaren, auf welchen organischen oder psychologischen Kräften die diese Tiergesellschaften ins Dasein rufenden Instinkte beruhen, d. h. nur die äußeren sich hier abspielenden Vorgänge sind uns genau bekannt, nicht aber die von innen heraus, in jedem Glied der Gesellschaft wirkenden Mächte. Wir deuten sie unwillkürlich durch Analogie mit unserer Innerlichkeit. Wäre uns die nicht gegeben, so würden wir überhaupt nur ein buntes und sinnloses

<sup>1)</sup> Die letzte erkenntnistheoretische Frage nach der transzendenten Bedeutung dieses Objektiven bleibt hier außer Spiel.

Durcheinander in solchen Gesellschaften nicht-menschlicher Organismen sehen.

Eine solche den Staat ausschliefslich von außen betrachtende Weise aber, die objektive, wie wir sie nennen wollen, gibt nur ein äußerst kümmerliches und wissenschaftlich gänzlich unbrauchbares Bild vom Staate. Alle gesellschaftlichen Vorgänge können nur erschlossen werden, wenn man die sie verursachenden und begleitenden psychischen Akte kennt. Denn alles äußere Geschehen in der Gesellschaft ist, wie alle von Menschen ausgehende Veränderung, durch den Willen bedingt, dessen Richtung und Inhalt durch das ganze psychische Sein und Wirken des Menschen gegeben ist. Mit dieser Erkenntnis wird der Staat von der Welt der Objekte in die der Subjekte verlegt. Aus der ungeheuren, unabsehbaren Zahl der menschlichen gesellschaftlichen Handlungen wird ein Teil ausgeschieden und auf Grund bestimmter, eine Synthese fordernder Erscheinungen zu einer Einheit in dem Bewusstsein sowohl des staatlich Handelnden als auch des Forschers und Beurteilers zusammengefalst. Alle Handlungen können aber nur gedeutet werden vermittelst unserer inneren Erfahrung. Die Mittel der Naturforschung: wägen, messen, zählen, versagen ihnen gegenüber. Statistische Untersuchung kann nur das äussere objektive Material liesern, das erst durch psychologische Deutung seinen Wert erhält. Die so gekennzeichnete Art wissenschaftlicher Erforschung des Staates sei die subjektive genannt.

Diese subjektive Betrachtungsweise des Staates ist der objektiven keineswegs entgegengesetzt, sondern tritt ergänzend und erklärend zu ihr hinzu. Sie bestimmt die Realität des Staates näher als eine nicht nur physische, sondern als eine überwiegend psychische, auf innermenschlichen Beziehungen beruhende. Für sie sind zwei verschiedene Arten möglich, die streng voneinander gesondert werden müssen.

Die erste hat zum Gegenstand den Staat als soziale Erscheinung. Sie wendet sich den realen, subjektiven und objektiven Vorgängen zu, aus denen das konkrete Leben der Staaten besteht. Man pflegt diese Betrachtungsweise des Staates die historisch-politische zu nennen. Sie liegt zugrunde der Staatengeschichte, der Lehre von Entstehung, Umbildung und dem Vergehen der Staaten, der Erforschung der gesellschaftlichen Voraussetzungen und Wirkungen des Staates sowie seiner einzelnen

Elemente und ihres inneren Zusammenhanges. Das Sein und Wirken des Staates in der äußeren und inneren Welt wollen die bierhergehörigen Disziplinen erfassen.

Die zweite hat zum Gegenstand die rechtliche Seite des Das Recht führt ein Doppelleben. Einmal als tatsächliche Rechtstibung, als welche es eine der sozialen Mächte ist, die das konkrete Kulturleben eines Volkes ausgestalten. Sodann aber als ein Inbegriff von Normen, der bestimmt ist, in Handlungen umgesetzt zu werden. Das Recht in diesem letzteren Sinne gehört nicht in das Gebiet des Seienden, sondern des Seinsollenden, es besteht aus Begriffen und Sätzen, die nicht der Erkenntnis des Gegebenen, sondern der Beurteilung der Wirklichkeit dienen. Durch juristische Normen wird daher kein reales Sein erkannt. Es ist nicht die Aufgabe der Jurisprudenz, das An-sich des Staates zu bestimmen, sondern vielmehr, das Gegebene zu bestimmten Zwecken unter feste Gesichtspunkte zu ordnen und es einer Beurteilung gemäss den abstrakten Normen des Rechts zu unterziehen. Die Rechtswissenschaft ist daher eine Normwissenschaft, ähnlich wie die Logik, die uns nicht lehrt, was die Dinge sind, sondern wie sie gedacht werden müssen, um eine in sich widerspruchslose Erkenntnis hervorzurufen. Wenn auch die Wirklichkeit die Voraussetzung des Rechtes und der Boden ist, auf dem es sich fortwährend zu erproben hat, so ist es selbst doch rein idealer Natur; der Rechtssatz als solcher führt stets nur eine gedankliche Existenz. Die auf Grund von Rechtssätzen gewonnenen Urteile gewähren daher nicht die Erkenntnis einer Substanz, sondern einer Relation, sie lehren uns das Verhältnis des Seienden zur Norm erkennen. Recht und Unrecht sind niemals den Dingen selbst anhaftende Prädikate, sie sind nicht Eigenschaften, sondern Beziehungen. Daher ist die juristische Erkenntnis eines Objektes grundverschieden von der der realen Vorgänge, die an und in ihm stattfinden. Die juristische Erkenntnis des Staates hat zum Gegenstand die Erkenntnis der vom Staat ausgehenden, seine Institutionen und Funktionen zu beherrschen bestimmten Rechtsnormen und das Verhältnis der realen staatlichen Vorgänge zu jenen rechtlichen Beurteilungsnormen. Die juristische Erkenntnisweise des Staates hat die soziale daher zu ergänzen, ist aber in keiner Weise mit ihr zu vermengen 1).

<sup>1)</sup> Neuestens behauptet Edgar Loening, a. a. O. S. 909, daß es nur einen Rechtsbegriff des Staates geben könne, dabei den normativen

Ihre Methode ist ausschließlich die juristische. Die Verkennung und Verwischung des hier dargelegten Unterschiedes ist Ursache der verhängnisvollsten Irrtümer bis auf die Gegenwart herab geworden. Die juristische Natur des Staates und seiner Institutionen wird fortwährend mit seiner sozialen Realität vermischt. Ja, daß es mehrere Erkenntnisweisen des Staates gebe, ist überhaupt noch nicht zu klarem Bewußtsein durchgedrungen<sup>1</sup>).

Zur definitiven Klärung der Ansichten über den Staat ist vorerst ein kritischer Überblick der bisher aufgestellten Staatstheorien unter Zugrundelegung der hier gewonnenen methodologischen Resultate notwendig. Die verschiedenen Theorien sollen nach den verschiedenen Erkenntnisarten des Staates geordnet und geprüft werden. Viele dieser Theorien sind Vereinigungstheorien, in welchen, meist in unklarer Weise, Elemente verschiedener Kategorien nebeneinandergestellt oder in regelloser Weise miteinander verbunden werden. Bei solcher Vermischung wird es aber notwendig sein, die verschiedenen Theorien auf ihre einfachen Elemente zu reduzieren und diese gemäß der hier gefundenen Einteilung zu betrachten.

Charakter der Rechtsbegriffe übersehend, die zur Erfassung des realen Substrates der Normen unzulänglich sind. Loening selbst kann denn auch diesen Standpunkt nicht festhalten: er spricht (S. 923) von dem Staat als historisch-politischer Einheit und bemerkt (S. 917), dass Staat und Recht Wechselbegriffe seien und daher auch das Recht den Staat voraussetze, damit selbst anerkennend, dass der Staat nicht völlig aus dem Rechte abgeleitet werden könne. Der Scheidung des Staates als sozialer Erscheinung und als Rechtsbegriffes hat sich hingegen angeschlossen Seidler, a. a. O. S. 17 ff.

Trennung der beiden Auffassungsweisen des Staates sind sie nunmehr in vortrefflicher Weise auseinandergehalten und eingehend untersucht von Kistiakowski, a. a. O. S. 67 ff. Die Möglichkeit verschiedener Erkenntnisarten desselben Objektes sucht Bierling, Juristische Prinzipienfrage, I, 1894, S. 226, N. 1, zu bestreiten. Es gebe wohl zahlreiche unvollständige und unrichtige Antworten auf ein und dieselbe Frage, aber nur eine vollständige und richtige. Für ein ens perfectissimum gilt das gewiß, nicht aber für uns, deren empirische Erkenntnis niemals vollkommen ist. Daher ist das Zusammenfassen aller Erkenntnis eines Dinges in eine vollständige Antwort auf die Frage nach seinem Wesen eine ideale Forderung, deren Erfüllung für uns nicht Sache der positiven Wissenschaft, sondern der stets nur subjektive Überzeugungskraft besitzenden Spekulation ist.

Ausgeschlossen aber bleiben jene zahlreichen Lehren, die tiberhaupt nicht den gegebenen Staat zum Inhalt haben, sondern Idealtypen des Staates jedweder Form 1). Weder Utopien noch politische Ideale irgendwelcher Art sind Gegenstand theoretischer Staatswissenschaft. Sie können nach anderer Richtung hin, für Geschichte, Ethik und Politik, Bedeutung gewinnen. Solche Idealtypen geben sich zwar auch als Beurteilungsnormen des Vorhandenen, unterscheiden sich aber sehr wesentlich von Rechtsnormen. Denn das Recht ist stets positiv, d. h. ein allgemein anerkannter Maßstab des Bestehenden, während der Idealtypus des Staates nach Anerkennung ringt, ohne sie jemals erreichen zu können. Zu den bleibenden Unterschieden, welche die Menschen trennen, gehören vor allem die politischen Ideale.

#### II. Die einzelnen Staatstheorien.

A. Theorien vom überwiegenden objektiven Sein des Staates.

Eine konsequent durchgeführte Theorie vom objektiven Sein des Staates ohne jede Berticksichtigung subjektiver Elemente ist wissenschaftlich unmöglich. Nichtsdestoweniger hat es viele Theorien gegeben, welche der Meinung waren, ein gänzlich außerhalb der menschlichen Innerlichkeit sich abspielendes Sein des Staates zu erkennen. Wir wollen diese Lehren als Theorien vom überwiegenden objektiven Sein des Staates bezeichnen.

#### 1. Der Staat als Tatsache.

Der Staat ist etwas tatsächlich Gegebenes, d. h. keine Abstraktion, kein blosses Gedankending. Diese Behauptung kehrt in der neueren Literatur öfters wieder 2). Irgendein klarer

<sup>1)</sup> Die unter dem Einflus der spekulativen Philosophie lange Zeit übliche Unterscheidung des idealen und empirischen Staatsbegriffes ist von den meisten Staatstheoretikern heute aufgegeben. Doch behauptet noch z. B. Brie, Theorie d. Staatenverbindungen, 1886, S. 2, jenes Doppelwesen des Staatsbegriffes, wie denn auch Rehm, Staatslehre, S. 11, von einem philosophischen Staatsbegriff spricht.

<sup>2)</sup> Z. B. Jordan, Versuche über das allgemeine Staatsrecht, 1828, S. 15 ff.; K. S. Zachariae, a. a. O. I, S. 51: "Es versteht sich von selbst, daß..... der Staat das ist und bleibt, was er seinem Gattungsbegriff nach sein soll und muß — die Tatsache oder das faktische Verhältnis, daß die Menschen, alle oder mehrere, einer Rechtsgewalt unterworfen sind"; Zöpfl, a. a. O. I, S. 1: "Die Tatsache, daß an-

Gedanke pflegt mit ihr aber nicht verbunden zu werden. der Lehre von der Realität des Staates ist noch gar nicht gesagt, welcher Art die Tatsachen sind, die man als Staaten bezeichnet, ob sie psychischer oder psychologischer Art oder beides sind noch ob man unter dem Staat eine Substanz oder ein Geschehen Eine Abart dieser Lehre ist die vom sich vorzustellen habe. Naturdasein des Staates 1), die insofern bereits ein wenig mehr Klarheit in sich birgt, als sie die juristische Seite des Staates seinem natürlichen Dasein gegenüberstellt. Dieses Naturdasein wird aber in der Regel als ein objektives, nur in der Welt der zuseren Dinge, nicht in der Innerlichkeit menschlicher Individuen sich abspielendes vorgestellt und teilt damit die Unklarheit und Oberflächlichkeit, welche der Tatsachentheorie an-Hierher gehören endlich noch alle Theorien, welche das haften. wahre Wesen des Staates in sozialen Tatsachen, in den gesellschaftlichen Machtverhältnissen oder dergleichen suchen. pflegen es sich an ihren Schlagworten genügen zu lassen und vermengen, selbst wenn man sich auf ihren Standpunkt stellt, die Ursache des Staates mit diesem selbst. Zudem wird in solcher Betrachtung ein Staatsrecht für das folgerichtige Denken unmöglich, da das Faktum von ihnen dem Recht gleichgesetzt wird 2).

sässige Familien in völkerschaftlicher Einigung auf einem bestimmten Landesbezirke bestehen, wird Staat genannt"; Seydel, Grundzüge der allgemeinen Staatslehre, S. 2: "Für unsere Wissenschaft ist der Staat einfach eine Tatsache"; Bornhak, Preußisches Staatsrecht; 1888, I, S. 65 ff.; Rehm, Staatslehre, S. 11. Eine andere Wendung desselben Gedankens bei Rotteck, a. a. O. II, S. 45: "Der Staat als Erscheinung ist uns gegeben." Duguit, a. a. O. I, p. 15: "L'État, c'est la force matérielle, qu'elle que soit son origine; elle est et reste un simple fait."

<sup>1)</sup> Z. B. Schleiermacher, a. a. O. S. 2, Note: "Wir wollen den Staat rein als Naturerzeugnis betrachten (qu'aug)"; C. Frantz, Naturlehre des Staates, S. 10 ff.; über ihn und den ihm verwandten Planta vgl. van Krieken, Über die sogenannte organische Staatstheorie, 1875, S. 75 ff. Neuerdings Bruno Schmidt, Der Staat, S. 1, 2: "geradezu gegenständliche Faktizität, Eigenexistenz als objektiv gegebener Naturkörper muß für den Staat in Anspruch genommen werden". Dieser Körper wird durch eine natürlich-reale Kraft, den Assoziationstrieb, zusammengehalten. Solche Auffassung beruht auf der Identifizierung des Gegensatzes von physischer und psychischer Realität und gehört in das Gebiet einer realistischen Metaphysik.

<sup>3)</sup> In Frankreich huldigt solcher Auffassung Duguit, I, p. 9. Den Staat erklärt er für "un groupement humain, fixé sur un territoire de-

#### 2. Der Staat als Zustand.

Schon die Etymologie des Wortes "Staat" weist auf diese Lehre hin, die sich zuerst im Naturrecht in verschiedener Form zeigt. Der Staat wird vom Naturrecht als status civilis im Gegensatz zum status naturalis betrachtet, oder vielmehr zunächst die Qualität der einzelnen, die sich im Staate befinden. Dadurch wird der Staat selbst zu einem Zustand, und zwar, näher bezeichnet, zu einem Zustand der Beherrschung<sup>1</sup>). Als eine Variation dieser Lehre erscheint diejenige, welche den Staat als das Verhältnis der Beherrschung auffast<sup>2</sup>).

Die Zustandstheorie hat zwei Abarten, sie kehrt nämlich unter den juristischen Theorien wieder. Hier ist sie nur als Lehre vom objektiven Sein des Staates zu prüsen. Der Zustand oder das Verhältnis der Beherrschung soll das wahrhaft

terminé, où les plus forts imposent leur volonté aux plus faibles"—wonach bereits eine feindliche Invasion im Kriege das Bild eines Staates böte. (Dass diese Lehre in die Herrschertheorie einmundet, vgl. weiter unten.) An Duguit, dessen Grundideen sonst in Frankreich abgelehnt werden, hat sich Jèze, Les principes généraux du droit administratif, Paris-Nancy 1904, p. 15 ff., angeschlossen. Hauriou, Précis de droit administratif et de droit public général, 5ème éd. Paris 1903, fasst den Staat dualistisch als "organisme public" und als "milieu de vie" auf. Ebenso scheiden Polier et de Marans (Schüler Haurious), Esquisse d'une théorie des états composés, Toulouse 1902, p. 34, den État-Personne oder État-Puissance vom État-Milieu. Worin aber dieses milieu, in dem das soziale Wesen des Staates zu suchen ist, näher besteht, erfährt man nicht.

<sup>1)</sup> Z. B. Kant, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, § 43: "Dieser Zustand der einzelnen im Volke im Verhältnis untereinander heißt der bürgerliche (status civilis) und das Ganze desselben, in Beziehung auf seine eigenen Glieder, der Staat (civitas)." Auch Haller mit seiner der naturrechtlichen entgegengesetzten Lehre gehört hierher, wenn er, Restauration der Staatswissenschaften, 2. Aufl., I, S. 463, den Staat als "die höchste Gradation natürlicher Dienst- und Sozietätsverhältnisse" bezeichnet. Ferner Zöpfl, a. a. O. I, S. 17: Staat = Zustand der Beherrschung; H. Bischof, a. a. O. S. 31: Staat = der einer Gesamtheit von sozialen, auf einem bestimmten Gebiete ansässigen Elementen eigentümliche Zustand der Unterwerfung aller Willen unter einen Willen.

<sup>9)</sup> H. A. Zachariae, a. a. O. I, S. 43: Staat objektiv = Zustand (status im engeren Sinne), ein Rechtsverhältnis zwischen dem Ganzen und seinen Gliedern; E. Lingg, a. a. O. S. 6: Staat = Verhältnis der Beherrschung eines Volkes innerhalb eines gewissen Gebietes.

Seiende darstellen, das den Vorstellungen vom Staate zugrunde liegt 1).

Diese Lehre verkennt, das jener Zustand in Wahrheit stets eine unbegrenzte Vielheit von Willensverhältnissen ist, die niemals etwas bloss Objektives sind, dass er kein Konkretum, sondern eine Abstraktion aus zahllosen individualisierten Willensverhältnissen ist. Weder die Einheit des Staates noch seine Kontinuität können von diesem angeblich realistischen Standpunkt aus begriffen werden. Vielmehr löst diese Lehre, konsequent zu Ende gedacht, den Staat auf in eine unübersehbare Vielheit nebeneinander bestehender und einander folgender Herrschaftsverhältnisse: so viele beherrschte Menschen, so viele Zustände der Beherrschung; ja das Verhältnis eines herrschenden zu einem beherrschten Individuum besteht, näher besehen, in einer Reihe einzelner Beherrschungsakte. Alle Einheit dieser Verhältnisse ist nicht real außer uns, sondern entsteht in uns durch sinnende Betrachtung, durch Synthese, die sich im Innern der Subjekte vollzieht, wie denn auch das einzelne Herrschaftsverhältnis nie etwas rein Objektives ist, da es sich stets im Innern der Subjekte mit abspielt. Die Frage nach dem einigenden Band, das die Vielheit der Willensverhältnisse miteinander verknüpft, wird von den Vertretern dieser Theorie nicht einmal aufgeworfen.

Die alte naturrechtliche Zustandstheorie tritt niemals für sich auf, sondern ist stets mit einer anderen verbunden.

# 3. Der Staat als identisch mit einem seiner Elemente.

Um juristischen Fiktionen zu entgehen und das vor aller Jurisprudenz existierende natürliche Dasein des Staates zu erkennen, liegt es nahe, das objektive Wesen des Staates in einem seiner ihn konstituierenden, scheinbar real daseienden Elemente zu suchen. Diese Elemente sind Land, Volk und Herrscher. Ansätze zu einer Lehre, die Land und Staat identifiziert, sind in der patrimonialen Staatstheorie vorhanden; eingehende Durchbildung jedoch hat sie nicht erfahren. Wohl aber sind die beiden anderen konstituierenden Elemente des Staates häufig als das Essentiale des Staates selbst hingestellt worden.

<sup>1)</sup> Dies darzutun, ist das Bestreben Linggs in dem zitierten Buche.

a) Der Staat als Volk. Dass der Staat identisch mit den ihn bildenden Menschen sei, erscheint auf den ersten Blick geradezu als selbstverständlich, daher die Gleichsetzung von Volk und Staat zu den ältesten Theorien vom Staate zählt. Sie liegt den populären Anschauungen der antiken Völker zugrunde, sie spielt in der mittelalterlichen Staatslehre eine große Rolle, indem das Volk häufig als Quelle aller staatlichen Organisation angesehen wird. Auf ihr beruhen sodann die neueren Lehren von der Volkssouveränität. Sie wirkt noch in neuester Zeit fort in der Lehre vom pouvoir constituant, der zusolge die Verteilung der staatlichen Machtbefugnisse immer nur vom Volke ausgehen kann, in dem bereits alle Funktionen der Staatsgewalt virtuell enthalten sind 1).

Der Fehler dieser Theorie ist unschwer zu entdecken. Sie verwechselt die nebeneinander stehenden Individuen mit dem als Einheit zu denkenden Volke. Zum Volke wird eine Vielheit nur durch eine sie einigende Organisation<sup>3</sup>). Eine Organisation ist aber nur möglich kraft anerkannter Sätze über die rechtliche Willensbildung einer Vielheit, wodurch diese eben zur Einheit zusammengefalst wird. Das Volk, scheinbar eine selbstverständliche Realität, wird also bei näherer Betrachtung zu einem juristischen Begriff, dessen Objekt mit nichten mit allen einzelnen zusammenfällt. Es ist unabhängig von den gerade gegenwärtig Lebenden, denn es bleibt im Wechsel der Individuen bestehen. Sein Wille ist unsterblich, daher die Beschlüsse einer vergangenen Generation Gegenwart und Zukunft binden, bis ein entgegengesetzter Willensakt ihnen die verbindliche Kraft nimmt. Der Volkswille selbst ist nicht physischer Wille einer Einheit, sondern

<sup>1)</sup> Das ist am anschaulichsten ausgedrückt in den Präambeln der Verfassungen der Einzelstaaten der amerikanischen Union, die stets mit der Erklärung beginnen: We the people of . . . . do ordain and establish this Constitution; ebenso beginnt die Unionsverfassung mit den Worten: We the people of the United States . . . . do ordain and establish this Constitution for the United States of America.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die naturrechtliche Staatslehre hatte unter dem lange wirkenden und tiefgreifenden Einflus von Pufendorf das bloss durch das pactum unionis geeinte unorganisierte Volk, also noch ehe es einen Beschluss über die Verfassung gefast, bereits als herrschendes Subjekt angesehen. Das zeigt sich noch bei Rousseau (Contr. soc. I, 5), der vor Einsetzung aller Regierung das Volk im Gesellschaftsvertrag das Majoritätsprinzip beschließen läst.

ein auf Grund von Rechtssätzen aus physischen Willensakten gebildeter juristischer Wille; denn aus dem Willen vieler wird psychologisch niemals ein einheitlicher Wille, am allerwenigsten aber, wenn einer Majorität eine dissentierende Minorität gegenübersteht. Willensakte verschiedener Menschen können nicht in der Weise addiert und subtrahiert werden, dass solchen Rechenoperationen auch ein realer Vorgang entspräche. Vielmehr muss ein bereits feststehender Rechtssatz anordnen, dass relative, absolute, Zweidrittel-, Dreiviertel- usw. Majorität als Gesamtheits. wille zu gelten habe. Denn derartiges versteht sich niemals von selbst, wie denn auch geschichtlich das Majoritätsprinzip sich nur langsam entwickelt und in vielen Fällen überhaupt nicht gegolten hat. Die auf den ersten Blick so realistisch aussehende Lehre vom Staat — Volk erweist sich daher bei näherer Untersuchung als eine unklar gedachte juristische Lehre.

b) Der Staat als Herrscher oder Obrigkeit. Auch diese Lehre wurzelt in einer populären Vorstellung, die den Staat mit der Regierung identifiziert. Die sinnlich wahrnehmbaren obrigkeitlichen Personen sind zu allen Zeiten von vielen als die Verkörperung und darum als die wahre Realität des staates betrachtet worden. In der christlichen Welt hat diese Anschauung durch die Ausdrucksweise des Neuen Testamentes, das vom Staate nur die Obrigkeit betont, eine bedeutsame Stütze erhalten 1). In die Wissenschaft dringt sie ein durch die absolutistische Theorie, der Volk und Land nur als Objekte der fürstlichen Tätigkeit erscheinen, während die ganze Wirksamkeit des Staates in ihr allein enthalten ist. Am schärfsten hat diese Wendung sich vollzogen in Hobbes, der durch den staatsgründenden Vertrag das durch diesen geeinte Volk dem Fürsten oder dem herrschenden Kollegium unterwirft, wodurch der Gemeinwille auf den Herrscher übertragen wird. Trotzdem Hobbes den Staat für eine Kollektivperson erklärt, so ist dieses Kollektivum doch nur der äußere Gegenstand, an dem sich die Herrschergewalt betätigen kann. Alle staatliche Macht und alles öffentliche Recht aber sind aus-

<sup>1)</sup> Röm. 13, 1—7, Tit. 3, 1, Petr. I; 2, 13—17. Staatsordnung = Ordnung des Kaisers, Act. Ap. XVII, 7. Wenn Jesus gleichnisweise von einem irdischen Reiche spricht, so bezeichnet er es als βασιλεία, also persönliche Herrschaft eines Fürsten, Matth. XII, 25, Mark. III, 24, 25, Luk. XI, 17, wie denn auch das Reich Gottes als Königreich gedacht ist.

schliesslich in die Obrigkeit verlegt 1). Die französische Theorie des Absolutismus, wie sie von Bossuet formuliert wird, spricht es unumwunden aus, dass der ganze Staat im Fürsten enthalten sei, hebt damit die Volksgesamtheit im Fürsten auf und macht diesen dadurch zu einem überirdischen Wesen?). Im 19. Jahrhundert hat zuerst K. L. v. Haller diese Lehre in neuem Gewande vorgetragen, indem er den Fürsten sogar als dem Staate zeitlich vorangehend und das Volk für eine Schöpfung des Fürsten erklärt<sup>8</sup>). In neuester Zeit aber ist die alte Herrschertheorie hervorgeholt worden, um die realistische Ansicht vom Staate endgültig zu begründen. Ihr bekanntester Vertreter ist Max v. Seydel4), dem sich namentlich Bornhak<sup>5</sup>) angeschlossen hat. Seydel glaubt allen Fiktionen und falschen Bildern in der Staatslehre ein Ende gemacht zu haben, wenn er das Reale im Staate in Land und Leuten als dem Objekte der Herrschertätigkeit erblickt, die ganze aktive Seite des Staates aber ausschließlich in den über Recht und Gesetz erhabenen Herrscher verlegt, der sich zum Staate verhält wie das Subjekt zum Objekt. Den in dieser Lehre enthaltenen Dualismus von Staat und Herrschaft hat Born hak glücklich überwunden, indem er schlankweg den Herrscher für den Staat erklärt<sup>6</sup>). Fragt man, wodurch der Herrscher und die Herrschaft entstehen, so wird man auf die Tatsache der bestehenden Herrschaftsverhältnisse verwiesen 7).

1) Elementa philosophica de cive VI, Leviathan, XVIII.

<sup>8)</sup> Bossuet, Politique tirée des propres paroles de l'Écriture. Sainte, III, 2, 1: Les Princes agissent donc comme ministres de Dieu, et ses lieutenants sur la terre . . . . C'est pour cela que nous avons vu que le trône Royal n'est pas le trône d'un homme, mais le trône de Dieu même; VI, 1, 1: nous avons vu que tout l'Etat est en la personne du Prince.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Restauration der Staatswissenschaften, I, 2. Aufl. 1820, S. 511.

<sup>4)</sup> Namentlich Grundzüge einer allgemeinen Staatslehre, S. 1 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Preussisches Staatsrecht, I, 1888, S. 63 f.; Allg. Staatslehre, S. 13.

<sup>6)</sup> Preussisches Staatsrecht, I, S. 65.

<sup>7)</sup> In neuer Form, nur viel unklarer als bei den Genannten tritt die Herrschertheorie auf bei Duguit, I, p. 19: "L'État pour nous, c'est l'homme, le groupe d'hommes, qui en fait, dans une société, sont matériellement plus forts que les autres." Dem Rechte entsprechend soll dieser Wille des Starken nur dann sein, wenn er der sozialen Solidarität Ausdruck gibt, wobei jedes sichere objektive Kriterium vermisst wird, an dem man im einzelnen Falle erkennen kann, ob ein Rechtssatz vorliegt oder nicht.

Es bedarf keiner tiefgreifenden Erwägungen, um den Grundfehler dieser Theorie einzusehen. Ihr scheinbar so empirischrealistisch aussehender Herrscher ist nämlich nichts als eine juristische Abstraktion. Denn nur, indem sie die von dem Wechsel der sie versehenden Individuen unberührte Institution des Herrschers als solchen meint, kann sie der von ihr nicht beabsichtigten Konsequenz entgehen, dass mit dem Tode des jeweiligen Herrschers auch der Staat zu existieren aufhört; wird der Herrscher als physische Person aufgefasst, so ist damit jede Kontinuität des Staatslebens zerstört. Für die Anhänger der Herrschertheorie in der naturrechtlichen Form war es ein leichtes, die Mängel der Lehre mit ihren aprioristischen Konstruktionen zu verdecken, ruhte doch ihr ganzes Gebäude auf solcher Konstruktion. Die neuesten Realisten jedoch geraten mit ihrer Methode in unlösbaren Widerspruch. Sie verwerfen die juristischen Fiktionen und fingieren doch selbst einen von seinem physischen Substrat losgelösten Menschen, der überdies durch eine staatsrechtliche generatio aequivoca, dem Thronfolgegesetz, das der Herrscher gibt, und kraft dessen er Herrscher wird, erzeugt wird.

Wer eine Reihe koexistierender Menschen als Einheit erfast, der irrt nach der Herrschertheorie, wer aber eine Vielheit nacheinander lebender Individuen als ein Individuum betrachtet, steht auf dem Boden der Realität! Überdies will die Herrschertheorie auch das Volk als Einheit behandeln — nur weiß sie nicht zu sagen, woher diese stammt. Wie schon bei Besprechung der Zustandstheorie erwähnt wurde: wenn hunderttausend von einem beherrscht werden, so bleiben die hunderttausend dennoch ebenso viele voneinander geschiedene Individuen, deren Einheit vom realistischen Standpunkt stets "fingiert" ist. Im Grunde ist der Realismus und Empirismus dieser Lehre nichts anderes als das populäre, von den modernen logischen, psychologischen und erkenntnistheoretischen Forschungen unberührte Denken, welchem das sinnlich Wahrnehmbare als das einzig wahrhaft Existierende erscheint, und das diesen Standpunkt, wie nicht anders möglich, konsequent festzuhalten nicht in der Lage ist 1).

4. Der Staat als natürlicher Organismus. Unter den zahlreichen Nuancen der organischen Staatslehre ist an dieser Stelle diejenige zu erwähnen, die den Staat als ein organisches

<sup>1)</sup> Vgl. auch Jellinek, System der subj. öff. Rechte, S. 25 f.

Gebilde in physischem Sinne betrachtet, das unabhängig von den Individuen sein eigenes von Naturgesetzen beherrschtes Dasein führt<sup>1</sup>). Hierher zu zählen sind auch die Lehren, welche zwar die geistig-sittliche Natur des Staates betonen, ihm jedoch auch eine äußere Gestalt geben, die einem Naturorganismus gleicht. Namentlich die anthropomorphisierenden Theorien, die nach Platos Vorgang den Staat als Menschen im großen betrachten, gehören hierher<sup>2</sup>). Die Exzesse, die der organischen Staatslehre vorgeworfen werden, entspringen sämtlich dieser grob sinnlichen Auffassung des Organismus. Sie ist nicht gesondert, sondern im Zusammenhang mit der gesamten organischen Staatslehre kritisch zu untersuchen.

- B. Theorien vom überwiegenden subjektiven Sein des Staates.
- 1. Der Staat als geistig-sittlicher Organismus. Dass der Staat ein Organismus sei, hat die Staatswissenschaft aller Zeiten behauptet. Im Altertum hat Plato den Staat als großen Menschen auch nach der Richtung aufgefalst, dass er in ihm dieselben psychischen Elemente wiederfindet, die er am Individuum erkennt. Der mittelalterlichen Lehre ist die Analogie des Staates mit dem menschlichen Organismus seit Johann von Salisbury<sup>8</sup>) um so mehr verständlich, als das Gegenstück des Staates, die Kirche, als die Einheit aller Gläubigen im Leibe Christi erscheint, wie denn überhaupt der paulinische Satz, dass wir alle eines Leibes Glieder sind 4), für die organische Auffassung der Gemeinschaftsverhältnisse von großer Bedeutung geworden ist 5). Im scharfen Gegensatz zu diesen Anschauungen stand aber die naturrechtliche Staatslehre, die in ihren verschiedensten Nuancen von der Priorität des abstrakten Individuums ausgeht, dieses als staatliches Atom betrachtet und den

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 135, Note 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z. B. Bluntschli, Psychologische Studien über Staat und Kirche, 1844. Zahlreiche andere Autoren bei van Krieken, a. a. O. S. 81 ff.

<sup>8)</sup> Vgl. Gierke, Genossenschaften, III, S. 549 ff.

<sup>4)</sup> Röm. 12, 4—6; Korinth. I, 12, 12—31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Über den Einfluss der Vorstellung vom corpus mysticum Christi auf die mittelalterliche Staats- und Gesellschaftslehre vgl. Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 517 f., 546 ff.

Staat daher als eine große, künstliche, von den Individuen frei zusammengesetzte Gesellschaft betrachtet. Wenn daher in diesen Lehren auch gelegentlich, wie bei Hobbes, organische Bilder vorkommen, so ist ihnen doch in Wahrheit der Staat ein komplizierter Mechanismus menschlicher Erfindung. Mit dem Rückschlag gegen das Naturrecht tritt die organische Theorie von neuem in neuer Form hervor. Entgegen der Lehre vom ursprünglichen Naturzustande wird der aristotelische Satz von der Priorität des Staates wiederum derart belebt, dass der Staat als uranfängliche und daher vom reflektierenden Bewusstsein der Individuen unabhängige Institution erklärt wird. Auch Wachstum, Blühen und Vergehen der Staaten werden als Wirkungen selbständiger, von menschlicher Willkür unabhängiger Kräfte betrachtet. Wesentlich gefördert wird diese Anschauung sodann von der historischen Rechtsschule, deren Gründer den Prozess der Rechtsbildung auf den instinktiv wirkenden Volksgeist zurückführten.

Die neuere organische Theorie tritt in verschiedenen Formen auf. Einmal kehrt, wie bereits erwähnt, die alte Lehre wieder, der zufolge ein Staat ein natürlicher, namentlich dem Menschen analoger Organismus sei, und gibt zu den willkürlichsten und phantastischsten Behauptungen Anlaß. Sodann wird aber von Einsichtigeren für die Staaten eine besondere Gattung von Organismen postuliert: geistige, sittliche Kollektivorganismen, Organismen höherer Ordnung. Die zweite Art von Lehren hat bis in die Gegenwart Anhänger von hohem Ansehen gefunden. Auch Männer von reichem naturwissenschaftlichem Wissen haben sich ihnen angeschlossen, so in Deutschland W. Wundt<sup>1</sup>). Rechtsphilosophen, Staatsrechtslehrer und Nationalökonomen zählen auch heute noch zu ihren Vertretern<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> System der Philosophie, 2. Aufl. 1897, S. 616 ff.

<sup>2)</sup> Über die ältere Literatur vgl. van Krieken, a. a. O. S. 101 ff. Von Neueren gehören hierher namentlich Lasson, a. a. O. S. 289 ff.; Gierke, Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft, XXX, S. 170 ff., in den Werken über Genossenschaftsrecht sowie Deutsches Privatrecht, l. S. 137 ff., ferner in der Rektoratsrede: Das Wesen der menschlichen Verbände, 1902; Preuß, Gemeinde, Staat, Reich als Gebietskörperschaften, 1889, Über Organpersönlichkeit, Schmollers Jahrbuch, XXVII, S. 557 ff., Stellvertretung oder Organschaft, Iherings dogmatische Jahrbücher, 1902, S. 429 ff. Das städtische Amtsrecht in Preußen, 1902; Schäffle, II, S. 494, der aber den organologischen Erscheinungen nur den Wert von Analogien zuerkennt.

Um diese Theorie eingehend würdigen zu können, ist zu beachten, dass der Staat nicht die einzige soziale Erscheinung ist, die für einen Organismus erklärt wird. Das Recht, die Wirtschaft, die einzelnen Völker, ja die ganze Gesellschaft und sogar die Menschheit sollen Organismen darstellen. Neben die organische Staatstheorie tritt die organische Rechts-, die organische Wirtschafts-, die organische Gesellschaftslehre 1).

Gemeinsam ist allen diesen organischen Auffassungen die Negation der entgegenstehenden Lehre, wonach die sozialen Gebilde Aggregate darstellen, die ausschließlich aus dem Wesen der sie bildenden letzten Elemente, den Individuen, zu erklären sind. Gemeinsam ist ihnen daher die Erfassung der menschlichen Gemeinschaft als einer ursprünglichen Einheit, zu der die einzelnen sich derart als Glieder verhalten, dass sie nur aus dem Wesen des Ganzen heraus völlig begriffen werden können. Die organische Theorie stellt sich so als Gegenstück der individualistischen Lehre von der menschlichen Gemeinschaft dar. allen ihren Formen aber leidet sie an einem schwerwiegenden Fehler. Sie operiert nämlich mit einem Begriff, den sie nicht definieren kann. Eine wissenschaftlich befriedigende Erklärung des Wesens des Organismus existiert nicht. Alle Definitionen, die den Organismus als objektive, d. h. von unserer Betrachtungsweise unabhängige Erscheinung voraussetzen, kommen nicht über Umschreibungen, Tautologien oder im besten Falle über unzutreffende Allgemeinheiten hinaus. Namentlich ist es kaum möglich, ein sicheres Unterscheidungsmerkmal zwischen Organismus und Mechanismus aufzustellen. Das letztere beweist auch die neueste Definition, die Wundt gegeben hat<sup>2</sup>). Eine einigermassen be-

<sup>1)</sup> Über die organische Gesellschaftslehre vgl. Barth, a. a. O. S. 90-166; Kistiakowski, S. 19 ff.

<sup>2)</sup> Unter Gesamtorganismus versteht Wundt, System, S. 616, njede zusammengesetzte Einheit, welche aus Teilen besteht, die selbst einfachere Einheiten von ähnlichen Eigenschaften, zugleich dienende Glieder oder Organe des Ganzen sind", muß aber selbst zugeben, daß diese Definition auch auf leblose Körper angewendet werden und nauch eine Maschine, ein Kunstwerk, ein Werk der Wissenschaft ein Organismus genannt werden" kann. Über die außerordentliche Schwierigkeit, Organismus und Mechanismus zu scheiden, vgl. Brücke, Vorlesungen über Physiologie, I, 1874, S. 1 f., der den Unterschied des ersteren von letzterem ausschließlich in die Fähigkeit setzt, sich fremde Stoffe zu assimilieren, ferner Bütschli, Mechanismus und Vita-

friedigende Erklärung des Organismus ist nur unter Zuhilfenahme des Zweckbegriffes möglich; das Wesen des Organismus ist durchaus teleologischer Natur<sup>1</sup>). Alle organischen Funktionen haben einen Zweck auf das Ganze, und das Ganze hat hinwieder fortwährende Zweckbeziehung auf seine Teile. Einen objektiven Zweck zu begreifen, übersteigt aber unser Erkenntnisvermögen. Für die empirische Naturerkenntnis können die organischen Vorgänge nur höchst verwickelte mechanische sein. Das Ziel der Naturwissenschaft, dem sie nach der Ansicht der großen Mehrzahl der Naturforscher zuzustreben hat, ist die Reduktion der anscheinend organisch-teleologischen Vorgänge auf mechanischatomistische<sup>2</sup>). Jene neuere Richtung in der Biologie hingegen, welche dieses Ziel für unerreichbar erklärt und die Erscheinung des Lebens für unableitbar und von einem besonderen, mechanistischer Forschungsweise unzugänglichen Prinzip beherrscht ansieht, kann uns über die organisierende Kraft keinen Aufschluss geben: sie steht vor einem Rätsel, das sie mit den Methoden exakter Naturerklärung nicht zu lösen vermag.

So ist denn der Begriff des Organismus das Resultat einer bestimmten Anschauungsweise. Eine bestimmte Gattung äußerer, räumlich und zeitlich kontinuierlicher Erscheinungen und Vorgänge werden in unserem Bewußstsein durch teleologische Betrachtung zu einer Einheit zusammengefaßt, ohne daß wir mit zureichenden Gründen behaupten können, dieser Synthese in unserem Innern

tismus, 1901, S. 72 ff, Mach, Die Analyse der Empfindungen, 4. Aufl. 1903, S. 81 f. Wie oberflächlich im Vergleich mit solchen fachmännischen Ausführungen sind z. B. die von Preuß, a. a. O. S. 140, der nunmehr (Über Organpersönlichkeit, a. a. O. S. 121, 575) sich mit dem Unvermögen der Wissenschaft zur befriedigenden Erklärung des Organismus tröstet, ein Bekenntnis, das dem nicht Organismusgläubigen trostlos erscheinen muß.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Ein organisiertes Produkt der Natur ist das, in welchem alles Zweck und wechselseitig auch Mittel ist." Kant, Kritik der Urteilskraft, § 75. Über den Zusammenhang des Begriffs des Organismus mit der Zweckvorstellung vgl. die vorzüglichen und tiefdringenden Ausführungen von Sigwart, a. a. O. II, S. 428 ff., namentlich 254 f.; ferner Wundt, System, S. 315 ff., 538 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. unter den Physiologen der Gegenwart z. B. L. Hermann, Lehrbuch der Physiologie, 10. Aufl. 1892, S. 6; Landois, Lehrbuch der Physiologie des Menschen, 2. Aufl. 1881, S. 14, 15; J. Steiner, Grundrifs d. Physiologie d. Menschen, 4. Aufl. 1898, S. 2 f.

entspräche eine analoge objektive Einheit außer uns 1). Wir befinden uns bereits auf dem Boden der Metaphysik, wenn wir solche objektive Einheit ins Seiende verlegen. Daß der Organismus als solcher außerhalb unseres urteilenden Bewußstseins existiere, hat denselben Wahrheitswert wie etwa die Anschauung, daß es unabhängig von unserer Empfindung eine objektive Welt der Farben und Töne gebe.

Dieser Einwand kehrt aber verdoppelt bei der Lehre von den sozialen Organismen wieder. Dass wir fortwährend die Vielheiten, welche die sozialen Vorgange in verwirrender Fülle darbieten, als Einheiten mannigfaltigster Art auffassen, hat seinen guten Grund. Ohne die Fähigkeit, subjektive Synthesen zu bilden, gabe es für uns keine Welt des Fühlens, des Erkennens, des Handelns. Allein diesen Synthesen objektive Wahrheit beizulegen, bedeutet einen Sprung vom Empirischen ins Metaphysische. Wenn wir auf Grund der organischen Hypothese den Staat als eine innere Einheit auffassen, so ist es unter allen Umständen eine metaphysische Behauptung, wenn wir die objektive, von unserer Erkenntnis unabhängige Existenz dieser Einheit behaupten. Denn mag man es anstellen, wie man will, die organische Lehre muss in dem Organismus stets ein Wesen, d. h. eine Substanz, einen Träger der von ihm ausgehenden Funktionen sehen. Die Annahme einer realen Substanz aber, die als Staat oder Gesellschaft zu bezeichnen ist, gehört in das Reich metaphysischen Glaubens, ob diese Substanz nun grobsinnlich oder als ideale Existenz gedacht wird?). Der sittliche oder geistige

<sup>1)</sup> Die Biologie in ihren Anfängen operiert mit dem Begriff der Lebenskraft als des objektiven organisierenden Momentes. Die neuere Biologie hat dieses organisierende Prinzip längst in das Gebiet der Phantasie verwiesen. Vgl. Hermann, a. a. O. S. 5 f. Selbst den neovitalistischen Versuchen der Gegenwart liegt es fern, den ganzen Organismus von neuem auf der Lebenskraft aufzubauen. Br. Schmidt hingegen S. 2, vgl. auch S. 111, 116, läst noch die tierischen und pflanzlichen Organismen und schließlich auch den Staat auf dieser von der Wissenschaft verworfenen angeblichen Kraft berühen.

<sup>8)</sup> Mein Gegensatz zur organischen Lehre ist der der Erkenntniskritik zur Dogmatik. Die, wenn auch unausgesprochen, gegen mich gerichteten neuesten Ausführungen von Gierke, Das Wesen der menschlichen Verbände, 1903, beweisen nicht etwa die Möglichkeit der objektiven Existenz eines sozialen Organismus, sondern lehren wiederum nur ein Glaubensbekenntnis und gehen daher der ganzen erkenntnistheoretischen Frage aus dem Wege. Auch Preuss, Über Organ-

Organismus, die organische Persönlichkeit werden, sobald man sie nicht nur als Hilfsmittel zur Synthese der Erscheinungen verwendet, zu mystischen Wesenheiten, wie es z. B. auch der Volksgeist und die Volksseele sind, die als wahre Spukgestalten erscheinen, wenn man vergist, dass ihr Wert nur darin liegen kann, dass sie Abkürzungen höchst verwickelter und in ihren Details gar nicht zu entziffernder psychologischer Massenprozesse sind. Die organische Theorie ist daher, erkenntnis-theoretische betrachtet, keine Lehre vom blossen objektiven Dasein des Staates, sondern vom Staate, wie er sich auf Grund unserer subjektiven, teleologischen Betrachtungsweise darbietet, deren transzendente Bedeutung wir nicht zu erkennen vermögen.

Eine auf dem Boden des Gegebenen stehende wissenschaftliche Kritik hat demnach von der Hypothese der sozialen Gebilde als real existierender Organismen, die transzendenter Art sind, völlig abzusehen. Nur die Zulässigkeit der organologischen Hypothese als einer Form der Synthese der außer uns sich abspielenden sozialen Vorgänge ist von ihr zu prüfen.

Da ergibt sich zunächst, dass am wenigsten gerechtfertigt die Übertragung der Organismusvorstellung auf die Gesellschaft ist 1). Denn der Gesellschaft fehlt vor allem die Geschlossenheit, die Abgrenzung nach außen, welche der Organismus aufweist. Ein sozialer Körper existiert nicht einmal in der Abstraktion, da die Gesellschaft über die staatlichen Grenzen hinausreicht, ohne dass man sagen könnte, wo sie ihr Ende findet. Der Gesellschaft fehlt ferner die innere Einheit, deren Aufweisung und Erfassung einer der wesentlichsten Zwecke der organischen Theorie ist; es mangelt ihr selbst in unserer Vorstellung jegliche Substanzialität.

Anders steht es mit dem Staate und dem in seinem Ver-

persönlichkeit, a. a. O. S. 575, erklärt das Leben als ein großes X, meint aber, man müsse die Tatsache des begrifflichen Wesensunterschiedes zwischen lebendigem Organismus und totem Mechanismus als gegeben hinnehmen, und zeigt sich damit ebenfalls als unkritischer Metaphysiker, der durch ein Dogma die Forschung da enden läßt, wo das wahre wissenschaftliche Problem erst beginnt. Vgl. auch die vorzüglichen Ausführungen von Max Weber, Schmollers Jahrbuch, XXVII, S. 35, der sehr treffend darauf hinweist, daß Gierke Gefühlsinhalte hypostasiert.

<sup>1)</sup> Hierüber treffende Bemerkungen bei Rümelin, Reden und Aufsätze, III, S. 263 f.

bande begriffenen Volke. Der Staat erscheint uns als innere, von einem Willen gelenkte Einheit seines Volkes. Gewisse Verhältnisse und Merkmale der natürlichen Organismen überträgt nun die organologische Hypothese auf Staat und Volk, vermeinend, dadurch diese sowohl verständlicher zu machen als auch eine höhere Form der Synthese für natürliche und politische Erscheinungen gefunden zu haben. Solcher Art ist die Einheit in der Vielheit, die den Staat und sein Volk im Wechsel ihrer Glieder als stets dieselben erscheinen läst, sodann die langsame Umbildung beider im Laufe der Geschichte, ferner die Wechselwirkung, in der die Glieder des Ganzen und seine einzelnen Funktionen zueinander derart stehen, dass das Ganze um der einzelnen willen, diese hinwieder aber um des Ganzen willen dazusein scheinen, sowie das durchgängige gegenseitige Sichbestimmen der untereinander in Beziehung tretenden Verbandsmitglieder. Endlich die unreflektierte, sogenannte naturwüchsige Bildung und Ausbildung der staatlichen Institutionen, die es zu verbieten scheinen, sie aus dem bewußten, überlegenden Willen der Individuen herzuleiten, sondern sie vielmehr als überragende Mächte erscheinen lassen, an denen menschliche Willkür nur geringfügige Änderungen, sollen diese Bestand haben, vorzunehmen vermag.

Allein diese Momente bieten nichts als Analogien dar, denen tiefgreifende Unterschiede gegenüberstehen. Neben die unreflektierte Bildung sozialer Institutionen tritt, täglich wahrnehmbar, die bewußte. Der Bau ganzer Staaten kann plötzlich die gewaltigste Umbildung erfahren. Staaten wachsen und vergehen nicht nach organischem Vorbilde, sie unterliegen nicht notwendig den Gesetzen der Entwicklung und Rückbildung 1). Ferner fehlt ihnen, was nur dem Organischen eigentümlich, zum Kernpunkt alles Lebens zählt, die Erneuerung im Wechsel der Generationen:



<sup>1)</sup> Man denke doch nur an die Staatsgeschichte des deutschen Volkes, um einzusehen, dass Wachstum, Blüte und Verfall des Staates mit organischen Naturerscheinungen nichts gemein haben. Wann hat der deutsche Staat geblüht? Unter den hohenstausischen oder unter den hohenzollernschen Kaisern? Und bedeutete das Interregnum, der Dreissigjährige Krieg oder der Frieden von Lunéville den Niedergang? Ist der deutsche Staatsorganismus 1806 gestorben? Bejaht man die letzte Frage, dann müste die organische Theorie zu einer allerdings jeder biologischen Analogie spottenden Auferstehungslehre gelangen!

sie können sich nicht fortpflanzen. Die Entstehung neuer Staaten als Fortpflanzungsprozesse irgendwelcher Art darzustellen, ist nur einem mit den vagsten Analogien arbeitenden Kopfe möglich. Das Deutsche Reich und Italien, die Staaten der Balkanhalbinsel und Kuba, um nur der jüngsten Zeit zu gedenken, haben dem Schwerte, einem sicherlich nicht organischen Zeugungsmittel, ihr Dasein zu verdanken. Höchstens in der Kolonisation - die aber mit Besiedlung der ganzen Erde in absehbarer Zeit ein Ende finden muss - könnte eine uppige Phantasie eine Art organischen Zeugungsprozesses erblicken. Anhänger der organischen Lehre pflegen die von ihnen verworfenen staatlichen Institutionen und Neuerungen als unorganisch zu bezeichnen, welcher Terminus allein schon die Negierung der ganzen organischen Lehre enthält. Denn im Leben eines Organismus kann es nichts Unorganisches Krankheit, Verkrupplung, Mangel an Leistungsfähigsind sämtlich organische Prozesse. Dass nur der keit usw. typisch vollendete Organismus Existenzberechtigung habe, dass es überhaupt ein Sollen für den Organismus gebe, ist eine willkürliche, unwissenschaftliche Behauptung.

Die organische Lehre pflegt aber eng mit der Aufstellung eines Normalorganismus verknüpft zu sein, wodurch sie zu einer politischen Theorie wird. Sie zeichnet einen Idealtypus des Staates zum Zweck der Beurteilung gegebener staatlicher Zustände 1). In der Zeichnung dieses Typus wird häufig mit der größten Willkür verfahren. Da eine klare Definition des Organischen nicht gegeben werden kann, so stellt sich in den Einzelausführungen dieses Wort überall dort ein, wo Begriffe fehlen. Daher auch die bedenkliche Erscheinung in der organologischen Literatur: statt schrittweisen wissenschaftlichen Fortgang anzubahnen, schneidet die organische Lehre oft hochmütig die Diskussion durch einen Machtspruch ab; statt zu erklären, lässt sie sich an einem Bilde genügen. Daher hat keine Lehre so wilde Exzesse der subjektivsten Phantasie aufzuweisen wie diese. Zudem fehlt den Organologen jede klare Einsicht in das Wesen methodischer Forschung, die sie mit der Anwendung von Analogien und Bildern identifizieren. In neuester Zeit pflegen sie Anleihen

<sup>1)</sup> Das geschieht auch von naturwissenschaftlicher Seite. So kommt über die vagsten Analogien des Staates mit dem Normalorganismus nicht hinaus Hertwig, Die Lehre vom Organismus und ihre Beziehung zur Sozialwissenschaft, 1899, S. 18 ff.

bei der naturwissenschaftlichen Methode zu machen, indem sie den tiefen Unterschied zwischen natürlichem und sozialem Geschehen übersehen und von der bereits früher gerügten Verwechslung von "naturwissenschaftlich" mit "empirisch" oder "exakt" beherrscht sind 1).

Da nun die organische Theorie, als wesentlich mit Analogien arbeitend, reale Erkenntnis nicht zu gewinnen vermag, so ist es besser, sie gänzlich abzuweisen, weil die Gefahr der falschen Analogie viel größer ist als der Vorteil der richtigen. Zudem übersieht sie die Notwendigkeit ununterbrochener reflektierter, zweckbewuster Tätigkeit für den Staat, ohne welche er nicht einen Augenblick zu existieren vermag, oder sie kann wenigstens diese Tätigkeit von ihren Prinzipien aus nicht erklären. energischsten abzulehnen aber ist die Lehre, die eine Mehrheit sozialer Organismen nebeneinander existierend behauptet, die alle dieselben Individuen als Glieder umfassen sollen, also Staat, Kirche, Genossenschaften, weil das selbst der biologischen Analogie widerstreitet, die ein Glied immer nur als einem einzigen Ganzen zugehörig betrachten kann. Auch die einen derartigen Fehler vermeidende Theorie eines Gesamtorganismus, der verschiedene Teilorganismen in sich schliesst, wäre auf die sozialen Verhältnisse

<sup>1)</sup> Wie die organische Lehre selbst, so lebt auch ihre Forschungsweise von einem falschen Monismus. Denn die mit dem Experiment, mit sinnlicher Beobachtung, Mass, Gewicht und Instrument arbeitende Naturforschung ist durch Objekt und Erkenntnismittel ein für allemal von den Sozialwissenschaften getrennt, und alles, was man der angeblichen naturwissenschaftlichen Methode in den Sozialwissenschaften verdankt, sind haltlose Hypothesen, die der eine Tag schafft und der andere zerstört. Nicht ein einziger feststehender Satz — ich wage diese Behauptung apodiktisch aufzustellen — ist der Sozialwissenschaft durch die "exakte" Forschungsweise gewonnen worden. Dass Beobachtung und Feststellung des Gegebenen der Ausgangspunkt aller sozialwissenschaftlicher Disziplinen ist, hat nicht erst die neueste naturwissenschaftliche Erkenntnis zum Bewusstsein gebracht, sondern dieses Axiom entstammt der Auffassung der Gesamtheit des Seienden als eines empirisch Gegebenen, die aller menschlichen Wissenschaft zugrunde zu legen ist. Die Begründung der empirischen Methoden im Gegensatz zu den spekulativen ist nicht zum geringsten das Werk der modernen Philosophie gewesen: Bacon, Locke, Berkeley und Hume, Descartes, Spinoza und Kant haben die allgemeinen Prinzipien der Erfahrungswissenschaft in der für alle ihre Disziplinen bedeutungsvollen Weise entwickelt.

unanwendbar, weil ein solcher höchster sozialer Organismus unauffindbar ist. So kann man die Kirche niemals bloß als Glied
des Staates, noch weniger den Staat als Glied der Kirche auffassen. Setzt man aber die Menschheit als jenen höchsten
Organismus, so wäre man damit glücklich bei einer Hypostasierung
der Gattung angelangt, die selbst den scholastischen Realismus
überbieten würde.

Auch die Geschichte der organischen Lehre beweist klar ihren geringen wissenschaftlichen Wert, da der Begriff des Organismus aus dem Mechanismus, d. h. der menschlichen zweckmälsigen Einrichtung, hervorgegangen ist, und da Organ ursprünglich nichts anderes bedeutet als Werkzeug. Der Begriff des Organismus ist seinem Ursprung nach ein anthropomorphischer, indem der Mensch selbst zunächst als ein mit zweckmässigen Einrichtungen versehenes Individuum aufgefasst wird 1). Schrittweise gelangt erst die neuere Wissenschaft dazu, jedes lebende Wesen für einen Organismus zu erklären und in der rätselhaften Erscheinung des Lebens das unterscheidende Merkmal des Organismus vom Mechanismus zu finden. Die Erkenntnis der immanenten Teleologie, die der Organismus darbietet, und die ein so wichtiges heuristisches Prinzip der Biologie ist, ist uns vermittelt worden durch eine unserem zweckbewussten Handeln entnommene Analogie, denn der Zweck ist ein uns ausschließlich durch die Vorgänge unseres Bewulstseins vermitteltes Prinzip. Menschliche Verhältnisse aber durch Vergleichung mit Gebilden und Funktionen erkennen wollen, die uns erst durch Übertragung unserer Vorstellungen auf außer uns Seiendes verständlich gemacht werden, heist zum mindesten einen überstüssigen Umweg nehmen.

Aus alledem geht hervor, dass wissenschaftliches Denken stür den Staat eine andere Kategorie als die des Organismus heischt: eine Kategorie, die selbständig und von allen Analogien unabhängig ist.

<sup>1)</sup> Vgl. darüber meine näheren Ausführungen, System der subj. öff. Rechte, S. 34 ff. Eine Geschichte der Ausdrücke und Begriffe "mechanisch-organisch" nunmehr bei Eucken, Geistige Strömungen der Gegenwart, 1904, S. 125 ff.; interessant ist namentlich der Nachweis, daß bis ins 19. Jahrhundert hinein organisch und mechanisch nicht als Gegensätze gedacht wurden. Wenn Preuß, Über Organpers., a. a. O. S. 558 erklärt, Organe kann nur ein Organismus haben, so beruht dieser Satz auf gänzlicher Ignorierung der Entwicklung des Organbegriffes.

#### 2. Der Staat als Kollektiv- oder Verbandseinheit.

Dass der Staat einen dauernden, einheitlichen Verband von Menschen darstelle, daher ein Gemeinwesen sei, ist von alters her behauptet worden. Die diese Vorstellung vermittelnden Kategorien der κοινωνία, der societas, der respublica, des coetus entstammen sämtlich dem antiken Gedankenkreise. Im Altertum wendet sich jedoch die Untersuchung wesentlich den Verbandszwecken zu; wofern nicht mit organologischen Bildern operiert wird, bleibt die Frage nach der Struktur des Verbandes ganz im Hintergrunde. Die mittelalterliche Korporationslehre und das neuere Naturrecht gehen in ihren Staatskonstruktionen zwar durchweg von dem Gedanken des gesellschaftlichen Verbandes aus, den sie aber ausschließlich juristisch fassen, während die Frage nach dem historisch-sozialen Substrat des Staates im Rechtssinne ihnen entweder nicht oder doch nicht klar zum Bewusstsein Immerhin denkt sich das Naturrecht die Menschen im Staate eine "unio", d. h. eine Zusammenfassung der vielen zu einer Einheit bildend 1).

Der Gedanke der Kollektiveinheit liegt, mehr oder minder klar ausgedrückt, den Anschauungen der meisten neueren Staatsrechtslehrer über das soziale Wesen des Staates zugrunde<sup>2</sup>). Eingehend ausgebildet ist aber diese Theorie von Gierke. Wenn

<sup>1)</sup> Bei Althusius, Politica V, 1 tritt der Begriff der consociatio publica, bei Grotius jener des coetus (civitas = coetus liberorum hominum iuris fruendi et communis utilitatis causa consociatus) hervor. Letzteren haben manche Spätere (so z. B. Boehmer, l. c. S. 184) akzeptiert. Seit Hobbes beginnt die Betonung der im Staate vollzogenen Union der einzelnen, die später namentlich bei Rousseau scharf hervortritt. Durch den contrat social wird eine in der Union der Mitglieder bestehende association geschaffen (I, 6). Derselbe Gedanke kehrt wieder in der berühmten Kantschen Staatsdefinition (Staat = Vereinigung einer Menge Menschen unter Rechtsgesetzen, a. a. O. § 45). Ebenso meinen die zahlreichen Publizisten, die von einer Staatsgesellschaft sprechen, die Zusammenfassung der Vielheit zur Einheit in Form der Vereinigung. Das ergibt sich daraus, dass gerade das Naturrecht die juristische Persönlichkeit des Staates energisch betont und daher bei klarer Scheidung des Rechtsbegriffes des Staates von seinem sozialen Substrat auch dieses hätte notwendig als Einheit denkeu müssen.

<sup>\*)</sup> Als Gemeinwesen bezeichnen den Staat z. B. Albrecht, a. a. O. S. 1491; H. A. Zachariae, I, S. 41; H. Schulze, Einleitung, S. 121; G. Meyer, S. 3 ff.; Brie, a. a. O. S. 3.

er selbst auch nicht genügend die Verbandstheorie von der organischen scheidet, vielmehr sich selbst als Organologen gibt, wenn ferner der Gegensatz der beiden Erkenntnisarten des Staates bei ihm nicht ganz klar vorhanden ist, so bergen doch seine bedeutsamen Ausführungen über die Genossenschaft eine ausgebildete Theorie von dem vorjuristischen Dasein des Staates in sich. In ihr erscheint der Staat als ein durch eine feste Organisation und dauernde Zwecke geeinigter Verband, als eine von den einzelnen unterschiedene Einheit, die trotzdem nur durch die Vielheit und in der Vielheit der Individuen besteht 1). In klarer Form hat sodann Bernatzik Gemeinwesen und juristische Person geschieden und jene als das mögliche Substrat dieser erkannt<sup>2</sup>). Ferner hat Haenel den Staat als korporativen Verband vom Staate als juristischer Persönlichkeit geschieden 8). Die Einheit des korporativen Verbandes ist ihm besonderer Art. "Sie besteht nur darin, dass eine Vielheit menschlicher Individuen geistig auf einen Gesamtzweck bezogen ist, und dass diese geistige Bezogenheit, die an sich nur die Aussage eines identischen Willens-

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich seine tiefdringenden Ausführungen: Die Genossenschaftstheorie und die deutsche Rechtssprechung, ferner Deutsches Privatrecht, I, 1895, S. 456 ff. Gemäs seiner organologischen Grundanschauung fasst Gierke das soziale Substrat des Staates als reale Gesamtpersönlichkeit oder Verbandsperson auf. Da er aber (vgl. Privatrecht, S. 471) die juristische Persönlichkeit der Verbandsperson, wie beim Individuum, erst durch Rechtssatz entstehen lässt, daher das Recht solchen Verbänden Persönlichkeit beliebig gewähren und versagen kann, so kommt man nach Gierke dazu, den Staat für eine doppelte Person zu erklären, eine reale Gesamtperson und eine juristische Person. Diese auf Rechnung der organischen Lehre zu stellende Unklarheit wird vermieden, wenn man den erkenntnistheoretisch einzig zulässigen Begriff der Verbandseinheit an Stelle jener Verbandsperson setzt. Mit Gierke grundsätzlich übereinstimmend Regelsberger, Pandekten, I, 1893, S. 289 ff., der aber S. 303 das soziale Substrat der Körperschaft klarer als Personenverein bezeichnet. Auch Rehm, Staatslehre, S. 159 ff., vertritt die Lehre von der Doppelpersönlichkeit des Staates.

<sup>&</sup>lt;sup>9)</sup> Vgl. die vorzüglichen Ausführungen: Kritische Studien über den Begriff der juristischen Person, Arch. f. öff. Recht, V, S. 242 ff. Auch hat Bernatzik, S. 275 ff., in trefflicher Weise nachgewiesen, dass alle haltbaren Elemente der organischen Theorie in der Lehre vom Gemeinwesen enthalten sind.

<sup>\*)</sup> A. a. O. I, S. 81 ff. Der Ausdruck "korporativ" statt kollektiv für das nichtjuristische Substrat des Staates ist allerdings irreleitend.

inhaltes der Beteiligten ist, ihre Realität gewinnt durch die Willensmacht leitender Organe und sich einfügender Mitglieder". . Sodann hat Haenel, indem er die reale Einheit des korporativen Verbandes, seine Eigenschaft als eines realen Organismus, untersucht, erkannt, dass jenes Ganze und jener Organismus ausschliesslich in der Sphäre geistiger, ethisch bestimmter Potenzen, nämlich menschlicher Individuen, besteht, die immer nur psychologisch aufeinander einwirken und sich zusammenschließen können. Diese eigentümliche, durch biologisch- physiologische Analogien nicht zu erklärende Verbindungsweise sei nicht minder real als die biologisch-physiologische<sup>1</sup>). Ebenso wird von Haenel, der die erkenntnistheoretische Seite der Frage unter den hier in Betracht kommenden Schriftstellern am eingehendsten erörtert, der Versuch, die reale Einheit auf einen Gemeingeist oder eine ähnliche Abstraktion zu gründen, als unser Erkenntnisvermögen übersteigend, zurückgewiesen.

Von allen Anhängern dieser Gemeinweseutheorie wird, wie nicht anders möglich, der Staat als ein Wesen aufgefalst. Wir müssen nämlich jede reale Einheit denknotwendig substanziieren. Solche Substanziierung vermittelt auch richtige Erkenntnis, wofern wir uns nur hüten, ein sinnliches Objekt an Stelle des Substrates zu setzen, das wir als Grundlage der Beziehungen der einzelnen Glieder einer sozialen Einheit postulieren. Indem wir für die Verbandseinheit einen einheitlichen Träger, ein Individuum fordern, nehmen wir keine Fiktion, ja nicht einmal eine Abstraktion aus tatsächlich Gegebenem vor, sondern wir wenden eine zur Synthese der Erscheinungen denknotwendige Kategorie an, die erkenntnistheoretische Berechtigung hat, solange wir durch sie Erkannten keine transzendente Realität zuschreiben<sup>2</sup>). Diese als Wesen zu denkenden Einheiten gehören ebenso unserer subjektiven Welt an wie Farben und Töne. Unserer Welt des Handelns aber, in welcher der Staat seine Stelle hat, können wir nur die subjektiven Tatbestände unseres Bewusstseins zugrunde legen, nicht die uns nur innerhalb enger

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> A. a. O. S. 101, 102. Um so erstaunlicher ist es, dass Haenel in der Lehre von der juristischen Persönlichkeit des Staates in die alte Fiktionstheorie zurückfällt; vgl. S. 106 f.

<sup>2)</sup> Über den Dingbegriff als Form der Synthese vgl. Sigwart, a. a. O. II, S. 113 ff.; über die Anwendung des Dingbegriffes auf Kollektiva gute Ausführungen bei Kistiakowski, a. a. O. S. 126 ff.

Schranken erkennbare objektive Realität der Dinge. Wissenschaftliche Besonnenheit hat die Aufgabe, die Relativität dieser Betrachtungsweise zum Bewußtsein zu bringen 1), nicht aber sie abzuweisen; es würde damit einfach Unmögliches gefordert werden.

Die Theorie von der Kollektiv- oder Verbandseinheit erklärt die Einheit des Staates in der Vielheit seiner Glieder, die Stellung seiner Organe zum Ganzen und zu den Teilen, die Kontinuität des staatlichen Daseins im Wechsel der Generationen. Sowohl naturwüchsiges Entstehen und Umbildung des Staates als dessen willkürliche Fortbildung und Umwälzung können von ihr aus widerspruchslos begriffen werden. Sie ist keine politische, sondern eine rein wissenschaftliche Theorie, die, entsprechend formuliert, die Fehler der übrigen Theorien vermeidet. Sie gibt aber nur den Oberbegriff, unter den der Staat zu subsumieren ist. Denn Verbandseinheiten sind nicht nur die Staaten, sondern zahlreiche soziale Gebilde im Staate. Worin das eigentümliche Wesen des staatlichen Verbandes besteht, ist in anderem Zusammenhange als hier zu erörtern, wo wir zuvörderst nur einen -Überblick über die verschiedenen Grundkategorien gewinnen wollten, auf welche der Staat zurückgeführt wurde.

# C. Die juristischen Lehren vom Staate. Der Staat als Rechtsbegriff.

Da das Recht dem Staate wesentlich ist, so ist eine vollendete Erkenntnis des Staates ohne Kenntnis seiner rechtlichen Natur nicht möglich. Der Staat, geordnet durch das Recht, Bewahrer und Fortbilder des Rechts, muß notwendig im Rechte selbst seine Stellung haben, es muß einen Rechts begriff des Staates geben<sup>2</sup>). Den Rechtsbegriffen dienen die objektiven und innerhalb der Subjekte sich abspielenden sozialen Vorgänge zwar als Substrat, das Recht muß stets von realen Tatbeständen ausgehen, weil es, wie immer es beschaffen sein mag, stets den Zweck hat, auf reale Tatbestände angewendet zu werden. Allein die realen Tatbestände sind nicht die Rechtsbegriffe selbst. Die sind viel-

<sup>1)</sup> Treffend bemerkt Kistiakowski S. 144: "Die gesellschaftliche Substanz besteht in den einzelnen und ihrem gemeinsamen Seelenleben. Irgendwelche andere gesellschaftliche Substanz und Seele anzunehmen, haben wir keinen Grund."

<sup>3)</sup> Die nähere Begründung dieses Satzes folgt im Kap. XI.

mehr Abstraktionen, die aus den gegebenen Rechtsregeln gewonnen werden und den Zweck haben, die Vielheit der Regeln unter einheitliche Gesichtspunkte zu ordnen. Daher wird, wie bereits erwähnt, durch Rechtsbegriffe niemals ein reales Sein erkannt, sondern immer nichts anderes als Normen, die durch menschliche Tat verwirklicht zu werden bestimmt sind. Den Rechtsbegriffen als solchen entspricht keine Realität außer uns. Außer uns gibt es materielle Körper, aber keine Sachen im Rechtssinne, kein Eigentum, keinen Besitz. Die Sachen im Rechtssinne entstehen durch Abstraktionen aus den vom Rechte geregelten Beziehungen von Menschen zu Dingen der Außenwelt und zueinander. Begriff des Eigentums und der des Besitzes werden abgezogen aus den die Relation der Menschen zu den Sachen regelnden Normen. Eigentum und Besitz sind aber, entgegen den populären Vorstellungen, niemals greif- oder sichtbare Dinge, sondern ausschliesslich Beziehungen solcher Dinge auf Normen, die sie zu beherrschen bestimmt sind. Wenn wir daher von Rechten als Wesenheiten sprechen, so sind das nur Abkürzungen für einen höchst komplizierten Prozess, dessen man zwar, um Verirrungen zu vermeiden, sich stets bewußt sein muß, der aber im einzelnen vom Juristen gar nicht verfolgt zu werden braucht, so wenig es der Maler nötig hat, zum Zwecke der Austibung seiner Kunst seine Farben auf Ätherschwingungen zu reduzieren. Diese juristischen Begriffe sind jedoch nicht etwa Fiktionen, sondern sie ruhen auf dem festen Boden der gegebenen Welt, der Welt der Rechtsnormen. Die Fiktion ist ein in enge Grenzen gebanntes Hilfsmittel der Konstruktion, das bestimmt ist, Rechtsnormen über ihren ursprünglichen Zweck hinaus auszudehnen, die Härten des strengen Rechtes zu mildern, den prozessualen Beweis zu erleichtern. Nur wenn man das Gedachte zum Unterschiede von der materiellen Welt als Fiktion bezeichnete, dürfte man Abstraktion und Fiktion einander gleichstellen, - dann aber wäre die ganze Wissenschaft nichts als eine Summe von Fiktionen.

Die juristische Erkenntnis des Staates will daher nicht sein reales Wesen erfassen, sondern den Staat juristisch denkbar machen, d. h. einen Begriff auffinden, in dem alle rechtlichen Eigenschaften des Staates widerspruchslos zu denken sind. Die Erkenntnis des realen Daseins des Staates muß diesem Begriff des Staates zugrunde gelegt, darf ihm aber nicht gleichgestellt werden. Die Gegner der "Fiktionen" in der staatsrechtlichen

Wissenschaft haben versucht, das, was sie als reales Dasein des Staates behaupten, zugleich als das juristische Wesen des Staates zu konstruieren. Nähere Betrachtung aber ergibt, dass stets ein in ihrem Sinne juristisch "fingiertes" Element in diese realistischempirische Auffassung des Staates hineingelegt war. Das ist der Fall mit den Theorien vom Staate als Zustand, als Volk, als Herrscher, welche die Einheit des Zustandes, des Volkes, des Herrschers im Wechsel der Individuen aus der Erfahrung nicht gewinnen konnten. Jeder juristische Begriff muß aber vor allem die von ihm zu ordnenden juristischen Tatsachen als Einheiten auffassen, da er nichts anderes als die Form der Synthese dieser Tatsachen ist. Das Eigentum, das Pfandrecht, die Obligation sind begriffliche Einheiten, die nur aus dem gegebenen Stoffe der juristischen Tatsachen gewonnen werden, aus denen sich wiederum sämtliche sie bildenden juristischen Tatsachen deduktiv als Konsequenzen ergeben müssen. Daher ist es von vornherein ein Kriterium der richtigen juristischen Lehre vom Staate, dass sie die Einheit des Staates zu erklären vermag.

Wenn im folgenden die einzelnen juristischen Theorien vom Staate erörtert werden, so kann das selbstverständlich nur vom Standpunkte unserer heutigen entwickelten publizistischen Wissenschaft geschehen. Jede Époche hat ihre besonderen Rechtsbegriffe, die, an dem Maßstab anderer Zeiten gemessen, die Probe nicht bestehen können. Bei aller Anerkennung historischer Bedingtheit unseres juristischen Denkens kann aber für eine bestimmte Epoche nur eine Art der rechtlichen Auffassung einer Erscheinung als gültig erkannt werden. Zudem lohnt es sich kaum, entschwundene Rechtsvorstellungen nicht nur zu konstatieren, sondern sie auch auf Grund des ganzen Rechtssystems, dem sie entsprossen, eingehender dogmatischer Erörterung zu unterziehen.

Es sind nun drei Möglichkeiten für die juristische Erfassung des Staates gegeben. Entweder ist der Staat Rechtsobjekt, oder Rechtsverhältnis, oder Rechtssubjekt.

1. Den Staat als Objekt aufzufassen, ist konsequenterweise nicht möglich. Denn jedes Rechtsobjekt setzt ein Subjekt voraus. Dieses Subjekt können aber nur die den Staat lenkenden Menschen sein. Die Lehre vom Staate als Objekt entsteht also dadurch, daß der Staat zerrissen und eines seiner wesentlichen Elemente ihm selbst gegenübergestellt wird. Folgerichtig kann diese Lehre

schon deshalb nicht durchgebildet werden, weil von ihr aus die Anerkennung der Untertanen als Rechtssubjekte durch den Staat nur durch Trugschlüsse herbeigeführt werden kann. Ist das Volk und damit jedes Volksglied für den Staat nur Objekt, so kann es nicht zugleich für ihn Subjekt sein. Eine im Eigentum des Herrn stehende Sklavenherde kann also konstruiert werden, nicht aber ein Gemeinwesen. Es hat Zeiten gegeben, wo die Menschen den Staat derart auffassen zu können glaubten; hat dies doch die absolutistische und patrimoniale Staatslehre in ihreu Ausschreitungen bis in unser Jahrhundert hinein getan. Allein selbst eine noch so weit der Sachherrschaft ähnelnde Staatsherrschaft hat doch niemals die Vorstellung von dem Charakter des Staates als eines Geweinwesens gänzlich ersticken können, da es überall eine Herrschende und Beherrschte verbindende Rechtsordnung gab und solche mit der Idee des Objektstaates unvereinbar ist. Den Staat als Objekt stellt die Herrschertheorie in der Seydelschen Fassung auf<sup>1</sup>), die ja zugleich das reale und das juristische Wesen des Staates erklären will. Sie läst aus der tatsächlichen Herrschaft das Recht entstehen, ohne zu erklären, wieso eine objektive Tatsache unmittelbar aus sich heraus eine geistige Macht, als welche das Recht ist, zu erzeugen vermag. Hierher gehört auch die übrigens unentwickelte Lehre vom Staate als Anstalt<sup>2</sup>), da bei der Anstalt der sie versorgende Wille nicht

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Grundzüge einer allg. Staatslehre, S. 4, Bayer. Staatsrecht, I, S. 170.

<sup>2)</sup> Rotteck, a. a. O. II, S. 56, erklärt, der Staat sei zugleich Anstalt und Gesellschaft. Ebenso fasst Stahl, II2, S. 140, den Staat auf als Anstalt und Gemeinwesen; ferner H. A. Zachariae, I, S. 43, als moralische Person, Zustand, Rechtsverhältnis zwischen dem Ganzen und seinen Gliedern und überdies noch als eine sittliche Anstalt. Was Anstalt sei, wird aber von keinem dieser Schriftsteller gesagt, wie denn überhaupt vor Gierkes aufklärenden, aber dennoch nicht abschließenden Untersuchungen der Anstaltsbegriff zu den verworrensten der ganzen Jurisprudenz gehörte. Auch heute aber noch verschweigen uns namhafte Juristen, was sie unter Anstalten verstehen. So handelt z. B. Dernburg, Pandekten, I, 4. Aufl. 1894, § 62, von den Anstalten, ohne den geringsten Versuch zu machen, sie zu definieren, während er sie neuestens (Das bürgerliche Recht des Deutschen Reichs und Preußens, I, 1902, S. 166) rein negativ als juristische Personen bezeichnet, die nicht Korporationen sind. Crome, System des bürg. Rechts, I, 1900, S. 233, negiert sogar den selbständigen Begriff der Anstalt überhaupt, teilt vielmehr die juristischen Personen ausschliesslich in Korporationen

aus ihr selbst hervorgeht, sie vielmehr Gegenstand eines ihr von außen angebildeten Willens ist 1).

Jede derartige Theorie könnte als rechtliche Erklärung des Staates nur dann befriedigen, wenn es gelänge, eine überstaatliche Rechtsordnung nachzuweisen, von der der Herrscher sein Recht zur Herrschaft über das staatliche Objekt erhält. Eine solche überstaatliche Ordnung behauptete die Lehre vom göttlichen Recht der Könige, nicht minder lag sie der patrimonialen Staatslehre zugrunde, indem die Eigentumsordnung als vor- oder überstaatliche Ordnung aufgefast wurde, deren letzte Sanktion schließlich doch auch in dem Willen einer übernatürlichen Macht gesucht werden musste.

und Stiftungen ein. Selbst bei Regelsberger, I, S. 291 ff., der sich im wesentlichen in seinen ausführlichen Erörterungen an Gierke anschliesst, vermisst man eine völlig klare Definition der Anstalt. Über die verschiedenen Theorien der Anstalt im heutigen deutschen Zivilrecht vgl. Endemann, Lehrbuch des bürg. Rechts, I, 9. Aufl. 1903, S. 176 N. 4. — Gierke, Deutsches Privatrecht, I, S. 474 ff., spricht von den Wurzeln des deutschen Territorialstaates im Anstaltsbegriffe, früher (Genossenschaftsrecht, II, S. 861) nennt er den obrigkeitlichen Landesstaat sogar schlechthin Anstaltsperson, ohne indes diesen Gedanken eingehend zu verfolgen. Welcher Art Rechte und Pflichten der Angehörigen von Anstaltsstaaten im Vergleich mit denen der Körperschaftsstaaten sind, wie überhaupt die Mitgliedschaft am Anstaltsstaat zu denken ist, das sind noch gar nicht erörterte Fragen. Auf Grund unserer heutigen Erkenntnis kann man wohl mit Gierke im Staate oder in seinen Teilen einzelne anstaltliche Elemente finden, nicht aber einen ganzen Staat der Kategorie der Anstalt unterordnen.

<sup>1)</sup> Rehm, der dem souveränen Staat ausnahmslos Körperschaftscharakter zuerkennt, will außerdem unter den nichtsouveränen Staaten auch noch Objekt- und Anstaltstaaten unterscheiden (Staatslehre, S. 161 ff.). Allein die Einwände gegen die juristische Konstruktion, die solcher Staatsauffassung zugrunde liegt, richten sich vom Standpunkte unserer modernen Rechtsbegriffe gegen jeden Versuch, einen Staat unter Kategorien zu beugen, die, wie der Objektstaat, den Ergebnissen fortgeschrittener wissenschaftlicher Erkenntnis widerstreiten oder, wie der Anstaltstaat, unklar und nicht zu Ende gedacht sind. An Rehms Staatsdefinition (a. a. O. S. 38) gemessen, sind diese Objektund Anstaltstaaten eben etwas anderes als Staaten; einen höheren Begriff, der seine drei Staatsgattungen in sich widerspruchslos vercinigt, vermag er nicht aufzustellen. Wie aber die von ihm gegebenen Beispiele lehren, sind seine nicht körperschaftlichen Charakter besitzenden Staaten (Schutzgebiete, Elsass-Lothringen, Protektoratsländer usw.) in Wahrheit Nichtstaaten.

2. Den Staat als Rechtsverhältnis zu begreifen, scheint auf den ersten Blick das Richtige zu sein. Wir sehen im Staate Herrschende und Beherrschte, und in ihren gegenseitigen Verhältnissen scheint sich das, was wir als Staat erkennen, zu erschöpfen 1). Manche Gegner der juristischen Fiktionen glauben in diesem den landläufigen Vorstellungen vom Staate zugrunde liegenden Sachverhalt den juristisch richtigen Begriff des Staates gefunden zu haben. Alle diese Lehren vermögen aber nicht die Einheit des Staates, das Bleibende im Wechsel der Personen zu erklären. Es gilt hier, was bereits oben näher ausgeführt wurde. Falst man den Staat als Herrschaftsverhältnis auf<sup>2</sup>), so bedeutet die Behauptung der Einheit und Kontinuierlichkeit dieses Verhältnisses bereits eine Abweichung von der empirischen Basis. Nicht ein, sondern zahllose Herrschaftsverhältnisse weist der Staat auf. So viel Beherrschte, so viel Herrschaftsverhältnisse. neue Herrscher setzt ein neues Glied in die Proportion ein. Jeder Wandel in der Beherrschungsform müste den Staat zerstören und einen neuen an die Stelle setzen. Derselbe Einwand trifft auch die Versuche, alle rechtlichen Verhältnisse des Staates in individuelle Beziehungen staatlicher Organe zueinander und zu den einzelnen aufzulösen<sup>8</sup>). Keine dieser Theorien vermag zu

<sup>1)</sup> Diese Anschauung ist zuerst in der englischen Lehre vom Staate hervorgetreten, die den Gedanken der Körperschaft nicht voll zu entwickeln vermochte. Blackstone, Commentaries, I, 2 (S. 146 der ersten Ausgabe a. 1765) unterscheidet öffentliche und private Rechtsverhältnisse. Das ganze Staatsrecht wird von ihm nur als Verhältnisse zwischen Obrigkeit und Volk abgehandelt. Vom Staat selbst als berechtigtem und verpflichtetem Subjekt, wie er bereits in der gleichzeitigen deutschen Literatur hervortritt, ist bei ihm nirgends die Rede. Bis auf den heutigen Tag ist in England die mittelalterliche Auffassung von einer Spaltung des Staates in rex und regnum nicht überwunden, die beide einander als berechtigte Subjekte entgegenstellte, da sie beide nicht zu einer Einheit zusammenfassen konnte. Vgl. nunmehr auch Hatschek, Englisches Staatsrecht im Handbuch des öff. Rechts, I, 1905, S. 81, 249.

<sup>\*)</sup> Hierher gehört die oben S. 136 erwähnte Zustands- oder Verhältnistheorie ihrer juristischen Seite nach. Vgl. auch System des subj. öff. R., S. 33.

<sup>3)</sup> Vgl. Bierling, Zur Kritik der juristischen Grundbegriffe, II, S. 215 ff.; Juristische Prinzipienlehre, I, 1894, S. 309 ff., II, 1898, S. 345 ff., und Haenel, Staatsr., I, S. 96 ff., die den Staat als ein — von jedem der beiden in verschiedener Form konstruiertes — Gesamtverhältnis auffassen. Auch Br. Schmidt, a. a. O. S. 94 ff., sucht das öffentliche

erklären, woher der den Staat leitende Wille stammt, wieso der Staat rechtlich nicht ein zusammenhangsloses Neben- und Nacheinander von Handlungen bedeutet, sondern als eine handelnde Einheit im juristischen Sinne erscheint. Von ihrem Ausgangspunkte aus können diese Lehren eine solche Erscheinung entweder gar nicht erklären, oder sie müssen in Widerspruch zu ihren Absichten zu Fiktionen ihre Zuflucht nehmen, die aber niemals den letzten Erklärungsgrund juristischer Tatsachen bilden können. Den Einheitswillen des Staates als juristische Fiktion bezeichnen heißt nichts anderes als eingestehen, daß man ihn juristisch nicht zu erfassen vermag.

Der am schwersten wiegende Fehler dieser Lehre besteht aber darin, daß sie nicht zu sagen vermag, woher denn das staatliche Rechtsverhältnis stammt. Jedes Rechtsverhältnis bedarf der Normen, die es regeln, und diese Normen müssen die Glieder des Rechtsverhältnisses miteinander verbinden, setzen also eine über den Gliedern stehende Macht voraus, von welcher diese Normen ausgehen. Da dies nun aber natürlich nicht der Staat sein kann, so lenkt die Lehre vom Staate als Rechtsverhältnis in die vorerwähnte ein: sie verlangt eine überstaatliche Rechtsordnung, um folgerichtig durchgeführt werden zu können.

Auch praktisch versagt diese Theorie auf Schritt und Tritt, da sie den nach außen handelnden Staat nicht zu erklären vermag. Die völkerrechtlichen Beziehungen können nicht in Beziehungen von Rechtsverhältnissen aufgelöst werden. Rechts-

Recht in Rechtsverhältnisse zwischen Individuen aufzulösen. Die also verloren gehende rechtliche Einheit des Staates wird von den Anhängern dieser Lehre entweder in dem sozialen Substrat des Staates (korporativer Verband Haenels, Willensorganismus Schmidts) gesucht, also durch Konfundierung des sozialen und juristischen Wesens des Staates, was Verdunkelung, nicht Lösung des Problems bedeutet, oder es wird, wie es Bierling, Jur. Prinzipienlehre, I, S. 311 Note, tut, auf eine umfassende Untersuchung des Staatsbegriffes verzichtet, ja das Suchen nach der Staatsdefinition für müssig erklärt. Diese negative Haltung Bierlings gegenüber der Grundfrage der Staatslehre vermag ich nur als Folge der ihm vielleicht nicht ganz zum Bewusstsein kommenden Unmöglichkeit zu deuten, von seinem Standpunkte aus zu klarer Erforschung der staatlichen Grundprobleme zu gelangen. Der neueste eingehende Versuch, den Staat als Rechtsverhältnis zu begreifen, bei Ed. Loening, a. a. O. S. 923 ff. Vgl. darüber auch die treffenden Bemerkungen von Anschütz, Enzykl. S. 457 und Preuß, Uber Organpers., a. a. O. S. 560 f.

verhältnisse können nicht Rechte und Pflichten haben. Rechtsverhältnisse können nicht Krieg erklären und können nicht Verträge schließen. Ein Bundesstaatsrecht wird nach der Verhältnislehre zum Widersinn. Der Bundesrat ist gemäß Art. 76 der deutschen Reichsverfassung zur Erledigung von Streitigkeiten des öffentlichen Rechtes zwischen den Einzelstaaten auf deren Anrufen zuständig. Wie kann ein Rechtsverhältnis mit einem anderen in Streit geraten und wie kann ein drittes Rechtsverhältnis über beide zu Gericht sitzen? Dieselbe Frage wiederholt sich, wenn im Innern des Staates Körperschaften über ihre gegenseitigen Rechte streiten.

3. Es bleibt somit nur die dritte Möglichkeit für eine befriedigende juristische Erklärung des Staates übrig: die Auffassung des Staates als eines Rechtssubjektes<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Sie ist gegenwärtig die herrschende. Begründet durch das Naturrecht, durch Grotius und namentlich durch die englische Staatslehre des 17. Jahrhunderts, vor allem durch Hobbes (Elementa philosophica de cive, V, 9, 10), sodann aber durch Locke (Two treatises on government, II, VIII, 95 ff.), sowie in Deutschland durch Pufendorf zum Ausgangspunkt der rechtlichen Konstruktion des Staates erhoben, in Frankreich von Rousseau als Resultat des contrat social (vgl. l. I. ch. VI) behauptet, ist sie gegenüber spekulativen Unklarheiten zuerst von Albrecht, a. a. O. S. 1491, und später von Gerber in der zweiten Auflage seiner Grundsätze des deutschen Staatsrechts, S. 219 ff., als unverrückbarer Ausgangspunkt der juristischen Erkenntnis des Staates aufgestellt worden. Ihr huldigen alle, die nicht, in dem alten Irrtum von der persona ficta befangen, ein anderes Substrat für den juristischen Staatsbegriff vermeinen auffinden zu können. Sie ist heute in der publizistischen Literatur aller Nationen, soweit diese sich mit den Grundbegriffen beschäftigt, von hervorragenden Forschern vertreten. Sie herrscht in Frankreich, statt aller sei hier nur genannt Esmein, p. 1 ff., für Italien sei hingewiesen auf Orlando, a. a. O. p. 16, für England auf Holland, The Elements of Jurisprudence, 3. ed. Oxford 18×6, p. 105 ff., 299, 315 f. In Amerika pflegt der Staat als body politic definiert zu werden (so z. B. Story, Commentaries on the Constitution of the United States, § 207, Cooley, Constitutional Limitations, 6. ed., p. 3). Dort zwingen schon die Rechtsverhältnisse zwischen Union und Einzelstaat den Staat als Rechtssubjekt zu erfassen. Das Obergericht der Union erklärte: "A State is a body of free persons, united together for the common benefit, to enjoy peaceably what is their own, and to do justice to others" (vgl. Holland, p. 40). Vor allem aber ist es die gesamte völkerrechtliche Literatur, die widerspruchslos den Staat als Rechtssubjekt bezeichnet und ihn daher als Person definiert. Über die Entwicklung der Persönlichkeits-

Der Begriff des Rechtssubjektes ist ein rein juristischer Begriff, bezeichnet daher keine dem Menschen anhaftende reale Qualität, sondern ist, wie alle Rechtsbegriffe, seinem Wesen nach eine Relation. Der Mensch ist Rechtssubjekt, heisst, dass er in bestimmten, vom Rechte normierten oder anerkannten Beziehungen zur Rechtsordnung steht. Subjekt im Rechtssiune ist daher kein Wesen, keine Substanz, sondern eine verliehene, durch den Willen der Rechtsordnung geschaffene Fähigkeit. Voraussetzung der Rechtsfähigkeit ist zwar stets der Mensch, da alles Recht Beziehung zwischen Menschen ist. Allein mit nichten ist es irgendwie durch die Logik gefordert, dass nur dem Einzelmenschen diese Qualität zugeschrieben werde, dagegen jede Subjektivierung einer Menschengesamtheit, eines Kollektivums in das Gebiet der Fiktionen gehöre. Hier hat vielmehr die juristische Erkenntnis anzuknüpfen an die Ergebnisse der Erkenntnis des Staates als realer Erscheinung. Ist der Staat ein Verband mit kollektiver Einheit, ist diese Einheit keine Fiktion, sondern eine unserem Bewulstsein notwendige Form der Synthese, die wie alle Tatsachen unseres Bewusstseins unseren Institutionen zugrunde zu legen ist, dann sind solche Kollektiveinheiten nicht minder der Rechtssubjektivität fähig als die menschlichen Individuen. Durch Erhebung einer Kollektiveinheit zum Rechtssubjekt geht daher keine Fingierung einer nicht existierenden Substanz vor sich, die nunmehr als das Wesen proklamiert wird, an das die Rechtsordnung anknüpft. Vielmehr existieren alle Einheiten, die das Recht zu Subjekten erhebt, in eben derselben Weise. Dem naiven Denken scheint das menschliche Individuum selbstverständlich eine substanzielle, mit sich stets identische Einheit zu sein. In Wahrheit aber ist der Mensch in seinem Lebenslaufe vom Kinde bis zum Greise in unausgesetzter körperlicher und psychischer Wandlung begriffen. Das menschliche Individuum bietet der objektiven wissenschaftlichen Betrachtung eine ununterbrochene Reihenfolge innerer und äußerer Zustände dar. Die Zustände werden durch eine in uns sich vollziehende Synthese zu einer Einheit, der des Individuums, zusammengefalst, ohne dals wir behaupten können, dass sie in gleicher Weise auch real, d. h. ausser uns existiere. Denn ein den wechselnden Akten subsistierendes Ich, einen Träger

lehre vgl. die vorzüglichen Ausführungen von Bernatzik, a. a. O. S. 185 ff.

der psychischen Veränderungen und Zustände als ein reales Wesen hinstellen, heisst bereits eine metaphysische, wissenschaftlich niemals streng beweisbare Idee aussprechen. Man kann sich für jene Realität auch nicht auf die Einheit des Bewusstseins berufen, welche die inneren Erlebnisse des Individuums als konstantes Element im Wechsel seiner seelischen Vorgänge miteinander verknupft, weil diese Einheit nicht durchaus vorhanden ist. Dass es seine Kindheit durchlebt hat, weiss das Individuum aus fragmentarischen Erinnerungen und Analogieschlüssen; ein großer Teil seiner Erlebnisse fällt aus seiner Erinnerung und damit aus seinem Bewusstsein überhaupt heraus. Die moderne Psychologie weiß daher sehr gut, daß sie, wenn sie von der Seele spricht, damit nur eine zur subjektiven Synthese der psychischen Akte notwendige Anwendung der Kategorie der Substanz vollzieht, ohne damit irgendwie dieser Synthese objektive Existenz zuzuschreiben. Dass das Individuum körperlich wie jeder Organismus in stetem Flusse begriffen, dass es ein Kollektivum stets wechselnder zellularer Gebilde ist, braucht nicht näher ausgeführt zu werden. Für den Naturforscher ist das Individuum ebenfalls eine Kollektiveinheit, und auch für ihn ist diese Einheit die Form der Synthese für die Gesamtheit der somatischen Lebenserscheinungen des Menschen. Das Individuum ist körperlich und geistig teleologische Einheit und damit subjektive Einheit, Einheit für unser Bewulstsein, deren objektiver Wert unerkennbar ist, weil wir nicht imstande sind, objektive Zwecke zu erkennen 1).

<sup>1)</sup> Diesen Satz bekämpft Ed. Loening, a. a. O. S. 916, nachdem er sich gerade S. 911 f. auf die berühmte Darlegung Kants vom teleologischen Wesen des Organismus berufen hat. Die geistige Einheit sei vielmehr eine Grundtatsache unseres Seelenlebens. Damit ist doch aber über den Charakter dieser Einheit nicht das geringste ausgesagt, vielmehr eben erst die wissenschaftliche Frage nach dem für sie maßgebenden principium individuationis hervorgerufen. Der Begriff der Einheit ist, wie dargelegt, vieldeutig. Eine Einheit schlechthin gibt es nicht; welcher Gattung von Einheiten ist nun die des Bewusstseins unterzuordnen, wenn nicht der eng mit der Vorstellung des Organismus verknüpften teleologischen? Dass übrigens die Rechtsordnung das Individuum als Einheit wertet, hat mit der letzten erkenntnistheoretischen Anschauung gar nichts zu tun. Das praktische Leben kann nicht auf den letzten Zusammenhang der Dinge aufgebaut werden, sondern nur auf die Durchschnittsanschauungen einer Zeit, was ich doch so energisch hervorgehoben habe (System der subj. öff. Rechte, S. 15 f.), dass über meine Ansicht ein Irrtum kaum möglich ist. Daher muß auch die

Den Staat als Rechtssubjekt zu erfassen, geschieht daher mit nicht minderem wissenschaftlichem Rechte als die Auffassung des Menschen als Rechtssubjektes. Nur von dieser Lehre aus kann die Einheit des Staates, die Einheitlichkeit seiner Organisation und des durch sie erzeugten Willens dem juristischen Verständnis entgegengeführt werden 1).

Polemik von Hold v. Ferneck, Die Rechtswidrigkeit, 1, 1903, S. 253, als unzutreffend zurückgewiesen werden.

<sup>1)</sup> Zu erwähnen wäre noch, das in neuester Zeit auch versucht wurde, mehrere der juristischen Lehren vom Staat miteinander zu So erklärt Eltzbacher, S. 28 ff., den Staat als ein unfreiwilliges Rechtsverhältnis und zugleich als juristische Person, ohne zu verraten, woher das Zwangsrecht stammt, welches jenes Verhältnis begründet und wodurch die Vielheit des Verhältnisses zur Einheit der Person wird. Ferner hat Rehm, Modernes Fürstenrecht, 1904, S. 58 ff. von dem heutigen deutschen monarchischen Gliedstaat behauptet, dass er zur Hälfte Patrimonial-, also Objektstaat, zur Hälfte körperschaftlicher Staat sei. In Wahrheit ist er aber nach dieser Lehre reiner Patrimonialstaat, was daraus hervorgeht, dass Rehm in bestimmten Fällen, so namentlich bei Erbverbrüderungen (S. 49 ff.) von Rechts wegen Teilung des Staates verlangt. Ein Staat jedoch, dessen Angehörige irgendwann nach dem für sie geltenden Rechte gleich einer Herde aufgeteilt werden können, ist seinem inneren Wesen nach Objekt, nicht Subjekt. Mit der Staatsteilung würde natürlich auch die ganze episodische Staatsverfassung verschwinden und die nur durch das Reichsrecht gemässigten neuen Fürsten könnten ihre Patrimonien als unbeschränkte Herren regieren. Ernstlich ist diese Lehre allerdings, die, sich historisch geberdend, in Wahrheit durchaus ungeschichtliche Phantasie ist, nicht zu nehmen. Sie übersieht völlig, das das selbständige Recht der Dynastien in dem alten Reichsrecht wurzelte und von diesem geschützt war, dass es mit Auflösung des Reiches wie alles noch aus der alten Ordnung stammende Recht den nunmehr souverän gewordenen Staaten unterstellt wurde und daher wie jedes andere Recht nunmehr vom Staate stammt und wie jedes andere Recht der Disposition des Staates unterliegt, dass es ein neben dem staatlichen Recht in der Luft hängendes Fürstenrecht nicht mehr geben konnte, mag das den Dynastien zum Bewusstsein gekommen sein oder nicht. Diese Lehre weiß ferner nichts von der zermalmenden Kraft eines ganzen Jahrhunderts, das für die politische Möglichkeit und Wirklichkeit, die, wie oben ausgeführt, stets die Grenzen juristischer Spekulation bilden müssen, noch ganz andere Dinge vernichtet hat, als die legitimistischen Velleitäten Rehms. Eine wahrhaft historische Auffassung der Rechtsverhältnisse der deutschen Dynastien müßte in jedem einzelnen Staate die Agnatenrechte in ihrer Eigenart untersuchen und sie, soweit sie auf die Staatsordnung sich beziehen, als staatliche Kom-

Die nähere Begrundung dieser rechtlichen Auffassung des Staates aber, die Lösung des Problems der Existenz eines Staatsrechtes, ist an anderer Stelle zu erörtern.

Überblickt man schliesslich die Gesamtheit der Staatstheorien, so ergibt sich folgendes. Alle Versuche, den Staat zu erklären, sind entweder individualistisch oder kollektivistisch geartet. Jene sich realistisch oder empirisch dünkenden Lehren sind nichts anderes als die Konsequenzen der Anschauung, die das Individuum für die einzige, reale, unabhängig von unserer subjektiven Synthese existierende Größe hält. Alle Versuche aber, den Staat von rein individualistischen Anschauungen aus zu erklären, sind misslungen und müssen misslingen, weil sie die Einheit des Staates nicht zu erfassen vermögen. Sie scheitern definitiv an der Erkenntnis, dass das Individuum selbst biologisch als Kollektiveinheit sich darstellt. Die kollektivistische Einheit hingegen, welche Einheit des Ganzen mit Selbständigkeit der Glieder verbindet, liegt der organischen Staatslehre, der Theorie der Verbandseinheit und der juristischen Lehre vom Staate als Rechtssubjekt zugrunde. Den letzten Erkenntniswert der universalistischen Theorien vermögen wir allerdings nicht anzugeben, weil die Zurückführung der sozialen Welt auf ihre letzten Elemente ein niemals zu realisierendes Postulat unseres Intellekts ist und das von ihm unabhängige objektive Wesen menschlicher Dinge zu erkennen, unser Erkenntnisvermögen übersteigt.

Für die gesamte Staatswissenschaft ist von hoher Bedeutung das Ergebnis, dass der Gegensatz in den prinzipiellen Anschauungen vom Staate zurückzuführen ist auf den Gegensatz der beiden großen Weltanschauungen: der individualistisch-atomistischen und der kollektivistisch-universalistischen.

## III. Entwicklung des Staatsbegriffes.

Trotzdem auf dem Wege der Kritik bereits die wichtigsten Resultate gewonnen sind, muß nunmehr nochmals positiv das Wesen des Staates allseitig und von Grund aus bestimmt werden <sup>1</sup>).

petenzen behandeln (vgl. System der subj. öff. R., S. 178). Vgl. im übrigen gegen Rehm die vortreffliche Kritik von Anschütz zu G. Meyer, Staatsrecht, S. 257 f., 273 N. 1, der durchaus zuzustimmen ist.

<sup>1)</sup> Vgl. zum folgenden auch Jellinek, System, S. 26 ff.

## 1. Der soziale Staatsbegriff.

Um den sozialen Staatsbegriff zu erkennen, muß zunächst auf die letzten nachweisbaren Tatbestände des staatlichen Lebens zurückgegangen werden.

Als letzte objektive Elemente des Staates ergeben sich eine Summe bestimmter in Tätigkeiten sich äußernder sozialer Beziehungen zwischen Menschen oder, noch genauer gesprochen, da der Begriff der Summe bereits eine Form subjektiver Synthese bedeutet, ein Neben- und Nacheinander bestimmter, in Beziehungen von Menschen zu Menschen sich äußernder Tätigkeiten. Er ist somit nach keiner Richtung hin Substanz, sondern ausschließlich Funktion. Die dieser Funktion zugrunde liegende Substanz sind und bleiben die Menschen.

Diese Funktion ist aber ausschließlich psychischer Art, und wenn sie auch physische Wirkungen hervorruft, so sind diese doch stets psychisch vermittelt. Damit reiht sich die staatliche Funktion den psychischen Massenerscheinungen ein.

Es bedarf geringer Überlegung, um einzusehen, dass es mit allen anderen sozialen Erscheinungen dieselbe Bewandtnis hat. Zunächst mit der Sprache, die außer dem gesprochenen und geschriebenen Wort, das stets nur in irgend einer menschlichen Innerlichkeit reale Existenz gewinnen kann, kein Dasein besitzt. Denn das nicht gelesene oder sonst einem Bewusstsein vermittelte Wort hat keine selbständige Existenz. Die Sprache ist durch Laut- und Schriftzeichen vermittelte psychische Funktion. Auch ihre Substanz sind und bleiben die Menschen. Ein von Menschen losgelöstes und zur Selbständigkeit verdichtetes Dasein der Sprache gibt es nicht.

Sodann mit der Religion. Auch sie ist reine Funktion, keine Substanz. Auch sie bezeichnet einen bestimmten Bewußstseinsinhalt menschlicher Individuen und die darauf sich gründenden menschlichen Relationen. Der Buddhismus, das Judentum, das Christentum sind menschliche Vorstellungen, Beziehungen, Aktionen. Die Geschichte einer Religion ist identisch mit der Geschichte religiöser Vorstellungen und deren Wirkungen. Die Religion steht nicht neben, sondern sie steckt in den Menschen.

Nicht anders verhält es sich mit Kunst und Wissenschaft, mit Recht und Wirtschaft. Die Substantive dürfen uns nicht verleiten, in ihnen objektive reale Mächte zu sehen, wenn sie auch dem einzelnen als solche entgegenzutreten scheinen. Sie sind insgesamt Erscheinungen menschlicher Innerlichkeit, die zwar Veränderungen in der Welt der Objekte wirken, primär jedoch in einer Reihe psychischer Akte bestehen. Auch sie sind Funktion, nicht Substanz.

Diese Einsicht ist von größter Bedeutung für die Erkenntnis des Wesens aller Sozialwissenschaften. Es sind Wissenschaften von menschlichen Relationen und deren äußeren Wirkungen. Der gesamte Bewußtseinsinhalt der Menschen wird von ihnen aufgeteilt und der Arbeit besonderer Disziplinen unterzogen. Sie sind sämtlich Wissenschaften bestimmter, durch ihr Objekt zusammengehaltener psychischer Funktionen.

Mit diesem allein richtigen Ausgangspunkt, der Auffassung des Staates als einer Funktion der menschlichen Gemeinschaft, ist die Falschheit einer ganzen Reihe staatswissenschaftlicher Grundlehren dargetan. Vor allem derjenigen, welche den Staat als ein neben oder über den Menschen stehendes natürliches Gebilde auffast. Die Beobachtung nämlich, das die konkreten staatlichen Zustände zum nicht geringen Teil nicht von der Gegenwart erzeugt, sondern von der Vergangenheit überliefert, dass also die politischen Institutionen nicht durchaus willkürliche Schöpfungen sind, hat unklares Denken häufig verleitet, den Staat als eine von den Menschen losgelöste, menschlicher Willkür entrückte Macht zu betrachten. Aber alle Tradition, so mächtig sie sein mag, so sehr alles soziale Geschehen von ihr durchdrungen ist, wirkt nicht als von außen kommende Macht, sondern kraft der inneren Neuschöpfung, die sie in jeder Generation er-Nicht dunkle, unbewusst wirkende Kräfte gestalten in mystischer Weise die Kontinuität aller menschlichen Verhältnisse. Vielmehr muß das ganze Wissen und Können der Vergangenheit durch inneres Erleben eines jeden neuen Geschlechts, durch Lernen und Erfahrung von neuem erzeugt werden, und diese Prozesse fallen überwiegend in die Sphäre des Bewulstseins. Wir halten uns selten die unbestreitbare Tatsache vor Augen, dass die Existenz der Individuen fortdauernd nicht bloss die Wirkung unbewusst schaffender natürlicher Kräfte, sondern auch bewulster, vernünftiger Willensaktionen ist. Hunger und Geschlechtstrieb sind natürliche Mächte, aber ihre Befriedigung beruht auf Willensakten. Namentlich die Fortpflanzung und Heranbildung einer neuen Generation kann nicht bloß auf die Wirkung

blinder natürlicher Triebe zurückgeführt werden, wie die Erscheinungen der Askese, der künstlichen Beschränkungen der Vermehrung, der Tötung, Misshandlung oder Vernachlässigung der Kinder bei vielen Naturvölkern, die sicherlich manchen Stamm haben aussterben lassen, beweisen. Nichts aber, was fortdauernd auf menschlichem Willen beruht, kann als blosse Naturgewalt, als rein natürliches Gebilde bezeichnet werden, es sei denn, dass man alle Unterschiede zwischen äußerem mechanischen und innerem psychologischen Geschehen gänzlich leugnet und sich damit auf metaphysischen Boden stellt.

Näher bestimmt besteht der Staat in Willensverhältnissen einer Mehrheit von Menschen. Menschen, die befehlen, und solche, die diesen Befehlen Gehorsam zollen, bilden das Substrat des Staates. Allerdings besitzt der Staat auch ein Gebiet. Geht man aber der Sache auf den Grund, so gelangt man zu der Erkenntnis, daßs auch das Gebiet ein dem Menschen anklebendes Element ist. Seßshaftigkeit ist eine Eigenschaft, ein Zustand der im Staate befindlichen Menschen, und alle juristischen Wirkungen des Gebietes, wie später eingehend dargelegt werden wird, nehmen ihren Weg durch die menschliche Innerlichkeit. Von menschlichen Subjekten ganz losgelöst gibt es kein Gebiet, sondern nur Teile der Erdoberfläche.

Als letzte objektive Bestandteile der Staaten ergeben sich daher Willensverhältnisse Herrschender und Beherrschter, die beide in zeitlicher, in der Regel auch (bei zusammenhängendem Staatsgebiete) in räumlicher Kontinuität stehen. Theoretische Betrachtung ergibt fortwährenden Wechsel in den herrschenden und beherrschten Individuen, ja imgrunde sind so viele Beherrschungsverhältnisse vorhanden, als es Individuen gibt. Diese Verhältnisse sind aber, wenn man sie isoliert und nur die Beziehung von Willen zu Willen in Betracht zieht, völlig identisch, so daß sie unter höhere Begriffe geordnet werden können.

Die erste Aufgabe wissenschaftlicher Betrachtung ist es, die Vielheit der Erscheinungen zu ordnen. Dieses Ordnen erfolgt durch Zusammenfassen der voneinander getrennten Elemente des Gegebenen zu Einheiten. Jeder Einheit muß aber ein Einigungsprinzip zugrunde liegen. Zuvörderst ist daher das Einigungsprinzip für die Willensverhältnisse zu suchen, deren Gesamtheit sich uns als Staat darstellt 1).

<sup>1)</sup> Die Frage nach den Einheitsprinzipien hat zuerst die Stoa eingehend beschäftigt. Vgl. die eingehende Darstellung von Göppert,

Es gibt räumliche und zeitliche Einheiten. Was in Raum und Zeit uns gegen ein anderes abgegrenzt erscheint, fassen wir als eine Einheit auf. Solche äußerliche, mechanische Einheit reicht für den Staat nicht aus. Eine gegen andere durch ein Gebiet abgegrenzte Menschenmasse ist noch kein Staat. Es gibt ferner kausale Einheiten. Alles, was auf eine gemeinsame Ursache zurückzuführen ist, stellt sich uns als Einheit dar. Solche kausale einigende Elemente sind zwar im Staate vorhanden, genügen aber nicht, um ihn als eine durchgängige Einheit erscheinen zu lassen. Das Volk erscheint uns als eine stete Einheit, weil es auch durch den kausalen Vorgang der Abstammung von Volksgenossen konstituiert wird; bei staatlichen Neugründungen aber oder Vergrößerungen des Staates fällt dieser kausale Vorgang entweder fort oder seine Bedeutung wird gemindert, wie letzteres in geringerem Masse auch im normalen Laufe der Dinge durch Ein- und Auswanderung geschieht. Die dritte Gattung der Einheiten sind die formalen. Bei beharrender Form erscheint uns eine Vielheit selbst bei dem Wechsel und Wandel ihrer Teile als ein und dasselbe Objekt. Auch derartige beharrliche formale Elemente bietet der Staat Die staatlichen Institutionen weisen in der Regel lange Zeiträume hindurch gewisse gleichbleibende Formen auf, durch welche die Vorstellung ihrer Einheit im Zeitenwechsel hervorgerufen wird. Die Kammern, die Ministerien, die Armee usw. fassen wir kraft konstanter oder nur allmählich sich umbildender Formen als Einheiten in ihren historischen Wandlungen auf. So feiern Universitäten, Schulen, Regimenter ihre mehrhundertjährigen Jubiläen, weil gewisse formale Elemente in ihnen in dem Wechsel ihrer Organisation, Bestimmung, Zusammensetzung ausgeprägt bleiben. Aber die Kategorie der formalen Einheit genügt für sich noch nicht, um die Mannigfaltigkeit der staatlichen Verhältnisse zu ordnen.

Über einheitliche, zusammengesetzte und Gesamt-Sachen, 1871, S. 10 ff. Auch die neuere Staatslehre hat alsbald nach dem Einheitsprinzip für Volk und Staat gesucht, so vor allem Grotius, II, 9, 3 ff., sodann Pufendorf, VIII, 12. Die gründlichste und systematischste Untersuchung dieser erkenntnistheoretischen Grundfrage bei Sigwart, II, S. 32 ff., S. 117 ff., S. 244 ff. Über das Relative im Begriffe der Einheit aus der neuesten Literatur Simmel, Geschichtsphilosophie, S. 96 ff.; vgl. auch Jellinek, System, S. 20 ff.

Es gibt endlich teleologische Einheiten. Eine durch dauernde Zwecke miteinander verbundene Vielheit erscheint uns notwendig als Einheit, und zwar ist die Einheit für unser Bewulstsein um so schärfer ausgeprägt, je zahlreicher und stärker wirkend die einigenden Zwecke sind. Auf teleologischer Einheit in der Natur beruht für unser Denken die Gesamtheit der biologischen Prozesse, die wir unter dem Namen des Organismus zusammenfassen. Auf teleologischer Einheit in der sozialen Welt ruhen für uns Ordnung und Beurteilung unserer Handlungen, der geistige und wirtschaftliche Verkehr, die Individualisierung der von uns geschaffenen und für uns bestimmten Sachen derart, dass der Zweck als das principium individuationis sur alle menschlichen Dinge betrachtet werden kann. Durch Anwendung der Zweckkategorie heben wir wertvolle Handlungen von gleichgültigen ab, verbinden eine Zahl einzelner Akte zu einer Einheit: Rechtsgeschäfte und Delikte werden so durch teleologische Betrachtung zu Einheiten verdichtet; durch den Zweck verbinden. wir selbst eine Vielheit räumlich getrennter Dinge zur Einheit der Sache im Rechtssinne; durch den Zweck teilen wir die fliessende Reihe unserer Beschäftigungen, die ununterbrochene Folge unserer Taten in mannigfaltige Einheiten ab, die unter rein psychologischen Gesichtspunkten eine Vielheit geistiger Akte bedeuten.

Auch die Einheit des Staates ist wesentlich teleologische Einheit. Eine Vielheit von Menschen wird für unser Bewußtsein geeinigt, wenn sie durch konstante, innerlich kohärente Zwecke miteinander verbunden sind. Je intensiver diese Zwecke sind, desto stärker ist die Einheit ausgeprägt. Diese Einheit kommt aber auch nach außen zum Ausdruck durch eine Organisation, d. h. durch Personen, die berufen sind, die einigenden Zweckmomente durch ihre Handlungen zu versorgen. Solche organisierte, aus Menschen bestehende Zweckeinheiten heißen menschliche Kollektiv- oder Verbandseinheiten. Die teleologische Einheit des Staates ist also näher bestimmt Verbandseinheit.

In der Verbandseinheit sind Einheit des Ganzen und Vielheit der Glieder notwendig miteinander verknüpft. Die Einheit ist nämlich ausschließlich auf die Verbandszwecke beschränkt, demgemäß das Individuum eine doppelte Stellung erhält: als Verbandsglied und als verbandsfreie Individualität. Die Intensität des Verbandes ist eine verschiedene nach Stärke und Bedeutung

der den Verband konstituierenden Zwecke. Sie ist minimal bei den privaten Verbänden, sie steigert sich bei den öffentlichen Verbänden, sie erreicht ihren höchsten Grad im Staate, da der Staat unter allen Verbänden die größte Fülle konstanter Zwecke und die ausgebildetste und umfassendste Organisation besitzt. Der Staat ist die alle anderen einschließende und zugleich die notwendigste Verbandseinheit. Jedem anderen Verbande kann man sich im modernen Staate entziehen, alle Zwangsverbände im Staate haben Zwangsgewalt vom Staate selbst, so daß staatlicher Zwang allein im Verband festzuhalten vermag. Dem Staate selbst vermag sich aber niemand zu entziehen, der Auswanderer, der Heimatslose bleibt einer Staatsgewalt unterworfen, er kann den Staat wechseln, aber nicht der staatlichen Institution selbst dauernd entfliehen, zumal der staatsleere Raum auf dem Erdboden sich immer mehr verengt.

Die staatliche Verbandseinheit ruht auf der äußeren Grundlage eines abgegrenzten Teiles der Erdoberfläche. Sie hat ein Gebiet, d. h. einen räumlich abgegrenzten, ausschließlichen Herrschaftsbereich. Sie ist demnach näher als Verbandseinheit selshafter Menschen zu bestimmen. Zu der Verbandseinheit zählen zwar auch die außerhalb der Staatsgrenzen weilenden Staatsangehörigen, wenn sie auch nicht in gleichem Maße wie die auf dem Gebiete befindlichen dem eigenen Staate unterworfen sind, doch ist das Dasein von Inländern im Auslande keine dem Staate wesentliche Erscheinung.

Die zur Verbandseinheit zusammengefalsten staatlichen Willensverhältnisse sind wesentlich Herrschaftsverhältnisse. Nicht dass im Herrschen das Wesen des Staates sich erschöpft. Aber das Vorhandensein von Herrschaftsverhältnissen ist dem Staate derart notwendig, dass ohne Herrschaftsverhältnisse ein Staat nicht gedacht werden kann. Der Staat hat Herrschergewalt. Herrschen heisst aber die Fähigkeit haben, seinen Willen anderen Willen unbedingt zur Erfüllung auferlegen, gegen andern Willen unbedingt durchsetzen zu können. Diese Macht unbedingter Durchsetzung des eigenen Willens gegen anderen Willen hat nur der Staat. Er ist der einzige kraft ihm innewohnender ursprünglicher, rechtlich von keiner anderen Macht abgeleiteter Macht herrschende Verband.

Aus diesem Grunde geht es nicht an, den Staat einer höheren Kategorie politischer Gemeinwesen als Unterbegriff einzuordnen 1). Politisches Gemeinwesen ist entweder der Staat oder die vom Staate 'mit Herrschermacht ausgestatteten Verbände. "Politisch" heißt "staatlich"; im Begriff des Politischen hat man bereits den Begriff des Staates gedacht. Alle Herrschermacht im Staate kann nur vom Staate selbst ausgehen. Ein Gemeinwesen, das nach irgend einer Richtung hin selbständige, unabgeleitete Herrschermacht besitzt, ist nach dieser Richtung hin selbst Staat. Wohl kann man es nicht vermeiden, von politischen Verbänden, Gemeinwesen, Gebilden zu sprechen als einem vorläufigen Hilfsbegriff, solange es nämlich unentschieden ist, ob ein Verband ursprüngliche oder abgeleitete Herrschermacht besitzt, allein ein höherer Erkenntniswert kommt einer solchen Hilfsvorstellung nicht zu 2).

Es ergibt sich somit folgendes: Der Staat ist die mit ursprünglicher Herrschermacht ausgerüstete Verbandseinheit selshafter Menschen<sup>8</sup>).

Kraft der Synthese, die wir durch das Ineinsfassen der zahllosen Willensverhältnisse vornehmen, erlangen diese Verhältnisse

<sup>1)</sup> G. Meyer, S. 2 f. Als politisches Gemeinwesen bezeichnet er das Gemeinwesen mit sachlich unbegrenztem, auf alle Seiten des menschlichen Lebens sich erstreckendem Wirkungskreis. Den aber hat nur der Staat; ihn besitzen, wie Meyer selbst S. 42 u. 47 ausführt, weder Kommunalverbände noch jene Arten der Staatenverbindungen, die er zu den politischen Gemeinwesen zählt.

<sup>2)</sup> Dies gegen den Einwand G. Meyers, S. 3, Note 2.

<sup>5)</sup> Die folgenden Untersuchungen werden diesen Satz noch näher begründen und gegen Einwände verteidigen. Hier sei nur erwähnt, dass die Bemerkungen von Rehm, Staatslehre S. 114, gegen die Notwendigkeit ursprünglicher Herrschermacht auf einer unrichtigen, später eingehend zurückzuweisenden Lehre von der Entstehung des Staates beruhen. Ein Staat kann geschichtlich durch einen anderen gebildet werden, rechtlich hat er seine Gewalt immer nur durch sich selbst. Bulgariens Staatsgewalt ist nicht abgeleitete türkische, sondern originär bulgarische Gewalt; seine Gewalt ist gar nicht mehr potentiell in der türkischen Gewalt enthalten, wie es mit den eigenen, aber derivativen Rechten der Gemeinde hinsichtlich der sie beherrschenden Staatsgewalt der Fall ist. Die von Rehm angezogene Sprache der diplomatischen Urkunden ist für die Entscheidung solcher Fundamentalfragen gänzlich belanglos; was sich die Redaktoren der Berliner Kongressakte unter der Erhebung Bulgariens zum Staate gedacht haben, ist für die Wissenschaft ohne Interesse. Die Türkei aber konnte nicht ihre Provinz "staatsrechtlich in einen Staat umwandeln", weil auch nach türkischem Staatsrecht ein Staat nicht den anderen schaffen kann.

selbst eine doppelte Qualifikation. Die natürlichen, in den Individuen sich abspielenden Willensvorgänge werden nämlich von unserem Denken zugleich auf die Verbandseinheit selbst bezogen. Unter dem Gesichtspunkte der Einheit werden die diese Einheit zum Ausdruck bringenden, von ihr ausgehenden individuellen Akte der Verbandseinheit zugerechnet. Die den herrschenden Willen erzeugenden Personen werden, sofern sie diesen Willen bilden, Willenswerkzeuge, d. h. Organe des Ganzen 1). Ist die Synthese der menschlichen Vielheit zur Zweckeinheit logisch notwendig, so ist nicht minder die Beziehung des Organwillens auf die Verbandseinheit, die Zurechenbarkeit jenes zu dieser logisch geboten.

So sind wir denn von den letzten wahrnehmbaren Tatbeständen des staatlichen Lebens bis zur höchsten Form der Synthese dieser Tatbestände aufgestiegen. Ob diese Synthese eine der Welt unserer inneren Erfahrung transzendierende Bedeutung besitzt, ob ihr in der objektiven Natur der Dinge etwas entspricht, ob die Einheiten, die wir denknotwendig durch Anwendung des Zweckbegriffes bilden, auch unabhängig von unserem Denken in irgend einer Form existieren, wissen wir nicht und können wir mit den Hilfsmitteln wissenschaftlicher Forschung nicht feststellen<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dass mit der Verwendung des Organbegriffes keineswegs in die Bahn der organischen Staatslehre eingelenkt wird, vgl. auch Jellinek, System, S. 35 f. und oben S. 151. Das ist auch gänzlich verkannt von Zorn in der Besprechung dieses Werkes, Deutsche Literaturzeitung, 1904, S. 880.

<sup>2)</sup> E. Loening, a. a. O. S. 916, wendet sich in längerer Polemik scheinbar gegen meine obigen Ausführungen, in Wahrheit aber gegen deren gerades Gegenteil. Wo hätte ich jemals den Satz aufgestellt, dass unseren Abstraktionen außerhalb unseres Bewusstseins irgendeine Existenz zukommt? Vielmehr habe ich die Behauptung einer solchen Existenz stets in einer jeden Zweifel ausschließenden Weise dem unkritischen Dogmatismus überlassen. Einem solchen huldigt auch Loening, für den es eine sicher zu erschließende objektive Welt gibt, von der wir ohne weiteres durch Selbstbesinnung das trennen können, was nur psychologisch, ohne zwingende logische Notwendigkeit in uns durch zu bestimmten Zwecken geübte Abstraktion entsteht. Daher meint er auch, dass Rechtsbegriffe nur in uns, Rechtsverhältnisse aber real außer uns existieren. In seinen Ausführungen aber befolgt er genau die von ihm abgelehnte Methode. Die von mir aufgeworfene Frage nach der Art der Einheit des Staates beantwortet er (S. 917) dahin, dass wir nur in unserer Vorstellung die Vielheit der Rechtsverhältnisse zu einer Einheit zusammenfassen, behandelt diese subjektive

An diesem Punkte hat unser sicheres Wissen ein Ende und die metaphysische Spekulation ihren Anfang. Diese Grenze soll hier nicht überschritten werden.

### 2. Der juristische Staatsbegriff.

An diesen hier entwickelten Begriff vom Staate hat die juristische Erkenntnis des Staatsbegriffes sich anzuschließen. Ob und in wie weit der Staat selbst als Gebilde des Rechts bezeichnet werden kann, ist an anderer Stelle zu erörtern. Die Möglichkeit rechtlicher Selbstbeschränkung des Staates, durch die er sich unter das Recht stellt, Träger von Rechten und Pflichten wird, muß an dieser Stelle als begründet vorausgesetzt werden.

Seiner juristischen Seite nach kann der Staat nach den vorausgegangenen kritischen Erörterungen nur als Rechtssubjekt gefast werden, und zwar ist es näher der Begriff der Körperschaft, unter den er zu subsumieren ist. Das Substrat der Körperschaft sind stets Menschen, die eine Verbandseinheit bilden, deren leitender Wille durch Mitglieder des Verbandes selbst versorgt wird. Der Begriff der Körperschaft aber ist ein rein juristischer Begriff, dem, wie allen Rechtsbegriffen, in der Welt der Tatsachen nichts objektiv Wahrnehmbares entspricht; er ist eine Form der juristischen Synthese, um die rechtlichen Beziehungen der Verbandseinheit, ihr Verhältnis zur Rechtsordnung auszudrücken. Schreibt man daher dem Staate wie der Körperschaft überhaupt juristische Persönlichkeit zu, so hat man

Einheit aber durchaus, wie wenn sie eine reale Substanz wäre. Er spricht von der Identität des Staates als einer von den einzelnen Rechtsverhältnissen unabhängigen objektiven Tatsache, er schreibt dem Staate Aufgaben zu, lässt den Staat in die Zukunft wirken, er untersucht die Funktionen des Staates, lauter Denkoperationen, die den Staat unter. der Kategorie der Substanz betrachten. Er bestätigt damit, dass nicht die unzähligen Willensverhältnisse, die für uns die letzten Elemente des Staates sind, zu denen wir vordringen können, sondern nur die Begriffe, die wir aus den Erscheinungen gemäß den Bedürfnissen unseres synthetischen Denkens bilden, einer gedeihlichen Erkenntnis dessen, was wir vom Staate wissen können und zu wissen verlangen, zugrunde gelegt werden müssen. Alle Versuche, jene letzten erkennbaren Elemente der sozialen und insbesondere der rechtlichen Vorgänge unmittelbar einer Erklärung der unendlich komplizierten Erscheinungen des Lebens zugrunde zu legen, können höchstens zu unfruchtbarer Scholastik führen. Ein schlagendes Beispiel hierfür bei Hold v. Ferneck, I, S. 267 ff.

nach keiner Richtung hin eine Hypostasierung oder Fiktion vorgenommen, denn Persönlichkeit ist nichts anderes als Rechtssubjekt und bedeutet daher, wie oben ausgeführt, eine Relation einer Einzel- oder Kollektivindividualität zur Rechtsordnung. Ein großer Teil der Irrtümer in der Lehre von der juristischen Person rührt von der naiven Identifizierung der Person mit dem Menschen her, trotzdem jedem Juristen schon der flüchtigste Blick in die Geschichte der Unfreiheit lehrt, daß beide Begriffe sich mit nichten decken.

Als Rechtsbegriff ist der Staat demnach die mit ursprünglicher Herrschermacht ausgerüstete Körperschaft eines selshaften Volkes oder, um einen neuerdings gebräuchlich gewordenen Terminus anzuwenden, die mit ursprünglicher Herrschermacht ausgestattete Gebietskörperschaft.

Eine Reihe von Einzeluntersuchungen wird den hier gewonnenen Begriff des Staates tiefer zu begründen und zu ergänzen haben. Die Fragen nach der Rechtfertigung des Staates, nach Wesen und Umfang der Staatszwecke, die für den Staatsbegriff konstituierend sind, sowie die Lehre von der Souveränetät sind besonderen Kapiteln vorbehalten.

## Siebentes Kapitel.

# Die Lehren von der Rechtfertigung des Staates.

#### I. Das Problem.

Menschliche Institutionen scheiden sich von natürlichen Vorgängen grundsätzlich dadurch, dass sie stetigen Willensprozessen ihren Ursprung und Fortgang verdanken. Menschlicher Wille wirkt aber niemals bloß nach Art einer Naturkraft, deren Effekt, sofern nicht andere Kräfte ihn auf heben, ein ununterbrochener ist. Vielmehr ist die Fortdauer von Willensaktionen stets von vernünftigen Erwägungen abhängig. Dem Einzelbewußtsein stellt sich das soziale Handeln und Leiden niemals bloß unter der Kategorie des Müssens, sondern stets auch unter der des Sollens dar.

Darum liegt es im Wesen unseres Denkens begründet, dass wir allen sozialen Institutionen gegenüber die kritische Frage erheben: Warum sind sie da? Diese Frage ist keineswegs, wie so oft irrtümlich angenommen wurde, auf die historische Entstehung der Institutionen gerichtet. Nicht geschichtliches Wissen, sondern Grundsätze für das Handeln sollen die Antworten auf die berührte kritische Frage uns lehren. Wie immer die Institutionen entstanden sein mögen, sie müssen sich, um fortzubestehen, vor dem Bewußstsein einer jeden Generation als vernünftig rechtfertigen können.

Das gilt in erster Linie vom Staate. Jedes Geschlecht tritt mit psychologischer Notwendigkeit dem Staate entgegen mit der Frage: Warum überhaupt der Staat mit seiner Zwangsgewalt? Warum muß sich das Individuum die Beugung seines Willens durch einen anderen gefallen lassen, warum und in welchem Umfange muß es der Gesamtheit Opfer bringen? Die Antworten auf diese Fragen wollen den einzelnen lehren, warum er den

Staat anerkennen muss. Sie bewegen sich nicht auf dem Boden des Seienden, sondern des Seinsollenden; sie sind nicht theoretischer, sondern praktischer Natur<sup>1</sup>). Sie bilden daher eine Grundlage politischer Betrachtung des Staates, da sie den klaren Zweck verfolgen, die vorhandene Staatsordnung zu stützen oder zu verändern. Sie bezeichnen aber eine jener Stellen, wo die Staatslehre zw ihrer Vollendung der Ergänzung durch politische Untersuchung bedarf, ansonst ihre Resultate den sicheren Boden verlieren. Das zeigen deutlich die großen geistigen Kämpfe der Gegenwart. Sozialismus und Anarchismus stellen die Berechtigung des Staates überhaupt in Abrede und behaupten die Möglichkeit einer staatslosen Gesellschaft. Der Nachweis, dass der Staat eine notwendige und daher anzuerkennende Institution ist, lehrt sein Wesen selbst tiefer erfassen, als wenn man die Möglichkeit nicht abwiese, dass er nur eine Episode, eine Entwicklungskrankheit in der Geschichte der Menschheit darstellt.

Zur Beantwortung der hier aufgeworfenen Fragen kann man einen doppelten Standpunkt einnehmen. Man kann den Staat betrachten als eine in mannigfaltigen Formen sich auslebende, aber trotzdem stets gewisse typische Funktionen versehende geschichtliche Erscheinung oder ihn als Glied einer Kette transzendenter Elemente auffassen, die als wahres, metaphysisches Sein der Erscheinungswelt subsistieren. Unter dem Einflusse einer spekulativen Philosophie war bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts dieser zweite Standpunkt der herrschende. Mit dem Fall der Herrschaft dieser Philosophie wendet sich die

<sup>1)</sup> Das ist in der großen Literatur über diese Fragen häufig nicht klar erkannt worden, so daß das Problem der Rechtfertigung des Staates mit dem seiner historischen Entstehung vermischt wurde. Solche Vermischung z. B. deutlich und bewußt bei Stahl, III<sup>2</sup>, S. 169 ff. Noch Mohl, Enzyklopädie, S. 90 ff., und Bluntschli, Die Lehre vom modernen Staat, I, S. 298 ff., fassen geschichtliche und spekulative Theorien von der Entstehung des Staates zu koordinierten Gliedern einer Einheit zusammen und trennen beide Kategorien nicht immer scharf genug. Die volle Bedeutung der Frage im Hinblick auf die Lehre vom Staatsvertrag hat zuerst erfaßt J. G. Fichte, Beiträge zur Berichtigung der Urteile über die französische Revolution. Sämtliche Werke, I, S. 80 ff. Den richtigen Standpunkt haben später auch v. Eötvös, Der Einfluß der herrschenden Ideen des 19. Jahrhunderts auf den Staat, II, 1854, S. 58 ff., sowie H. Schulze, Einleitung, S. 139, eingenommen.

positive Wissenschaft in der Meinung, dass es sich nur um ein spekulatives Problem handle, von der ganzen Frage ab 1). Die staatsrechtlichen Systeme der letzten dreissig Jahre erwähnen sie nicht, da ihnen das geschichtliche Dasein den Staat vollauf zu rechtfertigen scheint. Erst die sozialistische Kritik im Verein mit den Aufstellungen des Anarchismus haben die Gegenwart die hohe Bedeutung des Problems von neuem kennen gelehrt.

Unter dem Einflusse naturrechtlicher Anschauungen hat man bisher die hierher gehörigen Lehren als die vom Rechtsgrunde des Staates bezeichnet. Diese Bezeichnung ist unklar und unrichtig, da sie juristische und ethische Rechtfertigung miteinander vermengt. Eine rein juristische Rechtfertigung ist, wie gezeigt werden wird, für den Staat unmöglich. Vielmehr handelt es sich hier um die in letzter Instanz rein ethische Frage, ob der Staat auf Grund einer über dem einzelnen und dem Staate und seinem Rechte stehenden Notwendigkeit anzuerkennen sei oder nicht.

Zahllos sind die ethischen Theorien und mit ihnen die Versuche, den Staat zu rechtfertigen. Doch lassen sich all diese Lehren auf bestimmte Grundgedanken reduzieren, in eine geringe Zahl von allgemeinen Kategorien bringen.

Fünf von Grund aus verschiedene Wege sind es nämlich, mit denen die Notwendigkeit des Staates erwiesen werden kann. Diese Wege sind: Begründung des Staates durch eine religiöse, durch eine physische, durch eine rechtliche, durch eine sittliche, durch eine psychologische Notwendigkeit. Sie seien zunächst im folgenden dargestellt und geprüft.

### II. Die einzelnen Theorien.

1. Die religiös-theologische Begründung des Staates.

Der Staat ist kraft göttlicher Stiftung oder göttlicher Fügung da, daher jeder nach göttlichem Gebot verpflichtet ist, ihn anzuerkennen und sich seiner Ordnung zu unterwerfen. Diese Lehre

<sup>1)</sup> In der Regel wurden nämlich die hier zu behandelnden Lehren auf den idealen, die Frage nach der historischen Entstehung auf den empirischen Staat bezogen. So vor allem Hegel, a. a. O. § 258; ferner H. A. Zachariae, I, S. 57; H. Schulze, Einleitung, S. 139; Trendelenburg, a. a. O. S. 344 ff.; Lasson, a. a. O. S. 293 ff. u. a.

Völkern, denen Staats- und Religionsgemeinschaft in weiterer oder geringerer Ausdehnung zusammenfielen, daher bereits in den altorientalischen Staaten zu Hause, sowie auch in Hellas und Rom. Die Worte des Demosthenes, die in die Digesten aufgenommen worden sind, daß dem Gesetz Gehorsam zu zollen sei, weil es Erfindung und Geschenk Gottes ist 1), drücken in prägnanter Form die populäre Überzeugung der antiken Völker von der göttlichen Sanktion der staatlichen Ordnung aus.

Ganz anders als in der alten Welt entwickelt sich diese Lehre in der christlichen. Das Christentum steht dem Staate anfänglich mindestens gleichgültig gegenüber<sup>2</sup>). Da es dem Christentum aber notwendig wird, sich mit dem römischen Staate auseinanderzusetzen, so lehrt es Anerkennung der staatlichen Autorität und Unterwerfung unter sie, dadurch gewiss auch dem Verdacht der Staatsfeindschaft vorzubeugen versuchend. Das ändert sich indes mit dem Siege des Christentums Durch Chrysostomus<sup>8</sup>) und in folgenreicher Weise durch Augustinus wird eine bedeutsame Wendung vollzogen. Indem Augustinus der civitas dei die civitas terrena gegenüberstellt, welche zwar nicht mit dem geschichtlich gegebenen Staate identisch ist, aber doch unverkennbar dessen Züge trägt4), und diesen irdischen Staat für eine notwendige Folge des Sündenfalles erklärt, erscheint der Staat als ein Werk des Bösen, das auch dereinst am Ende aller Tage den Lohn der Stinde empfangen werde. Nicht göttlich, sondern teuflisch ist dieser irdische Staat, und damit scheint die

<sup>1)</sup> L. 2 D. de legibus 1, 3: ὅτι πᾶς ἐστὶ νόμος ει ρημα μὲν καὶ δῶρον Θεοῦ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "At enim nobis ab omni gloriae et dignitatis ardore frigentibus nulla est necessitas coetus, nec ulla magis res aliena, quam publica." Tertullianus, Apologeticus c. XXXVIII.

<sup>\*)</sup> Der Staat ist auch ihm ein durch die Sünde notwendig gewordenes Übel. Vgl. H. v. Eicken, Geschichte und System der mittelalterlichen Weltanschauung, 1887, S. 122.

<sup>4)</sup> Über die mystische Konstruktion der beiden Staaten in Augustinus de civitate dei vgl. Reuter, Augustinische Studien, 1887, S. 128 ff.; Rehm, Geschichte, S. 156. Wenn Augustinus selbst in erster Linie die Verteidigung des Christentums gegen das Heidentum bezweckt und bei ihm keineswegs schon der deutliche Gegensatz von Staat und Kirche vorhanden ist (Reuter, S. 151 f.), so ist doch seine Lehre später als auf diesem Gegensatz fußend aufgefast worden und hat dadurch auf die politischen Anschauungen des Mittelalters gewirkt.

Lehre von der göttlichen Einsetzung der Obrigkeit in ihr Gegenteil verkehrt. Allein wie die Sünde ist auch er durch Gottes Zulassung da und insofern noch immer ein Bestandteil des göttlichen Weltplans. Wie alles, was der Sünde entspringt, dient auch er dazu, die göttliche Gnade, die dem Auserwählten Erlösung verheifst, in das hellste Licht zu stellen. Sie wird triumphieren, wenn der Gottesstaat den irdischen für immer überwunden haben und die Zeit von der Ewigkeit verschlungen sein wird. Nur der sich in den Dienst des Gottesreiches stellende Staat hat relative Berechtigung, obwohl auch er dem Irdischen und der Vergänglichkeit angehört 1).

Dieser augustinische Gedanke zieht sich durch die ganze kirchliche Lehre des Mittelalters hindurch<sup>2</sup>); er liegt auch heute noch der katholischen Staatslehre zugrunde, wurde aber nicht minder von der deutschen Reformation rezipiert und ist bis auf die Gegenwart herab von der protestantischen Orthodoxie verfochten worden<sup>3</sup>). Die praktische Tendenz dieser Lehre war auf die Unterordnung des Staates unter die Kirche gerichtet, die bereits kurze Zeit nach der Christianisierung des römischen Reiches gefordert wurde. Aus der Augustinischen Theorie nimmt Gregor VII. seine schärfsten Waffen im Kampfe mit dem Kaiser<sup>4</sup>), nicht minder aber alle, die auf Seiten der geistlichen Gewalt in diesem Kampfe stehen.

Diese schroffe Haltung der Kirche gegenüber dem Staate ließ sich jedoch auf die Dauer nicht konsequent festhalten, und

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. über den letzten Punkt Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 126, 127.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Eicken, a. a. O. S. 356 ff.

<sup>\*)</sup> Vgl. Stahl, Philosophie des Rechts, II¹, S. 153 ff. Wenn Stahl selbst auch von Augustinus erklärt, daß er weit über die Grenze gehe, so steht er, trotz der Behauptung, daß der Staat eine göttliche Institution sei, dennoch der Grundanschauung des Augustinus, wie auch aus seinen Ausführungen a. a. O. S. 48 ff. u. II², S. 179 ff. hervorgeht, keineswegs schroff gegenüber. Die irdische Ordnung ruht auf der Sünde, der Beruf des Staates aber auf dem Dienste Gottes, — das entspricht ganz jener altchristlichen Lehre. Mit weniger Umschweifen als Stahl hat sich v. Mühler, Grundlagen einer Philosophie der Staats- u. Rechtslehre nach evangelischen Prinzipien, 1873, S. 126 ff., zur Augustinischen Theorie bekannt.

<sup>4)</sup> Namentlich in dem berühmten Schreiben an den Bischof Hermann von Metz, 1081. Mon. Germ. SS. VII, p. 357. Die bezeichnendsten Stellen angeführt von Gierke, Genossenschaftsr., III, S. 524 N. 16.

es entsteht daher eine, in ihren Anfängen weit zurückreichende 1), Vermittlungstheorie, welche den Staat zwar auch fernerhin noch auffalst als durch die Sünde entstanden, aber als eingesetzt zum Zwecke des Schutzes gegen die Folgen der Sünde: Gewalttat des Starken gegen den Schwachen. Namentlich durch den Schutz der Kirche kann der Staat den Makel seines Ursprungs tilgen?). Ihren bekanntesten Ausdruck erhält diese Lehre in der berühmten Zweischwertertheorie. Nach der mystischen Auslegung einer Stelle des Lukasevangeliums<sup>8</sup>) hat Gott zwei Schwerter zum Schutze der Christenheit eingesetzt, das geistliche und das weltliche Schwert. Nach klerikaler Anschauung sind beide Schwerter von Gott, der gleichsam als oberster Lehnsherr der Welt erscheint, dem Papste gegeben, der das geistliche Schwert selbst führt, das weltliche dem Kaiser leiht. "Das eine ist von der Kirche, das andere für die Kirche zu führen," wie Bonifacius VIII. behauptete. Die Anhänger des Kaisers hingegen lassen ihn unmittelbar von Gott mit dem weltlichen Schwerte belehnt werden. Dieser literarische Streit um die Stellung des Kaisers zu Gott ist die theoretische Begleitung des gewaltigen Kampfes zwischen Staat und Kirche.

Nicht minder tritt aber in der neueren Zeit die theologische Begründung des Staates in den Kampf der Geister ein, und es ist ein höchst interessantes Schauspiel, zu sehen, wie entgegengesetzte Parteien ihre Ansprüche auf den göttlichen Willen zu projizieren suchen, um dadurch einen unwiderleglichen Rechtsgrund für ihre Ansprüche zu gewinnen. Denn nicht nur die Institution des Staates schlechthin, sondern auch eine bestimmte Gestaltung des Staates wird von ihnen als mit unmittelbarer göttlicher Sanktion umkleidet hingestellt. Der bleibende Gewinn, welchen diese Erscheinung gewährt, besteht in der gewichtigen Lehre, daß keine wie immer geartete strikte politische Folgerung aus kirklichen Lehren gezogen werden könne, indem jede Zeit und jede religiös gesinnte Partei die ihr günstigen Prinzipien mit unumstößlicher Sicherheit aus theologischen Prämissen abgeleitet hat.

<sup>1)</sup> Vgl. die Nachweise bei A. Teichmann, Eine Rede gegen die Bischöfe. Altnorwegische politische Zeitschrift aus König Sverres Zeit. Basler Universitätsprogramm, 1899, S. 17 und 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) v. Eicken, a. a. O. S. 364: Mirbt, Die Publizistik im Zeitalter Gregors VII., 1894, S. 545 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) XXII, 38.

So haben die Aufständischen im Bauernkriege ihre Forderungen auf das Evangelium gestützt und Luther sie mit dem Evangelium auf das äußerste bekämpft. Die protestantischen Monarchomachen des 16. Jahrhunderts haben nicht minder wie die spanischen Jesuiten jener Zeit die energische Bekämpfung des ihrer Kirche feindlichen Königs als ein von Gott gebotenes Werk hingestellt. Jakob I. hat das göttliche Recht der Stuarts proklamiert, und die Puritaner haben unter Berufung auf göttliches Gebot seinem Sohn das Haupt abgeschlagen. Sowohl das Commonwealth of England als die republikanische Staatenbildung in Neuengland gehen vor sich unter der Einwirkung der Vorstellung, dass nach göttlicher Anordnung die höchste kirchliche wie politische Gewalt stets in der Volksgemeinde ruhen müsse. Aber auch der fürstliche Absolutismus betrachtet sich als von Gottes Gnaden eingesetzt; Bossuet beweist aus der Heiligen Schrift, dass er die beste, gottgewollte Staatsform sei, dass die Könige die Stellvertreter Gottes und ihr Thron in Wahrheit Gottes Thron sei, und Ludwig XIV. außert sich über seine Stellung in ahnlicher Weise. In der auf die französische Revolution folgenden Epoche der Reaktion und Restauration bemächtigen sich die Anhänger der Legitimitätslehre und die Mitglieder der von der Revolution zurückgedrängten Gesellschaftsschichten dieser Ideen und behaupten, dass nur eine geschichtlich überkommene, ihren Ansprüchen günstige Verfassung die göttliche Sanktion besitze. Was die französischen Legitimisten begannen, ist sodann zuerst von deutschen katholisierenden Schriftstellern aufgenommen und schliesslich auf protestantischer Seite von Fr. J. Stahl in ein System gebracht worden. Bei ihm erscheint der Staat als ein sittlich-intellektuelles Reich, das auf Gottes Gebot und Ordnung ruht. Aber nicht nur der Staat überhaupt ist göttliche Institution, sondern auch die bestimmte Verfassung und die bestimmten Personen der Obrigkeit haben Gottes Sanktion; sie sind zwar nicht durch unmittelbare göttliche Tat, aber durch Gottes Fügung da 1). Jedoch nur die auf geschichtlicher Grundlage sich erhebenden Verfassungen ruhen in Gottes Ordnung, während die revolutionären Prinzipien, d. h. die den Staat auf menschliche Autorität gründen wollen, widergöttlicher Art sind. Praktisch laufen seine Ideen darauf hinaus, den uralten theokratischen Gedanken im Interesse der preußischen Konservativen zu modernisieren.

<sup>1)</sup> a. a. O. II<sup>2</sup>, S. 176 f.

Den wissenschaftlichen Wert aller Versuche, eine bestimmte Staatsform auf den göttlichen Willen zu stützen, hat Rousse au mit schneidender Ironie kritisiert, wenn er zwar zugibt, dass jede Gewalt von Gott komme, aber hinzufügt, dass auch jede Krankheit vom Höchsten gesendet werde. Soll es deshalb verboten sein, den Arzt zu Hilfe zu rufen? 1)

In neuester Zeit ist denu die theologische Staatslehre, die heute namentlich in ihrer katholischen Abart ein umfassendes praktisches Programm aufstellt, vorsichtiger geworden. Nicht mehr die Staatsform, sondern das Verhältnis des Staates zur Gesellschaft beschäftigt sie in erster Linie. Sie sucht die Gesellschaft nach religiösen Prinzipien zu organisieren; wie ehedem die ganze Politik, so wird nunmehr vornehmlich die moderne kirchliche Sozialpolitik scheinbar aus obersten Prinzipien gefolgert, während in Wahrheit ebenso eine Anpassung dieser Prinzipien an die gegebenen sozialen Verhältnisse im kirchlichen Interesse vorliegt, wie es früher mit den wechselnden politischen Gestaltungen der Fall war<sup>3</sup>).

Die Exzesse der religiösen Theorie, die heute keiner ernstlichen Kritik mehr bedürfen, haben in neuester Zeit die Verbreitung antireligiöser Gesinnung in den sozialistisch gesinnten Massen in hohem Maße gefördert. Die in der sozialistischen Literatur so oft wiederkehrende Behauptung, daß die Religion ausschließlich die soziale Funktion erfülle, die konkreten Machtund Ausbeutungsverhältnisse zu festigen, ist der unvermeidliche Gegenschlag gegen die modernen Versuche, Religion und Tagespolitik miteinander zu verquicken. Auf der anderen Seite bietet aber die theologische Staatslehre katholischer Fassung noch immer der klerikalen Partei die theoretische Grundlage ihrer staatsfeindlichen Bestrebungen, indem sie das selbständige Recht des Staates heute wie vor Jahrhunderten negiert. Somit verfehlen diese Lehren das praktische Ziel einer Rechtfertigung des Staates. Sie wirken nicht staatserhaltend, sondern staatszerstörend.

Wohl zu unterscheiden von diesen Äußerungen einer mit transzendenten Mitteln kämpfenden Parteipolitik sind diejenigen

<sup>1) &</sup>quot;Toute puissance vient de Dieu, je l'avoue; mais toute maladie en vient aussi: est-ce à dire qu'il soit défendu d'appeler le médecin?" Contr. soc. I, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. z. B. Périn, Christliche Politik, 1876; Pesch, Liberalismus, Sozialismus und christliche Gesellschaftsordnung, 2. Aufl. 1901.

politischen und theologischen Lehren, welche sowohl die Erscheinung des Staates als die Gesamtheit seiner historischen Entfaltung auf Gott zurückführen. Es wird dadurch ein Doppeltes ausgedrückt. Einmal die Überzeugung von der Vernünftigkeit der staatlichen Ordnung, sodann der Gedanke, dass der Staat, wie alles Seiende, aus dem Urgrunde der Dinge stamme. Eine wissenschaftlich befriedigende Einsicht ist aber damit nicht gewonnen, da aus der Einheit des letzten Grundes eben alles abzuleiten und damit das einzelne in seiner Eigenart nicht erklärt ist. Nicht minder wird der vernunftgemässe Charakter des Staates durch seine Projizierung auf den göttlichen Willen vorausgesetzt, aber nicht bewiesen, wie ein Blick auf jene theologischen Lehren zeigt, welche von der Überzeugung des ungöttlichen Charakters des Staates durchdrungen sind.

Daher bedarf die theologische Theorie in dieser Fassung stets noch eines anderen Rechtfertigungsgrundes für den Staat. Bei näherem Zusehen findet man, dass bei ihren Anfängen Gott die causa remota des Staates ist, während dessen causa proxima in einem anderen Prinzipe gesucht wird.

### 2. Die Machttheorie.

Das Wesen dieser Lehre besteht darin, dass sie den Staat als Herrschaft des Starken über die Schwachen auffasst und dieses Herrschaftsverhältnis als durch die Natur begründet erklärt. Der Staat beruht demnach ihr zufolge auf einem Naturgesetze, das menschliche Willkür nicht aufzuheben vermag. Darum soll der Staat von dem einzelnen anerkannt werden, d. h. das Individuum muss sich ihm kraft der Einsicht unterwerfen, dass er eine unabwendbare Naturgewalt sei, wie Sonnenwärme, Erdbeben, Ebbe und Flut u. dgl. Die Machttheorie ist das materialistische Gegenstück der theologischen Lehre. Wie dort Ergebung in den göttlichen Willen, so wird hier Ergebung in die blind wirkenden Kräfte des sozialen Geschehens gefordert.

Die Machttheorie lässt sich von alters her vernehmen. In vollster Schärfe und Deutlichkeit haben die jungeren Sophisten es ausgesprochen, dass der Staat nur eine zum Vorteil des Mächtigen bestehende Institution, die Organisation der sozialen Ausbeutung sei, dass das Recht menschlicher Satzung seinen Ursprung verdanke und zur Fesselung der Starken durch die Schwachen bestimmt sei, dass aber der Starke, wenn er dies

einmal erkannt habe, diese widernatürlichen Fesseln zerreiße und damit die Herrschaft des Naturgesetzes herstelle<sup>1</sup>). In epigrammatischer Kürze ist die Lehre vom Recht des Stärkeren in den Worten ausgesprochen, die Plutarch dem Brennus in den Mund legt<sup>2</sup>).

In der neueren Zeit tritt die Machttheorie zuerst im Zusammenhang mit dem Kampfe gegen die theologische Weltanschauung auf. Hatte Hobbes bereits für das Recht des einzelneu im Naturzustande keine andere Schranke gekannt als dessen Macht und den Machtstaat neben dem Vertragsstaat als ebenbürtige, ihre Mitglieder mit gleichem Rechte zwingende Erscheinungen des Staates behauptet, so identifiziert Spinoza Recht und Macht schlechthin. Dieser häufig missverstandene Satz besagt aber nur, dass alles in der mit Gott sich deckenden Natur mit Notwendigkeit geschieht und daher Recht ist, dass wir darum keinen objektiven Massstab haben, um an ihm Recht und Unrecht des unendlichen Naturgeschehens messen zu können<sup>8</sup>), und dass eine machtlose Rechtsordnung sich nicht behaupten könne. Daher ist nur eine relative, positivrechtliche Bestimmung eines von dem Machtkreis des einzelnen unterschiedenen Rechtes möglich. Im Kampfe mit der naturrechtlichen Vertragslehre hat sodann im 19. Jahrhundert C. L. v. Haller in schroffer Weise den Satz aufgestellt, dass die auf der Ungleichheit der Menschen beruhende staatliche Herrschaft auf einem unentrinnbaren Naturgesetze beruhe, dass der Naturstand, in dem solches statthabe, nicht zu Ende sei und niemals zu Ende sein könne<sup>4</sup>). In der neuesten Zeit hat die sozialistische Gesellschaftslehre, welche die konkrete staatliche Ordnung als den Ausdruck der Machtverhältnisse der Gesellschaftsklassen auffasst, dem alten sophistischen Gedanken eine neue Form gegeben. Die tatsächlichen Machtverhältnisse, sagt Lassalle, die in einer jeden Gesellschaft bestehen, sind jene tätig wirkende Kraft, welche alle Gesetze und

<sup>1)</sup> Vgl. Plato, Gorgias 482, Eff., Rep. I, 338 Cff.

<sup>2)</sup> Vitae XI, Camillus XVII, 3, 4. Dass der Stärkere herrsche, wird πρεσβύτατος τῶν νόμων genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Per Jus itaque naturae intelligo ipsas naturae leges, seu regulas, secundum quas omnia fiunt, hoc est, ipsam naturae potentiam; atque adeo totius naturae et consequenter uniuscujusque individui naturale Jus eo usque se extendit, quo eius potentia." Tract. polit. II, 4.

<sup>4)</sup> a. a. O. I, S 340.

rechtlichen Einwirkungen dieser Gesellschaft so bestimmt, dass sie im wesentlichen gar nicht anders sein können, als sie eben sind 1). Und Fr. Engels erklärt auf Grund der Lehre von Marx: "Die Zusammenfassung der zivilisierten Gesellschaft ist der Staat, der in allen mustergültigen Perioden ausnahmslos der Staat der herrschenden Klasse ist und in allen Fällen wesentlich Maschine zur Niederhaltung der unterdrückten, ausgebeuteten Klasse bleibt"?).

Bezeichnend für die Machttheorie ist es, dass sie selten rein auftritt. So wird sie bei Spinoza durch gewisse Elemente der Vertragslehre, bei Haller durch patrimonial-privatrechtliche Elemente gemässigt. Die neueren Sozialisten endlich erklären, dass auf dem Wege der Evolution die erst auf einem bestimmten Punkte der Wirtschaftsgeschichte auftretende brutale Tatsache der im Kampfe der Gesellschaftsklassen sich bildenden staatlichen Machtverhältnisse dereinst emporgehoben werde zu einer auf dem Gedanken der Solidarität aller aufgebauten Gesellschaft. Denn in der Menschenwelt werde einst kraft natürlicher Entwicklung der Konkurrenzkampf enden und damit das, was wir heute als Staat bezeichnen. Die Gesellschaft, welche die Produktion auf Grundlage freier und gleicher Assoziation der Produzenten neu organisiert, wird die ganze Staatsmaschine ins Museum der Altertumer versetzen, neben das Spinnrad und die bronzene Axt<sup>8</sup>). So wird von den Sozialisten wenigstens pro futuro die Naturnotwendigkeit des Machtstaates geleugnet.

Die Machttheorie hat scheinbar eine starke Stütze an den geschichtlichen Tatsachen, da im historischen Staatenbildungsprozesse es nur ausnahmsweise ohne Sieg einer Übermacht zugegangen und der Krieg der Schöpfer der meisten Staaten gewesen ist, sowie an der unleugbaren Wahrheit, dass jeder Staat seinem Wesen nach eine Macht- oder Herrschaftsorganisation darstellt. Allein auch der Zweck der Machttheorie liegt nicht in der Erklärung, sondern in der Rechtfertigung des Gegebenen. Diese Rechtfertigung gilt aber für die Zukunft, nicht für die Vergangen-Allerdings hat auch, wie an anderer Stelle näher ausgeführt, das Faktische in menschlichen Dingen normative Be-

<sup>1)</sup> Über Verfassungswesen, 6. Aufl. 1877, S. 7.

<sup>2)</sup> Der Ursprung der Familie, S. 143.

<sup>\*)</sup> Engels, Ursprung der Familie, S. 140.

deutung. Allein ein zweiter Faktor wirkt der Anerkennung des Faktischen als des Normativen mit elementarer Gewalt entgegen, nämlich der Trieb, das Gegebene gemäß bestimmten Zielen umzugestalten. Daher ist die Machttheorie überzeugend nur für diejenigen, die fatalistisch das Gegebene als unabwendbar hinnehmen, nicht überzeugend aber für die, welche das Experiment wagen wollen, ob es nicht auch anders sein könne. Denn die Kenntnis aller Naturgesetze beruht ja doch ausschließlich auf Erfahrung, und es muß daher lediglich der Empirie gestattet sein, die Erfahrung jederzeit um so mehr zu überprüfen, als gründlichere Erfahrung schon so manches angebliche Naturgesetz als irrig nachgewiesen hat.

Zudem wird von den Anhängern dieser Lehre durchaus verkannt, dass herrschende Gewalt überall überwiegend psychologischer, nicht physischer Natur ist, was ja schon daraus erhellt, dass in der Regel eine kleine Minderheit über eine Mehrheit herrscht. Dieselbe Macht, welche die britische Herrschaft in Indien sichert, wäre nicht imstande, ein kleines germanisches Volk, das vorübergehend unterjocht ist, im Zaume zu halten. Daher sind staatliche und soziale Abhängigkeitsverhältnisse in erster Linie bedingt durch die geistige und ethische Ausstattung der Herrscher und der Beherrschten.

Die praktischen Konsequenzen der Machtlehre bestehen nicht in der Begründung, sondern in der Zerstörung des Staates. Wenn der Staat nichts als brutale, vernunftlose Macht ist, warum sollte der von solcher Macht Bedrückte nicht den Versuch wagen, ihn abzuschütteln, die Machthaber zu beseitigen oder gar unsere ganze vielgerühmte Zivilisation in die Luft zu sprengen, zumal solche Handlungen, wie alles Geschehen, nicht außerhalb der naturgesetzlichen" Notwendigkeit stehen? Da kein sittliches Band Herrscher und Beherrschte miteinander verknüpft, fehlen bei solcher Staatsauffassung alle ethischen Motive, welche die Entstehung und Ausführung staatsvernichtender Lehren verhindern könnten. Derartige anarchistische Konsequenzen sind ja namentlich in der neuesten Zeit aus der Machtlehre gezogen worden, und zwar aus dem an die Spitze der Deduktionen gestellten Satz, dass der Staat auf Gewalt und Zwang beruhe, daher jedes höheren sittlichen Gehaltes ledig sei. Und wie einerseits Verneinung, so ergibt sich anderseits der Versuch fundamentaler Umwälzung alles Bestehenden als durch die Machtlehre gerecht-

fertigt. Denn Naturgesetze gelten häufig nur innerhalb bestimmter Grenzen, unter bestimmten Voraussetzungen. Die Prüfung dieser Grenzen durch die Praxis ist gerade vom Standpunkte einer mechanisch-empirischen Natur- und Geschichtsauffassung gefordert. Daher liegen auch die radikalsten sozialistischen Pläne, wenn nicht in der logischen, so doch in der psychologischen Konsequenz der Machttheorie. Es liegt nun einmal im Wesen der menschlichen Natur, sich nicht blindlings wahren oder angeblichen Naturgewalten zu unterwerfen, sondern vorerst zu versuchen, ob sie nicht durch menschliche Tatkraft zu überwinden seien. Denn in der Überwindung oder Vergeistigung der Natur besteht doch schliesslich alle Kultur.

In Wahrheit verfehlt also die Machtlehre ihr Ziel. Sie rechtfertigt den Staat nicht, sondern sie vernichtet ihn, sie ebnet der permanenten Revolution die Wege. Diese Erkenntnis entdeckt uns eine hohe Ironie, die ja so oft die Geschichte der ethischen und politischen Theorien durchwaltet hat. Die von der deutschen Reaktion einst so bewunderte "Restauration der Staatswissenschaften" hat zwar nicht den mittelalterlichen Staat wieder herzustellen vermocht, wohl aber ist ihr Grundgedanke der Leitstern erneuter Revolutionsbestrebungen geworden.

Aber auch für die auf dem Boden des gegebenen Staates Stehenden bedeutet die Machtlehre die Aufforderung zu dauernder Bekampfung der bestehenden Ordnung. Wenn der Staat seinem Wesen nach nichts anderes ist als faktische Herrschaft, so ergibt sich daraus psychologisch das Streben des Beherrschten, mit allen Mitteln zur Herrschaft zu gelangen 1). Ein besseres Recht der im Besitz befindlichen Machthaber kann diese Theorie den nach dem Besitze Strebenden zweifellos nicht als Schranke solchen Strebens aufstellen. Daher ziehen die Sophisten aus ihren Prämissen die unwiderlegliche Folgerung, dass der über die Natur des Staates Aufgeklärte mit allen Mitteln nach der Herrschaft streben solle, und die Worte des Kallikles<sup>2</sup>) bedeuten sicherlich

<sup>1)</sup> Das hat bereits Rousseau in glänzender Form hervorgehoben: "Sitôt que c'est la force qui fait le droit, l'effet change avec la cause: toute force qui surmonte la première succède à son droit. Sitôt qu'on peut désobéir impunément, on le peut légitimement; et puisque le plus fort à toujours raison, il ne s'agit que de faire en sorte qu'on soit le plus fort." Contr. soc. I, 3.

<sup>2)</sup> Plato, Gorg. l. c.

der Weisheit letzten Schluss. Aber auch die Weisungen, die Machiavelli den am Ruder Stehenden erteilt, um sich im Besitze der Herrschaft zu behaupten, müssen die Anhänger der Machtlehre als unwiderlegliche politische Wahrheit gelten lassen. Denn Streit über sie kann höchstens in der Richtung geführt werden, ob sie klug, nicht aber, ob sie zulässig sind.

## 3. Die Rechtstheorien.

Unter Rechtstheorie verstehe ich diejenige Gruppe von Lehren, welche den Staat auf einen Satz der Rechtsordnung stützen, ihn selbst also als Produkt des Rechtes ansehen. Sie gehen alle, ausdrücklich oder unausgesprochen, von der Anschauung aus, daß es eine dem Staate vorangehende und über ihm stehende Rechtsordnung gebe, aus der er selbst abzuleiten sei. Sie treten geschichtlich in drei Formen auf. Entweder wird der Staat als ein familienrechtliches, oder als ein sachenrechtliches, oder als ein sachenrechtliches, oder als ein sachenrechtliches, sind die Patriarchal-, die Patrimonial- und die Vertragstheorie, die hier zur Sprache kommen.

a) Familienrechtliche Begründung des Staates. Die Patriarchaltheorie. Dass der Staat geschichtlich aus der Familie hervorgegangen sei, sich als eine erweiterte Familie darstelle, ist eine Anschauung, die in den geschichtlichen Erinnerungen vieler Völker begründet ist. So stellten sich die Griechen den Staatenbildungsprozess wesentlich als eine allmähliche Ausdehnung der Familie und als eine Zusammenschmelzung mehrerer dergestalt vergrößerter Familien zu einem Gemeinwesen Nicht minder bewahrte Rom in seiner Organisation tiefgehende Spuren einer ursprünglichen Föderation von Familien. Namentlich aber zeigt sich der israelitische Staat auf Grund der biblischen Schriften als erwachsen aus den Nachkommen einer Familie. Theologisch gefärbtem Denken lag es daher nahe, zu einer Zeit, da wissenschaftliche Forschungen über die Anfänge der Zivilisation nicht existierten, den Staat schlechthin auf die Familie derart zu basieren, dass die göttlichem und menschlichem Recht gemäss den Eltern zu zollende Verehrung auch auf die Lenker des Staates, als die Väter der erweiterten Familie, zu übertragen sei. Während der Kämpfe Karls I. mit dem englischen Parlamente wurde diese Lehre von Sir Robert

Filmer 1) eingehend begründet, indem er behauptete, Adam sei der König des Menschengeschlechts gewesen, die Monarchen seien die Nachfolger Adams, und ihnen stehe es demnach zu, die von jedermann anzuerkennende väterliche Gewalt über ihre Untertanen auszuüben. Unter Karl II. wurde diese Schrift gedruckt und von den Anhängern der Dynastie als eine Art Evangelium aufgestellt, Grund genug, dass A. Sidney<sup>2</sup>) und Locke in energischer Weise gegen diese törichte, aber bei dem Geiste der Zeit mächtige Lehre protestierten. Dass sie die Sidneyschen und Lockeschen Untersuchungen über den Staat veranlasst hat, ist ihr einziges Verdienst. Sie zu widerlegen, ist heute, selbst wenn man solche Art der Argumentation ernst nehmen wollte, schon deshalb, weil die väterliche Gewalt als Produkt langer geschichtlicher Entwicklung erkannt wurde, überflüssig geworden. Im Grunde ist sie ein Nebensprößling der religiösen Lehre, und zwar ein sehr unentwickelter. Denn nicht den Staat, sondern eine bestimmte Unterart des Staates, die absolute Monarchie, sucht sie zu rechtfertigen; von anderen Staatsformen weiß sie nichts. Indem sie die Gesamtheit der Untertanen für ewig unmündig erklärt, hat sie auch nur den Beifall geistig Unmündiger gefunden.

In ganz anderer Weise als Graswinckel und Filmer hat Hobbes den patriarchalischen Staat als eine der historisch möglichen Formen des natürlichen oder Gewaltstaates entwickelt und dessen Staatsgewalt dieselbe absolute Stellung zugewiesen, die sie im Vertragsstaate besitzt8). Hobbes führt aber die patriarchalische Herrschaft nicht auf das Elternrecht, sondern

<sup>1)</sup> Patriarcha or the Natural Power of the Kings. Die selten gewordene Schrift ist neuerdings abgedruckt in der Ausgabe von Locke, Two treatises on Civil Government, in Morleys Universal-Library, 2. ed., London 1887. Denselben Gedanken, wie Filmer, von dem übrigens Spuren viel früher zu finden sind, hatte der Holländer Graswinckel, De iure majestatis, 1642, in Bekämpfung der Ansichten der Jesuiten Bellarmin und Suarez entwickelt, welch letzterer, Tractatus de legibus de Deo legislatore, 1619, l. III, 1, den Menschen als frei von jeder Autorität geboren werden lässt. Vgl. auch Jellinek, Adam in der Staatslehre, 1893, S. 11 ff.

<sup>2)</sup> Algernon Sidney, Discourses concerning Government, 1698 (fünfzehn Jahre nach des Verfassers Tod). Über seine Lehre zuletzt Liepmann, Die Rechtsphilosophie des J. J. Rousseau, 1898, S. 50 ff.

<sup>3)</sup> De cive IX, 10, Leviathan XX.

auf den Konsens zwischen Vater und Kind zurück<sup>1</sup>). Somit mündet diese Lehre in die Theorie vom Vertrage als Grund des Staates ein<sup>2</sup>).

b) Die Patrimonialtheorie. Die Anschauung, dass die Eigentumsordnung der Staatsordnung zeitlich oder doch logisch vorangehe, war dem Altertum nicht fremd. Sie findet sich im zweiten Buche der platonischen Republik angedeutet, indem dort die Entstehung des Staates auf die Verbindung der verschiedenen wirtschaftlichen Beschäftigungen, auf die durch das Bedürfnis hervorgerufene Vereinigung der einzelnen Gattungen menschlicher Arbeit zurückgeführt wird. Sie wird in voller Klarheit von Cicero ausgesprochen, der in dem Schutz des Eigentums das Motiv der Staatenbildung findet<sup>8</sup>). In der neueren naturrechtlichen Literatur bis hinab zu den sozialistischen Theorien der Gegenwart ist die Eigentumsordnung oftmals als wirkende Ursache und rechtlicher Grund der Staatsordnung aufgestellt worden. Allein eine direkte Ableitung des Staates aus Sätzen der angeblich vorstaatlichen ökonomischen Ordnung ist in systematischer Weise nirgends unternommen worden. Die germanische, durch das Feudalsystem gekräftigte Anschauung, dass der König Obereigentümer alles Bodens sei, lässt dem mittelalterlichen Denken die Fundierung des einzelnen Staates auf das Grundeigentum gerechtfertigt erscheinen. In Deutschland tritt die große Bedeutung des Grundbesitzes für die Innehabung und Ausübung staatlicher Hoheitsrechte hinzu, um die Landeshoheit als Zubehör der Grundherrschaft erscheinen zu lassen. Bis gegen Ende des alten Reiches haben Publizisten eine derartige Lehre vertreten 4), die aber nicht einmal die Grundlage der Reichsgewalt zu erklären vermochte, da wohl die Landeshoheit, nicht aber die kaiserliche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Leviathan l. c.; Hobbes, English Works, ed. by Molesworth, III, 1839, p. 186.

<sup>2)</sup> Spuren der patriarchalischen Lehre bei Haller, a. a. O. I, S. 515.

<sup>\*)</sup> Hanc enim ob causam maxime, ut sua tenerent, res publicae civitatesque constitutae sunt. De off. II, 21, 73.

<sup>4)</sup> Noch Biener, De natura et indole dominii in territoriis Germaniae, 1780, p. 40 ff., erklärt die superioritas territorialis als einen Bestandteil des Eigentums. Die Fürsten werden domini terrae genannt, ad dominium et superioritatem nati, domini hereditarii et naturales, p. 46. Über die patrimoniale Staatslehre in den letzten Jahrzehnten des alten Reiches vgl. die eingehende Untersuchung bei Preuss, Gemeinde, S. 327 ff.

Gewalt de jure an Territorialbesitz geknüpft war. Sonst aber wird der Patrimonialstaat (so namentlich von Grotius) 1) nur als eine der möglichen Erscheinungsformen des Staates betrachtet.

Erst Haller hat der von ihm so energisch vertretenen Machttheorie eine Wendung gegeben, durch welche er zugleich als schroffster Vertreter des patrimonialen Gedankens erscheint. Die Macht, welche den letzten Grund des Staates bildet, manifestiert sich als Eigentumsmacht, in der also der nähere Grund der Anerkennung des Staates liegt. Schöpfer der Staaten sind für Haller begüterte, mächtige und eben dadurch unabhängige Menschen (Fürsten oder Korporationen), und sobald man hinreichend große, durchaus freie Ländereien, Reichtümer und die damit verbundene Macht erworben hat, so tritt man damit unmittelbar in die Klasse der Fürsten ein. Die Fürsten und republikanischen Kommunitäten herrschen aus eigenem Recht, d. h. kraft ihrer Freiheit und ihres Eigentums?). Daran knüpft sich eine durchaus privatrechtliche Konstruktion sämtlicher staatlicher Verhältnisse. Haller sagt uns jedoch nicht, woher denn diese den "herrschaftlichen Dienstverband", namentlich aber jenes eigene Recht des Eigentümers schaffende Rechtsordnung stamme. Da sie nicht in der Staatsordnung begründet ist, so kann sie nur vorstaatlich sein, und damit befindet sich der erbitterte Gegner des Naturrechtes ganz auf dem Boden dieser von ihm sonst so gründlich bekämpften Lehre<sup>8</sup>). Darin liegt aber auch die schärfste Kritik der ganzen Patrimonialtheorie. Sie steht und fällt mit Annahme einer vorstaatlichen Eigentumsordnung. Sie zeigt klar, zu welchen Willkürlichkeiten man vom Standpunkte einer solchen angeblichen Rechtsordnung gelangen kann, indem ohne nähere Begründung das territoriale Element des Staates als die Hauptsache, die Menschen als Nebensache behandelt werden. Da jenes

<sup>1)</sup> Grotius unterschied I, 3, 11; II, 6, 3; 7, 12 zwischen Patrimonial- und Usufruktuarstaaten, welche Kategorien von vielen Späteren, so von Pufendorf und Wolff, akzeptiert wurden.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. I, S. 473 ff., 512.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Für Haller "ist es gewiss, dass das Eigentum vor allen menschlichen Gesetzen bestanden hat, und es besteht noch häufig ohne dieselben. Kein èinziges Gesetzbuch hat je das Eigentum eingeführt oder angeordnet . . . So ist auch das Eigentum nicht aus den Staaten, sondern im Gegenteil die Staaten oder Herrschaften sind aus dem Eigentum (dem angeborenen und dem erworbenen) hervorgegangen." A. a. O. II, S. 57.

vorstaatliche Recht nirgends in einer nicht anzuzweiselnden Gestalt ausgewiesen werden kann, so ist es leicht, es durch Machtsprüche seinen politischen Neigungen gemäs zu formen und den leeren Raum, den die Wissenschaft an dieser Stelle erblickt, mit den Gebilden verkehrtester politischer Phantasie zu bevölkern.

In einem Zeitalter weitester historischer und rechtsvergleichender Forschung ist die Patrimonialtheorie als staatliche Rechtfertigungslehre eingehender Widerlegung nicht mehr bedürftig. Doch sind ihre Wirkungen in manchen staatlichen Vorstellungen und Lehren<sup>1</sup>) heute noch deutlich zu erkennen.

c) Die Vertragstheorie. Weitaus die bedeutendste unter den Rechtstheorien ist die Lehre, der zufolge ein Vertrag den Rechtsgrund des Staates bildet, nicht nur vermöge des Ansehens der Männer, die sie vertreten haben, sondern auch kraft der gewaltigen Wirkung, die sie auf die Gestaltung des modernen Staates ausgeübt hat.

Auch die Wurzeln der Vertragslehre liegen weit zurück. Die Vorstellung, daß vertragsmäßige Vereinigung bisher unverbundener Menschen den Ursprung des Staates abgebe, tritt bereits im Altertum hervor. Protagoras sieht den Ursprung des Staates in einem ἀθροίζεσθαι²), einem Sich-versammeln der Menschen, und Plato läßt die Sophisten den Gedanken entwickeln, daßs durch freiwillige Übereinkunft die Menschen sich gegen das Unrechttun zu sichern beschlossen hätten³). Zu solcher Auffassung mußten schließlich alle die gelangen, welche das Gerechte als Resultat menschlicher Satzung ansahen, da ihnen der νόμος nur als Ergebnis einer Vereinbarung der Volksgenossen

<sup>1)</sup> Für die Fortdauer alter, überwundener Theorien im Gefüge moderner Ideen sei hier als Beispiel nur angeführt eine merkwürdige, vom Staatsgute handelnde Bestimmung der bayerischen Verfassung vom 6. Juni 1818, Tit. III § 1: "Der gauze Umfang des Königreichs Baiern bildet eine einzige unteilbare unveräußerliche Gesammtmasse aus sämmtlichen Bestandteilen an Landen, Leuten, Herrschaften, Gütern, Regalien und Renten mit allem Zubehör." Gemeint ist mit dieser altfränkischen Wendung der sehr moderne Satz von der Unteilbarkeit des Staates. Die Entstehungsgeschichte des aus der Domanialfideikommispragmatik von 1804 herübergenommenen Satzes bei Seydel, Bayer. Staatsr., I, S. 133, 336. Über die Wiederentdeckung des patrimonialen Staates im heutigen Deutschland siehe unten Kap. XX.

<sup>2)</sup> Vgl. darüber Rehm, a. a. O. S. 13 ff.

<sup>8)</sup> Protag. 322, Rep. II, 359 A.

erscheinen konnte. Namentlich von den Epikuräern wird daraus die notwendige Konsequenz gezogen 1). Gemäs ihrer mechanischatomistischen Grundanschauung lassen sie den Staat entstehen durch Vertrag der sozialen Atome, der ursprünglich unverbundenen Individuen, zum Zweck der Sicherung vor gegenseitigen Beschädigungen. Aber nicht sowohl die griechischen als vielmehr die jüdischen und römischen Vorstellungen haben auf das politische Denken des Mittelalters und der beginnenden neueren Zeit den größten Einfluß gehabt<sup>2</sup>). Der Bund, den Gott mit seinem Volke geschlossen<sup>8</sup>), wird für die Lehre von der Entstehung des Staates, die Vorgänge bei der Einsetzung Sauls als Königs<sup>4</sup>), der Bund Davids mit deu Stämmen Israels zu Hebron, der seiner Salbung voranging 5), für die Enstehung der Herrschaft im Staate von vorbildlicher Bedeutung. Noch im 16. und 17. Jahrhundert werden von diesem Fundamente aus die weitestgehenden und tiefstdringenden Folgerungen gezogen<sup>6</sup>). In den religiösen und politischen Kämpfen dieser Zeit ist die Bibel und namentlich das

<sup>1)</sup> Vgl. Hildenbrand, a. a. O. S. 515 ff. Nicht unwahrscheinlich ist es, dass Epikur auch diese Gedanken aus Demokrit geschöpft habe, wie Gomperz, a. a. O. I, S. 416 f., vermutet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So z. B. für die ehedem politisch so bedeutsame Lehre vom Tyrannenmord, vgl. Lossen, Die Lehre vom Tyrannenmord in der christlichen Zeit, 1894.

<sup>\*)</sup> So sind u. a. der Bund, den Josua und das Volk mit Jahwe schließen, 2. Reg. XXIII, 1—3, sowie der Bund, den Jojada 2. Chron. XXIII, 16 mit dem Könige und dem Volke abschließet, daß sie des Herrn Volk sein sollen, für die Rechtsanschauungen von Bedeutung geworden.

<sup>4) 1.</sup> Sam. IX—XI.

<sup>5) 2.</sup> Sam. V, 3; vgl. Gierke, Genossenschaftsr. III, S. 570.

<sup>6)</sup> Interessant für die Vermischung von Jurisprudenz und Theologie sind z. B. die Ausführungen von Junius Brutus (nach neueren Forschungen nicht Pseudonym für Hubert Languet, sondern für Du Plessis-Mornay, vgl. G. Weill, Les théories sur le pouvoir royal en France pendant les guerres de religion, Paris 1891, p. 109), Vindiciae contra tyrannos, 1580, über die Korrealobligation, die Gott einerseits, der König und das Volk anderseits abgeschlossen haben, sowie die Ableitung des Königsrechtes aus dem Volkswillen trotz der göttlichen Einsetzung des Königs durch Unterscheidung von electio und constitutio regis. Vgl. Treumann, Die Monarchomachen (Jellinek-Meyer, Staats- und völkerrechtliche Abhandlungen, I, 1), S. 56 f., S. 62 ff. Über Mornay und die Vindiciae handelt nunmehr in gründlichster Untersuchung A. Elkan, Die Publizistik der Bartholomäusnacht, 1905.

Alte Testament eine politische Macht von unvergleichlicher Bedeutung gewesen. Im Mittelalter aber ist für die Grundlegung der Vertragslehre der Einfluss des römischen Rechts nicht minder stark wie der biblische. Aus der Stelle des Ulpian über die lex regia, durch welche das Volk dem Kaiser seine Gewalt überträgt, wird mit dem Aufblühen der Jurisprudenz eine Stütze der Lehre vom vertragsmässigen Ursprung der weltlichen Gewalt 1). Die zahlreichen genossenschaftlichen Bildungen der germanischen Welt, die ihre Verfassung durch Majoritätsbeschlüsse regeln und ihre Organe frei bestellen, die privatrechtlichen Anschauungen, die das politische Denken der Zeit des Feudalismus durchdringen, die vertragsmässige Entstehung des Lehensverhältnisses, häufige Erscheinung des Wahlfürstentums, namentlich die Bestellung des geistlichen und weltlichen Hauptes der Christenheit durch Wahl, das Verhältnis der Stände zum Fürsten, das als auf einem Pakt beruhend gedacht wird und den Charakter fortwährenden Paktierens an sich trägt, gewähren der Vertragslehre in dem Denken vieler Jahrhunderte eine feste Stütze.

Von ihrem ersten Auftreten an sind es aber bestimmte politische Zwecke, die durch die Vertragslehre erreicht werden sollen. Zuerst finden wir die Lehre vom vertragsmäsigen Ursprung der Herrschaft im Zeitalter Gregors VII. Sowohl die Gregorianer behaupten ihn, um den ungöttlichen Charakter des Imperiums darzutun, als auch die Antigregorianer, um die Unabhängigkeit des Kaisers von der päpstlichen Gewalt nachzuweisen<sup>2</sup>). In den Kämpfen der Stände gegen die Fürsten wird fortdauernd der vertragsmäsige Charakter des Verhältnisses beider betont, welche Anschauung ja noch im England des 17. Jahrhunderts und darüber hinaus in den altständischen Staaten des Kontinentes eine Rolle spielt. Denn nicht den Grund der Institution des Staates schlechthin, sondern den der konkreten Staatsgewalt will die mittelalterliche Vertragslehre nachweisen<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Inst. I, 2 § 6, pr. D. de const. princ. 1, 4. Vgl. Gierke, Gen.-Recht, III, S. 570 f. Bezold, Die Lehre von der Volkssouveränität während des Mittelalters, Historische Zeitschrift 36, S. 323, läst die Wirkung dieser Stellen bereits im 11. Jahrhundert bei Manegold von Lautenbach eintreten. Dagegen Rehm, a. a. O. S. 166.

<sup>2)</sup> Bezold, a. a. O. S. 322 ff.; Mirbt, a. a. O. S. 226 ff.

<sup>?)</sup> Diesem Satze steht v. Lemayer, a. a. O. S. 49 N. 70, zweifelnd gegenüber, indem er die mittelalterliche Vertragstheorie an unserem

Weit gefehlt wäre es nämlich, im Mittelalter eine Lehre zu suchen, die im Vertrage den letzten Rechtsgrund des Staates erkennen würde. Zwei gewichtige Umstände stehen einer prinzipiellen Durchbildung der Vertragslehre im Mittelalter entgegen. Einmal die kirchliche Anschauung, die den Grund des Staates in einem durch die Erbstinde bedingten übermenschlichen Willensakte erblickt, daher menschlichen Willen nicht als einzige Basis des Staates anzuerkennen vermag, sodann die unbestrittene Autorität des Aristoteles, dessen Ansichten vom Ursprung des Staates die scholastische Literatur zu den ihrigen machte. Nicht nur Thomas von Aquino, selbst der kühne Marsilius von Padua 1) stehen ganz auf dem Boden der theologisch-aristotelischen Die Vertragslehre des Mittelalters ist nicht Lehre von der primären Schöpfung des Staates, sondern von der Einsetzung des Herrschers im Staate 1). Nicht der populus, sondern der rex entsteht durch Vertrag. Die mittelalterliche Lehre ist daher überwiegend Lehre vom Subjektionsvertrag, der die Verfassung des Staates, aber nicht den Staat selbst schafft. Wenn sich daher auch hier und da Spuren eines Gesellschaftsvertrages nachweisen lassen<sup>2</sup>), der nicht die Gewalt im gegebenen Staate ableiten, sondern den Staat selbst konstituieren will, so kommt es dennoch nirgends zu einer klaren Darstellung Selbst da, wo Gott als die causa remota, die dieses Vertrages. Natur als die causa proxima des Staates bezeichnet und überdies noch ein Vertrag zu dessen Gründung gefordert wird, hat man sich noch nicht von der Basis der aristotelischen Lehre entfernt, die ja die ursprüngliche Vereinzelung der Menschen und die bewusste Schöpfung des Staates als historische Tatsachen behauptet hatte<sup>8</sup>). Eine konsequente Durchführung der Idee des Sozialvertrages hätte notwendig zur Idee des souveränen Individuums als der Quelle aller Organisation und Herrschaft geführt und

entwickelten Staatsbegriff misst, der von dem durch die autoritären aristotelischen und christlichen Lehren gebundenen Denken jener Zeit nicht erzeugt werden konnte. Um die mittelalterlichen Theorien zu würdigen, darf man aus ihnen nicht Folgerungen ziehen, die erst einer späteren Epoche möglich waren.

<sup>1)</sup> Vgl. Defensor pacis I, 3-4, 6.

<sup>2)</sup> Vgl. Gierke, Gen.-Recht, III, S. 626 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. oben S. 47. Die bei Gierke, S. 629 N. 303, zitierten Schriften paraphrasieren trotz der Betonung des Staates als Willenstat nur die aristotelische Lebre.

darum, einmal deutlich ausgesprochen, sofort als ketzerisch verworfen werden müssen.

Dass dieser Gesellschaftsvertrag in der Tat ein ketzerischer Gedanke war, hat seine in neuester Zeit klar erkannte Geschichte gezeigt. Er ist zur vollen, konsequenten Ausbildung erst durch die Reformation, und zwar in der reformierten Kirche, gelangt. In England führte zur Begründung seiner Kirchenlehre Richard Hooker zuerst die Idee des Sozialvertrages als Grundlage des Staates energisch durch 1). Die Kongregationalisten und Independenten sind es, die hierauf den demokratischen Gedanken der reformierten Gemeindeverfassung auf den Staat übertragen und den Gedanken durchführen, dass er das Resultat eines Vertrages der ursprünglich souveränen Individuen sei, die in dem Akt des Vertragsabschlusses durch freien Willen ein göttliches Gebot vollziehen. Auf englischem Boden erwächst diese Lehre und wird dort und in den amerikanischen Kolonien zuerst praktisch betätigt 2).

<sup>1)</sup> The Laws of Ecclesiastical Polity, book I—IV, zuerst 1594, wiederabgedruckt in Morleys Universal-Library, 1888, namentlich I, 10, p. 91: Two foundations there are which bear up public societies, the one, a natural inclination, whereby all men desire sociable life and fellowship; the other an order expressly or secretly agreed upon touching the manner of their union in living together. p. 93: To take away all such mutual grievances, injuries and wrongs, there was no way but only by growing unto composition and agreement amongst themselves; by ordaining some kind of government public, and by yielding themselves subject thereunto; that unto whom they granted authority to rule and govern, by them the peace, tranquillity, and happy estate of the rest might be procured. Hooker war später hohe Autorität für Sidney und Locke in ihrem Kampfe gegen Filmer. Auf ihn beriefen sich die Gemeinen 1688 bei der Absetzung Jakobs II.

<sup>2)</sup> Vgl. Weingarten, Die Revolutionskirchen Englands, 1868, S. 13 ff.; Borgeaud, Premiers programmes de la démocratie moderne, Annales de l'école libre des sciences politiques V, 1890, p. 318 ff.; Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, 2. Aufl. 1904, S. 35 ff.; Gooch, English democratic ideas in the seventeenth century, Cambridge 1898, p. 34 ff., 73 ff. Eine Geschichte der modernen Staatsvertragstheorie hat an diese schottisch-englisch-amerikanische Bewegung anzuknüpfen. Bisher wurde die Entwicklung dieser so einflußreichen politischen Theorie viel zu sehr als rein literarische betrachtet. Die Gründer der Vertragslehre in ihren epochemachenden, auf die außerenglische Literatur tief einwirkenden Formen, Hobbes

Auf dem Kontinent jedoch tritt der Gesellschaftsvertrag zunächst in unausgebildeter Form auf. Gierke hat dem Althusius die Urheberschaft nicht des Gedankens, wohl aber der modernen wissenschaftlichen Theorie vom Gesellschaftsvertrag vindizieren wollen 1). Bei diesem Schriftsteller ist aber von klarer Untersuchung der Art dieses Vertrages und der Stellung des Individuums zu ihm noch keine Rede. Nicht die Individuen, sondern die Städte und Provinzen sind die Konstituenten dieses Vertrages 2). Auch bei Grotius, der lange als Schöpfer der Vertragslehre überhaupt betrachtet wurde, ist von durchgreifender systematischer Erörterung des Sozialvertrages nicht die Rede 3), wie auch bei

und Locke, standen bei Aufstellung ihrer Grundlehre sicherlich weitaus mehr unter dem Einflusse der von ihnen bekämpften oder angenommenen populären englischen Anschauungen als unter dem Banne irgendwelcher älterer gelehrter Schriftsteller.

- 1) Gierke, J. Althusius, S. 76 und der Zusatz S. 329 N. 10.
- 2) Althusius, Politica (ed. IV, Herborn 1625), V, p. 59 ff. Die gewaltige Wirkung der Idee des Sozialvertrages lag darin, dass der Staat unmittelbar aus dem Willen des Individuums hervorgehend gezeigt wurde; bei Althusius schieben sich aber zwischen Individuum und Staat mehrere Zwischenglieder derart ein, dass der Zusammenhang zwischen Individualwillen und Existenz des Staates ganz verdunkelt wird. Die Lehre des Althusius vom Herrschaftsvertrag, XIX, p. 326 ff., giesst längst vorhandene Gedanken in schulgerechte Formen und bringt zahlreiche dem Zeitgeschmacke entsprechende Belege für die aufgestellten Sätze. Auch die Stellen aus des Althusius Dicaeologica, I (ed. II, Francofurti 1649, p. 283), c. 81 nr. 4, 7, auf die sich Gierke beruft, bringen die Ableitung des Staates aus dem Individuum keineswegs zum klaren Bewusstsein. Dass Althusius aber direkt auf die Lehren der Engländer gewirkt habe, halte ich für unerwiesen. Jedenfalls hat Hooker den Gesellschaftsvertrag schon vor Althusius in England populär gemacht. Das wird auch durch die neuerlichen Bemerkungen Gierkes, Althusius, S. 328 N. 10, nicht widerlegt. Ob Hookers Ausführungen populär und verschwommen sind, die des Althusius hingegen den ersten systematischen Ausbau der Lehre vom Gesellschaftsvertrage bedeuten, ist eine rein literarhistorische Streitfrage, die an der geschichtlichen Tatsache nicht zu rütteln vermag, dass die großen Schriftsteller der englischen demokratischen Bewegung sich stets nur auf Hooker und niemals auf Althusius berufen, der nur in untergeordneten Gelegenheitsschriften jener Zeit genannt wird; vgl. Gooch, a. a. O. p. 56. Welche literarische Wirkung Althusius sonst gehabt haben mag, ist an dieser Stelle nicht zu untersuchen.
- ?) Nur einige kürzere Sätze sind Proleg. § 15 der Vertragslehre gewidmet.

anderen Schriftstellern dieser Zeit sich nur Andeutungen, aber keine näheren Ausführungen über den staatsbegründenden Vertrag finden. Diese Lehre wurde vielmehr als Glied eines tiefdurchdachten Gedankensystems aufgestellt von einem Manne, der in einer vom Gedanken des Sozialvertrages erfüllten Atmosphäre, in dem England der beiden ersten Stuarts, groß geworden war. Die Theorie des Sozialvertrages beginnt ihre epochemachende wissenschaftliche Laufbahn mit Thomas Hobbes.

Hobbes steht auf dem Boden einer durch die beginnende moderne Naturwissenschaft und die sie begleitenden philosophischen (namentlich epikuräischen) Lehren begründeten mechanischen Naturanschauung, welche, die Teleologie verwerfend, aus den Eigenschaften der natürlichen Elemente des Seienden die ganze physische und moralische Welt konstruiert. Damit ist auch die Ableitung aller gesellschaftlichen Verhältnisse aus Wesen und Eigenschaften des Individuums gesetzt. Zwei Gattungen von Staaten scheidet Hobbes. Die eine ist der natürliche, historisch gebildete, auf Gewaltverhältnissen beruhende Staat. Die andere ist der eingesetzte, rationale Staat (civitas institutiva), den der Forscher nicht aus der Geschichte, sondern aus der menschlichen Natur ableitet 1). Diesen institutiven Staat lässt er genetisch, aber nicht etwa historisch, vor unseren Augen aus seinen Elementen hervorgehen 2). Zu diesem Zwecke konstruiert er durch

<sup>1)</sup> Vgl. De cive V, 12, Lev. XVII, p. 159. Über den Zusammenhang der Staatslehre des Hobbes mit seinen philosophischen Grundanschauungen vgl. namentlich Robertson, Hobbes, Edinburgh and London 1886, und Tönnies, Anmerkungen über die Philosophie des Hobbes, Vierteljahrsschrift f. wissenschaftliche Philosophie, III—V, 1879—81, namentlich IV, S. 428 ff., u. V, S. 186 ff.; ferner derselbe, Thomas Hobbes, Deutsche Rundschau, 1889, VII, S. 94 ff. und Hobbes Leben und Lehre, 1896, S. 199 ff. Die neueste Darstellung des gesamten Systems des Hobbes ist das posthume Werk von Leslie Stephen, Hobbes, London 1904.

<sup>2)</sup> Das hat Hobbes in vollster Klarheit ausgesprochen in der Vorrede zu seinem Buche De cive: "Sicut ex quibus rebus quaeque res constituitur ex iisdem etiam optime cognoscitur. Sicut enim in Horologio automato aliave machina paulo implicatiore, quod sit cuiusque partis rotaeque officium, nisi dissolvatur, partiumque materia, figura, motus, seorsum inspiciatur, sciri non potest: Ita in iure civitatis, civiumque officiis investigendis opus est, non quidem ut dissolvatur civitas, sed tamen ut tanquam dissoluta consideretur, it est. ut, qualis sit natura humana, quibus rebus ad civitatem compaginandam apta vel

hypothetische Aufhebung des Staates in klarster und schroffster Weise (darin allerdings auch auf dem Boden überlieferter antiker und kirchlicher Vorstellungen stehend) einen Naturzustand, in welchem ausschließlich die zum Kriege aller gegen alle führende Selbstsucht des Individuums herrscht und die Gebote des natürlichen Rechtes nur den Wert moralischer Anforderungen an den Willen ohne jegliche Garantie ihrer Erfüllung haben. Der Grundtrieb der Selbstsucht erzeugt aber die Furcht, und diese läst im Menschen die Sehnsucht nach Frieden entstehen. Da aber die natürlichen Eigenschaften des Menschen eine beständige Einigung zwischen ihnen nicht bewirken können, so kann dauernder Friede nur dann gewonnen werden, wenn alle einen Vereinigungsvertrag schließen, dessen Inhalt die Unterwerfung aller unter einen Willen ist 1). Durch diesen Vertrag tritt an Stelle des status naturalis der status civilis. Dieser Grundvertrag ist zugleich Gesellschafts- und Unterwerfungsvertrag<sup>2</sup>) und setzt an Stelle der

inepta sit, et quomodo homines inter se componi debeant qui coalescere volunt, recte intelligatur." In der Anwendung dieser analytischen und rationalen Methode steht Hobbes ohne jeden Vorgänger da.

<sup>1)</sup> Leviathan XVII, p. 156 ff.

<sup>\*)</sup> Ihn formuliert Hobbes Lev. XVII, p. 158, folgendermassen: "I authorize and give up my right of governing myself, to this man or to this assembly of men, on this condition, that thou giveth up thy right to him and authorizeth all his actions in like manner." Das ist aber nur so zu deuten, als ob jeder die verbindende Formel spräche, "as if every man should say to every man"; keineswegs denkt daher Hobbes an einen dereinst historisch abgeschlossenen Vertrag. Rehm, Geschichte, 8. 242 (ähnlich schon früher Bischof, a. a. O. S. 137 f.), sucht nachzuweisen, dass Hobbes nicht durch einen, sondern durch zwei Verträge den Staat entstehen lässt, nämlich durch einen von den Individuen untereinander und sodann von dem Individuum mit dem Herrscher abgeschlossenen Vertrag, durch welchen es dem Herrscher sein Recht der Selbstregierung überträgt. Allein nach den eigentümlichen Vorstellungen des - nicht juristisch, am allerwenigsten aber romanistisch geschulten - Hobbes wird durch eine, wenn auch von dem anderen akzeptierte translatio iuris kein Vertrag begründet, vielmehr versteht er unter contractus und pactum nur zweiseitige Verträge (De cive II, 9, 10). Entscheidend aber für die definitive Auffassung des Hobbes sind die neun Jahre nach dem Buch De cive folgenden Ausführungen im Leviathan, XVIII, p. 161, wo er mit der höchsten Energie gegen jedes Vertragsverhältnis zwischen Herrscher und Untertan protestiert. Hier zieht Hobbes die wichtigste praktische Folgerung aus seinem System, der gegenüber mannigfaltige Unklarheiten und Widersprüche, denen ja selbst der schärfste Denker nicht entgeht, zurück-

unverbundenen einzelnen die persona civilis, den Staat. Auf diese Weise begründet Hobbes den absoluten Staat, der nur ein herrschendes Organ (ein Individuum oder einen coetus) kennt, als die normale, vernünftige und daher schlechthin anzuerkennende Staatsform. Seine Lehre steht in schroffem Gegensatz zu jenen, welche den Herrscher selbst als Vertragspartei betrachten. Nicht der Herrscher, sondern nur die einzelnen untereinander schließen einen Vertrag. Wer sich gegen den Herrscher empört, bricht daher den mit den anderen eingegangenen Grundvertrag, den der Herrscher nicht verletzen kann, weil er ihn als Herrscher gar nicht abgeschlossen hat. Auch der natürliche Staat wird zu Recht bestehend nur dadurch, daß der Gewaltunterworfene seine Zustimmung zur Herrschaft tiber ihn gibt; auch diese Art des Staates wird daher durch die Vertragsidee gerechtfertigt 1).

Wie man sieht, ist die landläufige Ansicht, der scharfsinnige Denker habe mit seiner Lehre von der Staatengründung den historischen Werdegang des Staates zeichnen wollen, durchaus falsch<sup>2</sup>). Seine Lehre bedeutet vielmehr eine Rationalisierung des Vorganges der Staatengründung, der an keinen Ort und an keine Zeit gebunden ist<sup>8</sup>). Seinem Geschlechte wollte er Unterwerfung unter die absolute Gewalt als durch das Wesen des Staates gefordert und daher gerechtfertigt lehren. Es fällt ihm nicht ein, zu behaupten, dass die Gegenwart durch die Verträge einer längst entschwundenen Vergangenheit gefesselt werden solle. Vielmehr ergibt sich aus seinen Grundansichten, dass jeder Mensch dadurch, dass er im Staate lebt, stillschweigend den Unionsvertrag

treten müssen. Schon Pufendorf, dem doch Hobbes gründlich bekannt war, hat (De iure naturae et gentium VII, 2, § 9), seiner Auffassung der Hobbesschen Lehre die erwähnte Stelle aus dem Leviathan zugrunde gelegt und demgemäß den staatsgründenden Vertrag des Hobbes für einen einheitlichen erklärt.

<sup>1)</sup> Lev. XX, p. 185 ff.

<sup>2)</sup> Sie findet sich neuestens noch bei Seeley, p. 55; ferner bei Ludwig Stein, Soziale Frage, S. 357, der allerdings meine Ausführungen erwähnt, ohne zu ihnen Stellung zu nehmen.

<sup>3)</sup> Vgl. Robertson, p. 147; neuerdings auch eingehend L. Stephen, a. a. O. p. 192 ff.; Liepmann, a. a. O. S. 44, hat richtig erkannt, dass die Vertragsidee bei Hobbes Beurteilungsnorm der zweckmäsigen Einrichtung des Staates ist. Wenn er aber Hobbes vorwirft, dass dieser hierbei in einer Halbheit stecken geblieben sei, so hat er diesen Vorwurf in solcher Schroffheit kaum gerechtfertigt. In dem Gesamtbau des Hobbesschen Systems ist er jedenfalls nicht begründet.

Gerade England, in welchem in den letzten Jahrabschliesst. hunderten ein so häufiger Wechsel der Dynastien stattgefunden hatte, konnte nicht als "natürlicher" Staat gelten, und deshalb war ihm als dem Anhänger der Idee einer starken Staatsgewalt, die allein das höchste Mass geistiger Freiheit zu sichern imstande war 1), die Aufgabe gesetzt, gegenüber den revolutionären Theorien einerseits, den platten Lehren vom göttlichen Recht der Könige anderseits, einen festen rationalen Grund für das Recht des Herrschers zu finden. Dass dies der Hauptzweck der Untersuchungen des Hobbes gewesen, hat schon Pufendorf hervorgehoben<sup>2</sup>).

Seit Hobbes bleibt die Lehre vom Gesellschaftsvertrag die unverlierbare Grundlage der naturrechtlichen Staatslehre. findet sich aber häufig eine Vermischung rationaler und historischer Gesichtspunkte. Der Ursprung des Staates aus einem Vertrage ist vielen Schriftstellern eine geschichtliche Tatsache, welche der rationalen Lehre eine unangreifbare empirische Stütze geben soll. In diesem Punkte steht Locke tief unter Hobbes. Locke steht es außer allem Zweifel, dass der historische Anfang des politischen Lebens in staatsgründenden Verträgen gelegen habe8). Locke hat zwar Filmers Lehre vom Adam bekämpft, aber auch ihm ist Adam der geschichtliche Beginn der Menschbeit. Er verwirft die Begründung des Staates auf die Autorität Adams, daher kann er ihn historisch nur aus dem freien Konsens der Adamssöhne ableiten.

Auf dem Kontinente wurde die Lehre des Hobbes vom Staatsvertrag in schulgerechte Formen gebracht durch Pufendorf. Den einen, den Zwiespalt in sich bergenden Vertrag des Hobbes zerlegt er in mehrere Akte: in den Unionsvertrag, durch welchen aus den einzelnen ein Volk wird, das decretum, durch welches das Volk die Staatsform festsetzt, und den Subjektionsvertrag, durch welchen dem Herrscher die Regierungsgewalt übertragen wird 4). Dadurch wird der Staat vor allem von der Existenz der jeweiligen Dynastie unabhängig. Der rationale Charakter der Lehre wird von Pufendorf behauptet, teils, indem er die Verträge als unausgesprochenen Willensinhalt der ursprünglichen

<sup>1)</sup> Vgl. Tönnies, Hobbes Leben, S. 207 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. VII, 2, § 9.

<sup>\*)</sup> Two treatises II. ch. 8. Auch Sidney, ch. II, sect. V, führt eine Menge von Beispielen angeblicher staatsgründender Verträge an

<sup>4)</sup> VII, 2, §§ 7, 8.

Konstituenten des Staates erklärt, teils, indem er die Nachgeborenen und die Fremden sich dem Staate stillschweigend unterwerfen läst. Immerhin ist aber für Pufendorf die vertragsmäsige Entstehung des Staates auch ein historischer Vorgang<sup>1</sup>). Seine Lehre mit verschiedenen Modifikationen wird die herrschende des Naturrechts bis gegen Ende des vorigen Jahrhunderts und damit auch die Vermischung des Historischen mit dem Rationalen.

Einen ganz anderen Weg nimmt aber die Vertragslehre bei Rousseau<sup>2</sup>). Bei ihm unterliegt es für den, der seinen contrat social wirklich gelesen hat, keinem Zweifel, daß er in seinem welterschütternden Werke nicht den bestehenden Staat erklären, sondern den dem Wesen des Menschen entsprechenden Staat aufzeigen und rechtfertigen wollte<sup>8</sup>). Davon ausgehend, daß der als freies Wesen geborene Mensch überall in Ketten geschlagen sei, will er durchaus nicht die historische Frage beantworten, wodurch sich der gegenwärtige Zustand herausgebildet habe, sondern vielmehr das Problem lösen, wodurch er legitimiert werden könne<sup>4</sup>). Nachdem er die bisher aufgestellten Lehren vom Grunde

<sup>1)</sup> l. c. § 8.

<sup>2)</sup> Über ihn neuestens in breiten apologetischen Ausführungen Haymann, J. J. Rousseaus Sozialphilosophie, 1898. Wenn hier auch manche der hergebrachten Irrtümer über die Lehre Rousseaus von neuem widerlegt sind, so ist doch dieser Versuch, durch Widersprüche verdeckende Interpretationskunst Rousseau zum Schöpfer eines originalen, in sich festgeschlossenen Gedankensystems zu stempeln, erfolglos.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ähnlich wie Rousseau — vielleicht von ihm beeinflusst — verhält sich Blackstone, Commentaries I, p. 52, zum "original contract of society". Vgl. auch Rehm, Staatslehre, S. 267.

<sup>4) &</sup>quot;L'homme est né libre, et partout il est dans les fers. Tel se croit le maître des autres, qui ne laisse pas d'être plus esclave qu'eux. Comment ce changement s'est-il fait? Je l'ignore. Qu'est-ce qui peut le rendre légitime? Je crois pouvoir résoudre cette question." Contr. soc. I, 1. Sehr energisch hatte Rousseau bereits in der Einleitung zum Discours sur l'inégalité parmi les hommes allen Historismus abgelehnt: "Commençons donc par écarter tous les faits, car ils ne touchent point à la question. Il ne faut pas prendre les recherches dans lesquelles on peut entrer sur ce sujet pour des verités historiques, mais seulement pour des raisonnements hypothétiques et conditionnels." Die richtige Auffassung bereits energisch vorgetragen von J. G. Fichte, Beiträge, WW. VI, S. 80. Neuerdings ist sie wieder erkannt worden von Stammler, Die Theorie des Anarchismus, 1894, S. 14; Liepmann, S. 95 ff., und in anderer, der Rousseauschen Lehre mehr ent-

des Staates kritisiert und verworfen hat, kommt er von dem vor ihm bereits energisch durch Locke verfochtenen Satze aus, dass Freiheit vom Wesen des Menschen untrennbar sei und auf sie daher nicht verzichtet werden könne, zu der Forderung, dass man den Staat auf einen Gesellschaftsvertrag gründen müsse, durch welchen sich die Teilnehmer des Vertrages unter die Leitung des von der Gesamtheit zu bildenden Willens stellen. Da im allgemeinen Willen der Wille des einzelnen mitenthalten ist, so bleibt jeder im derart aufgebauten Staate nur sich selbst unterworfen, es ist daher auch im Staate die Freiheit gewahrt<sup>1</sup>). Rousseaus staatsgründender Vertrag ist daher scheinbar reiner Gesellschaftsvertrag. Bei näherem Zusehen findet man jedoch, dass er ganz wie der Vertrag des Hobbes auch zugleich Unterwerfungsvertrag ist. Denn zwei Qualitäten hat das Individuum: als Teilhaber am Gemeinwillen ist es Bürger, als dem Gemeinwillen untergeben, Untertan?). Der Subjektionsvertrag ist daher durch den contrat social keineswegs beseitigt.

Aus diesem rationalen Tatbestand zieht Rousseau eine Reihe tiefeinschneidender Konsequenzen, die dem Bestehenden durchaus entgegengesetzt waren. Da der allgemeine Wille unvertretbar, unteilbar, unveräußerlich ist, so muß der Gegenstand des Gemeinwillens, das Gesetz, notwendig Gesamtbeschluss des souveranen Volkes sein, was auch immer die Form der Regierung sein mag, deren Aufgabe ja nichts anderes als Ausführung des Gesetzes ist. Der vernünftige, rechtmässige Staat ist und bleibt unmittelbare Demokratie, ein Gedanke, dessen gewaltige Wirkung sich bis auf den heutigen Tag herab in den Programmen der radikalen Parteien widerspiegelt.

sprechender Wendung von Haymann, a. a. O. S. 57 ff.; vgl. auch Rehm, Staatslehre, S. 267, und Gierke, Althusius, S. 348 ff.

<sup>1)</sup> Auf weitgehende Analogien dieser Lehre des Rousseau mit Gedanken des Spinoza hat Ad. Menzel, Wandlungen in der Staatslehre des Spinoza, 1898, S. 23 ff., aufmerksam gemacht. Die Idee, daß in der Demokratie jeder nur seinem Willen unterworfen bleibe, weist auf antike Anschauungen zurück. So Aristoteles, Pol. VI, 2, 1317b, 14 ff.: ητης μέν οὐν δημοχρατίας δρος οὐτος δεύτερος έντεῦθεν δ'ελήλυθε τὸ μή ἄρχες θαι, μάλιστα μέν ὑπὸ μηθενὸς, εὶ θὲ μή κατά μέρος καὶ συμβάλλεται ταύτη πρός την έλευθερίαν την κατά τὸ ἴσον."

<sup>2)</sup> A l'égard des associés ils . . . s'appellent en particulier citoyens, comme participant à l'autorité souveraine, et sujets, comme soumis aux lois de l'Etat, I, 6.

Auf Rousseau bauend und doch wieder in wichtigen Punkten selbständig hat sodann Kant<sup>1</sup>), dessen große Autorität die Vertragstheorie bis tief in das 19. Jahrhundert stützte<sup>2</sup>), die ausschließlich rationale Natur des Sozialvertrages ausdrücklich hervorgehoben, indem er sagt: "Der Akt, wodurch sich das Volk selbst zu einem Staate konstituiert, eigentlich aber nur die Idee desselben, nach der die Rechtmäßigkeit desselben allein gedacht werden kann, ist der ursprüngliche Kontrakt, nach welchem alle (omnes et singuli) im Volk ihre äußere Freiheit aufgeben, um sie als Glieder eines gemeinen Wesens, d. h. des Volkes als Staat betrachtet (universi), sofort wieder aufzunehmen." 8)

Die Kritik der Vertragslehre hat sich nur mit deren rationaler Seite zu beschäftigen. Die Vertragstheorie als Lehre vom
primären geschichtlichen Entstehungsgrund des Staates ist bei dem
Mangel jeglicher historischer Basis vom Standpunkte heutiger
Wissenschaft nicht ernst zu nehmen. Welche Bewandtnis es mit
den geschichtlichen Beispielen angeblicher Staatengründung durch

<sup>1)</sup> Und vor ihm Fichte in dem bereits zitierten Jugendwerk, das 1793, fast vier Jahre vor der Kantschen Rechtslehre, erschienen war.

<sup>2)</sup> Die zahlreichen Nuancen der nachkantischen Vertragslehre zu erörtern, würde an dieser Stelle zu weit führen, zumal sie keine originellen Ideen enthält. In ihr kehren aber auch die alten Irrtümer wieder. So erklärt noch Rotteck, II, S. 52, den Staatsvertrag für wirklich abgeschlossen, also zugleich für den rationalen und historischen Grund des Staates.

<sup>\*)</sup> Rechtslehre § 47. Ferner: "Der Geschichtsurkunde dieses Mechanismus nachzuspüren, ist vergeblich, d. i. man kann zum Zeitpunkt des Anfangs der bürgerlichen Gesellschaft nicht herauflangen (denn die Wilden errichten kein Instrument ihrer Unterwerfung unter das Gesetz, und es ist auch schon aus der Natur roher Menschen abzunehmen, dass sie es mit der Gewalt angefangen haben werden)." Ebenda § 52. Doch verdient hervorgehoben zu werden, dass in Deutschland vor Kant bereits Svarez bei Abfassung des Allg. Landrechts denselben Gedanken vertrat. Er gründet die dem Staatsoberhaupt zustehende Ausübung aller dem Staate gegen Mitglieder zustehenden Rechte auf den Grundsatz des Staatsvertrags und fährt fort: "Diesen Grund-Satz halte ich zwar nicht für historisch richtig, weil die Geschichte, wenigstens der allermeisten älteren und neueren Staaten beweisst, dass physische und moralische Unterjochung ihr Ursprung gewesen sey. Es ist aber doch philosophisch wahr, und wenigstens eine sehr bequeme Hypothese, um daraus die Rechte und Pflichten zwischen Regenten und Unterthanen zu erklären." Vgl. Stölzel, Carl Gottlieb Svarez, 1885, S. 384.

Vertrag hat, wird an anderer Stelle erörtert werden. Als historische Lehre war die Vertragstheorie die notwendige Konsequenz der Bildung einer Epoche, deren Kenntnis vom Urdasein des Menschengeschlechtes von der Vorstellung eines durch autoritäre Urkunden beglaubigten Zustandes der Staatslosigkeit ausging, aus dem die Menschen auf Grund rationeller Erwägungen, um bestimmte klar erkannte Zwecke zu erreichen, ausgetreten waren.

Die große Bedeutung und das jahrhundertelange Ansehen der Vertragslehre beruhen auf ihrem rationalistischen Grundgedanken, dem Individuum den Staat als vernünftiges Produkt seines eigenen Willens aufzuzeigen. Eine tiefere Rechtfertigung des Staates als die, welche dem Individuum nachweist, dass es selbst den Staat als notwendig erkannt und deshalb frei und bewulst geschaffen habe, dessen Anerkennung somit nur die Konsequenz seiner eigenen Tat sei, lässt sich auf den ersten Blick kaum denken. Diese Lehre ist überdies mit jeder anderen Ansicht von der historischen Entstehung des Staates zu vereinigen, indem sie, in klarer Weise zu Ende gedacht, nicht den vergangenen, sondern, wie jede Rechtfertigungslehre, ausschliesslich den gegenwärtigen und künftigen Staat auf eine rationale Basis stellen will 1). Selbst wenn blinde Naturkräfte den Staat in seiner gegenwärtigen Gestaltung ausgewirkt haben, warum sollte das Überlieferte nicht unserem geläuterten Wesen gemäß ausgestaltet werden, wie es ja mit anderen Institutionen, der Familie voran, geschehen ist? Darum hat man die Vertragstheorie mit nichten widerlegt, wenn man sie als unhistorisch nachweist für viele das in mancherlei Form wiederkehrende Hauptargument gegen sie. So ist es trotz ihrer ausdrücklichen Ablehnung nichts anderes als die naturrechtliche Lehre in neuer Form, die H. Spencer vorträgt, wenn er, den Spuren A. Comtes folgend, zwei Gesellschaftszustände einander gegenüberstellt, den kriegerischen auf Gesetz und den industriellen auf Vertrag beruhend, und dem letzteren die Zukunft vindiziert2), damit au das Ende der Geschichte stellend, was die Naturlehre bereits als Auch die auf kollektivistischer Basis aufderen Anfang ansah. gebaute freie Gesellschaft, wie sie der Sozialismus fordert und

<sup>1)</sup> Unter diesem Gesichtspunkte hält Eötvös, a. a. O. II, S. 61, an der Vertragslehre fest, die er klar als reine Rechtfertigungstheorie erkannt hat.

<sup>3)</sup> A. a. O. VIII, ch. 17, 18.

träumt, ist im Grunde nichts anderes als der Vertragsstaat, dem der an unerwünschten Zwang mahnende Namen des Staates aus agitatorischen Gründen aberkannt wird. Selbst wenn man jegliche atomistische Begründung des Staates energisch zurückweist und ihn als unmittelbares Produkt natürlicher und geistiger Kräfte, als Organismus irgendwelcher Art, auffasst, kann man nicht ohne weiteres den Gedanken ablehnen, dass das objektiv Notwendige als vernünftig auch gewollt werden könne, und dass in diesem vernünftigen, mit dem der anderen inhaltlich übereinund daher zusammenstimmenden Wollen für das Individuum die Rechtfertigung der Forderung liege, sich an das Ganze hinzugeben. Bewustes Wollen des objektiv Notwendigen ist ja der Grundgedanke, der tiefdurchdachte ethische Systeme durchzieht, wie im Altertum das der Stoa, in der neueren Zeit die Lehre Spinozas. Man muss sich eben vor Augen halten, das Sein und Anerkennung des Seienden zwei ganz verschiedene Dinge sind. Daher ist mit Schlagwörtern wie Atomismus, Mechanismus, Individualismus hier gar nichts widerlegt.

Der Fehler der Vertragstheorie und aller Rechtstheorien liegt vielmehr ausschließlich in ihrer falschen Auffassung vom Wesen des Rechtes. In allen ihren Nuancen geht sie aus von einem Rechte, das ohne alle gesellschaftliche Organisation existiert. Sie nimmt einen oder mehrere Sätze einer feststehenden staatlichen Rechtsordnung, um aus ihr den Staat herzuleiten, was nichts anderes als ein naives ὕστερον πρότερον ist. Wie lange Zeit hat es gedauert, ehe der Satz von der bindenden Kraft der Verträge, der dem Naturrecht so selbstverständlich erscheint, überhaupt gefunden wurde! Dass der blosse Konsens absolut verpflichtende Kraft habe, ist überdies auch heute ein nirgends in ausnahmsloser Geltung stehender Satz. Ferner ist es unmöglich, das objektive Recht für Inhalt und Rechtsfolgen des Grundvertrages aufzuweisen. Daher auch die lehrreiche und interessante Erscheinung, wie Naturrecht und Staatsvertrag von den verschiedenen Schriftstellern so konstruiert werden, dass ihre jeweiligen politischen Forderungen sich scheinbar deduktiv aus allgemeinen Prämissen ergeben, in welche doch mit offener oder versteckter Kunst die angebliche Konsequenz bereits hineingelegt war. Der größte Mangel der naturrechtlichen Begründung des Vertrages ist aber die Unmöglichkeit, die absolute Bindung des Individuums durch den einmal abgegebenen Konsens zu erweisen.

Ist der Mensch seinem Wesen nach frei, dann ist der Satz Rousseaus unwiderleglich, dass die Freiheit unverzichtbar sei, dann kann aber das Individuum kraft dieser unverzichtbaren Freiheit auch jederzeit den Vertrag lösen. Diese letzte logische Konsequenz der Naturrechtslehre ist in voller Klarheit von J. G. Fichte gezogen worden. Ändert jemand seinen Willen, so ist er von diesem Augenblick an nicht mehr im Vertrage; er hat kein Recht mehr auf den Staat, der Staat keins mehr auf ihn 1). Kann einer aus dem Staate treten, so können es mehrere. Diese stehen nun gegeneinander und gegen den Staat, den sie verließen, unter dem blossen Naturrechte. Wollen die, welche sich abgesondert haben, sich enger untereinander vereinigen und einen neuen Bürgervertrag auf beliebige Bedingungen schließen, so haben sie vermöge des Naturrechts, in dessen Gebiet sie sich zurtickgezogen haben, dazu das vollkommene Recht. — Es ist ein neuer Staat entstanden 2).

So ist denn die Vertragstheorie, logisch zu Ende gedacht, nicht staatsbegründend, sondern staatsauflösend. Wenn diese Folgerung aus ihr nur Fichte gezogen hat, so hat das seinen Grund darin, dass die anderen entweder kritiklos den Satz von der absolut bindenden Kraft der Verträge als nicht weiter anzuzweiselndes Dogma aufstellen oder dass neben dem Vertrag noch eine andere Macht zur Rechtsertigung des Staates herangezogen wird. Der Vertrag ist bei vielen nur causa proxima des Staates, hinter der als causa remota, sei es ein Naturtrieb, sei es ein höheres sittliches Gebot, steht, so dass diese Lehren in die Bahnen der psychologischen und ethischen Theorien einmünden.

Hat die Vertragslehre demnach ihr Ziel verfehlt, so war und ist ihre historische Wirkung geradezu unermesslich. Der ganze moderne Staat ist in seinem Bau und seinen Institutionen von

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 115. Die Unverbindlichkeit der Verträge kraft Naturrechts hatte früher schon Spinoza behauptet, daher seine Lehre vom staatsgründenden Vertrage (Tract. theologico-politicus c. XVI) nur auf freie Anerkennung des objektiv notwendigen menschlichen Machtverbandes durch seine Glieder zielt.

<sup>2)</sup> A. a. O. 148. Fichte fährt hierauf fort: "Zu jeder Revolution gehört die Lossagung vom ehemaligen Vertrage und die Vereinigung durch einen andern. Beides ist rechtmäßig, mithin auch jede Revolution, in der beides auf die gesetzmäßige Art, d. i. aus freiem Willen, geschieht."

ihr auf das tiefste beeinflusst worden. An dieser Stelle sei nur kurz erwähnt, dass die Idee ausdrücklicher Freiheitsrechte, die Forderung der Errichtung des Rechtsstaates und die Erfüllung dieser Forderung durch richterliche Garantierung des gesamten, also auch des öffentlichen Rechtskreises der Individuen auf sie zurückzuführen ist. Die Grundsätze der liberalen politischen und ökonomischen Parteien sind unter ihrem tiefgreifenden Einfluss gebildet worden. Durch die enge Verbindung, in welcher sie mit der neueren Lehre von der Volkssouveränetät steht, hat sie auch das Fundament für die aus deren Prinzipien abgeleiteten Folgerungen gelegt. In der französischen Plebiszitslehre, in dem schweizerischen und amerikanischen Verfassungsreferendum lebt sie ebenso fort wie in den politischen Forderungen der deutschen Sozialdemokraten. Im vorigen Jahrhundert unbestritten herrschend, hat sie in Europa eine alte Welt in Trümmer geschlagen und jenseits des Ozeans eine neue schaffen helfen. Denn politische Lehren, hierin den religiösen gleichend, wirken nicht durch das Mass abstrakter Wahrheit, das ihnen innewohnt, sondern durch die Stärke und Tiefe, mit der sie die Geister zu beherrschen imstande sind.

Der Fehler, sich auf eine vorstaatliche Rechtsordnung zu stützen, ist allen Rechtstheorien gemeinsam. Seit dem klaren Einblick in das Wesen des Rechts, den die Wissenschaft der Gegenwart gewonnen hat, gehören sie der Vergangenheit an, mag immerhin ihre Wirkung tatsächlich noch bis in die Zukunft dauern.

#### 4. Die ethische Theorie.

Den Staat als eine sittliche Notwendigkeit nachzuweisen und dadurch vor dem Individuum zu rechtfertigen, liegt bereits in der Konsequenz der religiösen Theorie, indem der den Staat gründende göttliche Willensakt zugleich eine sittliche Forderung an den einzelnen enthält, ihn anzuerkennen. Aber auch unabhängig von religiöser Grundlage tritt die ethische Begründung des Staates seit alter Zeit auf. Für die antike Philosophie in ihrer Vollendung ist ein menschenwürdiges Leben außerhalb des Staates undenkbar. Bei Plato und Aristoteles wird der Mensch erst in der staatlich geordneten Gemeinschaft zum Menschen im vollen Sinne, da nur in dieser sich die ganze Menschennatur entfalten kann. Außerhalb des Staates wäre er

ein Gott oder ein Tier; die sittliche Vollendung, die zu erstreben Bestimmung des Menschen, ist nur im Staate möglich. Aber auch die neuere naturrechtliche Lehre behauptet, wie bereits angedeutet, häufig ein sittliches Gebot als causa remota des Staates. So schon Hobbes. Ihm ist es die mit dem Moralgesetze übereinstimmende lex naturae fundamentalis, die Frieden zu suchen gebietet, der dauernd nur im Staate zu finden ist 1). Nach den Prinzipien Chr. Wolffs folgt aus der höchsten moralischen Pflicht der Vervollkommnung die Notwendigkeit der Errichtung des Staates<sup>2</sup>). Das Rechtsgesetz erklärt Kant zugleich für einen kategorischen Imperativ und damit auch die Begründung der menschlichen Vereinigung unter Rechtsgesetzen, als welche ihm der Staat sich darstellt<sup>8</sup>). Noch energischer hat es Fichte als absolute Gewissenspflicht bezeichnet, sich mit anderen zu einem Staate zu vereinigen, durch freien Willen den Vernunftstaat zu realisieren. Das Rechtsgesetz, sagt er in seinem letzten Werke, enthält zugleich ein sittliches Gebot an jedermann, es zu erkennen und sodann es zu befördern. an der Aufgabe, schliesslich den Vernunftstaat zu realisieren, nicht mitarbeiten will, der verletzt des anderen Recht; einen solchen hätte man nicht zu dulden, sondern wie eine wilde Naturmacht zu bändigen 4). In anderer Weise aber als die Naturrechtslehre hat, auf antiken Anschauungen fulsend, Hegel die sittliche Notwendigkeit des Staates behauptet, indem er den Staat als höchste

dialektische Entwicklungsstufe des objektiven Geistes darstellt

und ihn als die Wirklichkeit der sittlichen Idee bezeichnet. Indem

der Staat so die gegenständlich gewordene Sittlichkeit ist, ist er

an sich vernünftig, und damit ist es höchste Pflicht des einzelnen,

Mitglied des Staates zu sein<sup>5</sup>). Der Gedanke der ethischen Not-

wendigkeit, den Staat anzuerkennen, ist sodann in der späteren

Literatur bis auf unsere Tage hinab mannigfach variiert worden 6).

<sup>1)</sup> De cive II, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Jus naturae, II, §§ 78, 79, VIII, § 1.

<sup>3)</sup> A. a. O. Einleitung § C, § 45.

<sup>4)</sup> Staatslehre oder über das Verhältnis des Urstaates zum Vernunftreich (1813), WW. IV, S. 434.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Philosophie des Rechts, § 258.

<sup>6)</sup> Z. B. Schmitthenner, Grundlinien des allg. oder idealen Staatsrechts, 1845, S. 263; H. A. Zachariae, I, S. 63; Zöpfl, I, S. 80; H. Schulze, Einleitung, S. 153; Ahrens, I, S. 271; Trendelenburg, S. 330.

Er steht in naher Beziehung mit der folgenden Theorie, deren Darstellung zunächst sich hier anzuschließen hat.

## 5. Die psychologische Theorie.

Auf dem Boden dieser Lehre steht die große Zahl derer, die den Staat als eine historische Notwendigkeit betrachten, obwohl dies bei der großen Unklarheit, die so häufig in der politischen Literatur herrscht, vielen nicht zum Bewusstsein gekommen ist. Da der Staat nicht außerhalb der Menschen existiert, vielmehr sein Leben fortwährend durch menschliche Aktionen vollzieht, so kann die behauptete geschichtliche Notwendigkeit, klar, also wissenschaftlich erkannt, nur als psychologische bezeichnet werden. Alle daher, die den Staat als ein Gebilde der Natur, als ein Produkt des Volksgeistes, als eine geschichtliche Tatsache bezeichnen und dadurch rechtfertigen, gehören hierher. Der Ahnherr aller dieser Lehren ist Aristoteles in seinen berühmten Ausführungen über die staatliche Anlage des Menschen und die Wirkung des zu höheren sozialen Bildungen hindrängenden Ergänzungsstrebens. Auch mit anderen Theorien steht die psychologische Lehre in engerem oder loserem Zusammenhang, so mit der naturrechtlichen, insofern sie in bestimmten menschlichen Trieben (Geselligkeitstrieb, Nützlichkeitsstreben, Furcht), den Motor zur Staatenbildung erblickt. Namentlich aber tritt sie in neuerer Zeit im Verein mit der ethischen Theorie auf, indem die historisch-psychologische Erscheinung des Staates zugleich als vernünftig behauptet wird 1). Das geschichtlich Gewordene trägt in solcher Auffassung die sittliche Anforderung in sich, es als ein Vernünftiges anzuerkennen. Anderseits aber wird bei der Abwendung von der Metaphysik, die heute vorherrscht, die Frage nach der absoluten Vernunftigkeit des Staates in der Regel nicht mehr berührt und von Philosophen<sup>2</sup>) wie Historikern eine rein psychologische Rechtfertigung des Staates aus seinem in der menschlichen Organisation beruhenden, historisch notwendigen Dasein vorausgesetzt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Daher können viele Anhänger der ethischen Theorie auch hier genannt werden. Ferner Lasson, S. 298 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In den neuesten Systemen der Ethik von Wundt, Paulsen, Höffding, die doch ex professo vom Grunde des Staates zu handeln hätten, wird diese Frage nicht erörtert, oder doch nur gestreift.

Die Kritik der in den beiden zuletzt dargestellten Theorien enthaltenen, heute herrschenden Lehren ist mit der nun folgenden systematischen Erörterung des Problems zu verbinden.

# III. Systematische Entwicklung der Rechtfertigungslehre.

Der kritische Überblick der bisher aufgestellten Theorien ergibt, dass es sich für sie alle nicht um Begründung der staatlichen Gemeinschaft in ihrem ganzen Umfange handelt, sondern nur um eines ihrer Elemente, nämlich des Imperiums, der Herrschafts- und Zwangsgewalt. Denn sie allein bezeichnet den Punkt, wo dem Einzelwillen ein anderer mit dem Anspruch entgegentritt, ihn zu bestimmen und nötigenfalls zu beugen, ja sogar zu vernichten. Daher ist es die Existenz einer Zwangsgewalt, die notwendig die Frage hervorruft: Warum soll das Individuum sie sich gefallen lassen? Wenn die psychologische Theorie auf die menschliche Anlage zum Staate hinweist, so liegt darin keine befriedigende Antwort. Denn nur die Gemeinschaft, das Leben in der Gesellschaft kann aus der geselligen Natur des Menschen deduziert werden, nicht aber die Zwangsorganisation oder Zwangsgewalt. Aristoteles erklärt in seiner Lehre von der Entstehung des Staates nur die Gesellschaft; fehlt doch seiner Staatsdefinition das wesentliche Merkmal der Staatsgewalt 1). jeder Verband, am meisten aber der höchste, Autarkie besitzende, mit einer die Verbandszwecke versorgenden, den Widerstand der Glieder brechenden Gewalt ausgerüstet sein müsse, begründet er nirgends, setzt es vielmehr als selbstverständlich und daher keines Beweises bedürftig voraus. Ebensowenig befriedigt die auf Grund der landläufigen Auffassung der aristotelischen Ansichten<sup>2</sup>) in der Gegenwart häufig vorgetragene Lehre von dem natürlichen, organischen Werden des Staates. Denn staatlicher Zwang wird jederzeit von bewusst Handelnden gegen bewusst Handelnde geübt; nicht um unbewusst-organische, sondern um

<sup>1)</sup> ή δ' ξχ πλειόνων χωμῶν χοινωνία τέλειος πόλις ἤδη, πάσης ἔχουσα πέρας της αὐταρχείας ώς ἔπος εἴπειν, γινομένη μέν οὐν τοῦ ζην ἕνεχεν, οὐσα δὲ τοῦ εὐ ζῆν. Polit. I, 2, 1252 b, 27 ff.

<sup>3)</sup> Aristoteles spricht I, 2, 1253 a, 30, von der "ὁρμή", die in allen auf Bildung des Staates gerichtet ist. Das ist aber nichts anderes als der Geselligkeitstrieb, der durch die höchste Form der Gesellschaft befriedigt wird, die Aristoteles nur durch ihren Zweck, nicht aber durch ihre Struktur von anderen Gesellschaftsformen scheidet.

bewusst-wilkürliche Vorgänge handelt es sich beim Dasein und Wirken der staatlichen Zwangsgewalt. Diese Zwangsgewalt gar auf einen organischen Staatstrieb zurückzusühren, ist ein durchaus verkehrter Gedanke; einen Trieb, sich beherrschen zu lassen, dürste wohl kein Psychologe anerkennen; Aristoteles behauptet das nicht einmal vom Sklaven. In Wahrheit meinen auch die Anhänger des "Staatstriebes" nichts anderes als den Gesellschaftstrieb.

Aber auch der Hinweis auf die ununterbrochene historische Existenz des Staates genügt für die Lösung der vorliegenden Frage nicht, denn gar manche seit undenkbaren Zeiten nachweisbare Institution hat später ihr Wesen geändert oder schliesslich Auf Grund der historischen Erselbst ihr Dasein verloren. fahrungen, die Augustinus zu Gebote standen, konnte er den Satz aufstellen, dass die Sklaverei so lange dauern werde als der irdische Staat. Die anarchistische und sozialistische Geschichtsphilosophie leugnen nicht, dass Vergangenheit und Gegenwart den Zwangsstaat als notwendige historische Erscheinung zeigen, und fordern trotzdem, die eine Staatslosigkeit, die andere einen Staat ohne Zwangsgewalt für die durch menschliche Tat zu realisierende Zukunft. Die psychologisch-historische Theorie erklärt mit nichten die Notwendigkeit der staatlichen Zwangsgewalt. Von ihr aus ist und bleibt der Staat eine historische Kategorie, der als solcher niemals der Charakter einer Rechtfertigung innewohnen kann. Sie erklärt das Sein, aber nicht das Seinsollen des Staates.

Um den Staat zu rechtfertigen, bedarf diese Lehre demnach einer Ergänzung. Sie wird allerdings nicht darin liegen können, dass der Philosoph durch einen Machtspruch den Staat für vernunftnotwendig erklärt, wie es bisher von den meisten Vertretern der ethischen Theorie geschehen ist, die das historisch Gegebene oder zu Erreichende zu Elementen eines metaphysischen Weltbildes sublimierten. Vielmehr kann der Nachweis der Notwendigkeit des Staates nur durch sorgsältige Betrachtung der gegebenen Welt und der Personen, für welche er bestimmt ist, geführt werden. Nicht geführt kann er werden für die, welche grundsätzlich die Welt und den historischen Prozess verwersen, also z. B. für extreme religiöse Anarchisten und jene Nihilisten, die nur zerstören und nicht aufbauen wollen und jede Diskussion ihres Beginnens abweisen. So wenig der entschlossene Selbstmörder vom Werte des Lebens, so wenig werden solche vom

Werte des Staates überzeugt werden können. Gerichtet werden kann die Rechtfertigung des Staates nur an diejenigen, welche grundsätzlich die Kultur und daher auch deren Bedingungen bejahen. Für diese, möge ihr Standpunkt sonst auch noch so extrem und staatsfeindlich sein, ergibt aber wissenschaftliche Untersuchung folgende unverrückbare Resultate.

Alles erspriessliche menschliche Wirken ist nur möglich unter der Voraussetzung des Bestehens von Organisationen, d. h. von festen, konstanten Verbindungen einer Mehrheit menschlicher Willen. Sowohl zu gemeinsamer Abwehr von Störungen als auch zu gemeinsamer schaffender Arbeit haben stets Organisationen der mannigfaltigsten Art und von den verschiedensten Werten bestanden und bilden sich fort und fort innerhalb des staatlichen Verbandes. Schon diese, überwiegend durch freien Willen ihrer Glieder geschaffenen Verbände bedürfen einer mit Machtmitteln ausgerüsteten Organisation, um zu existieren und ihre Zwecke zu erfüllen. Ohne das Dasein einer, wenn auch noch so leichten Disziplinargewalt vermag kein, noch so locker gestalteter Verein und keine geordnete Versammlung ungestört ihre Tätigkeit auszuüben.

Ist nun schon die Erreichung partikularer Lebenszwecke ausschliesslich durch den isolierten Menschen unmöglich, so ist das in noch höherem Grade der Fall mit der Gesamtheit der Lebenszwecke. Diese können vom Individuum nur verfolgt und erreicht werden unter der Voraussetzung des Daseins einer Rechtsordnung, die sowohl jedem die Schranken seines Handelns absteckt, als auch den Einzelwillen im Gemeininteresse in vorausbestimmte Bahnen lenkt. Allerdings wirkt nicht nur das Recht schrankenziehend und regulierend. Allein die anderen sozialen Mächte, die ebenfalls solche Wirkung haben, sind für sich allein nicht binreichend, diese Schranken unter allen Umständen zu sichern. Wer das leugnet und meint, dass ein mutualistisches System des wirtschaftlichen Verkehrs eine natürliche, sich stets durchsetzende Harmonie der menschlichen Interessen hervorrufen oder dass vernünftige Selbstsucht oder irgendein anderes Element unserer psychischen Ausstattung bewirken werde, dass Verkehrsnormen, die sich ohne Rechtszwang realisieren 1), als Bedingungen des

<sup>1)</sup> Worin der Unterschied beider Gattungen von Regeln besteht, wird unten Kap. XI erörtert werden. Stammler, Theorie des Anarchis-

sozialen Lebens genügen, der hat, wie alle Utopisten, eine falsche und einseitige Grundansicht vom Wesen des Menschen, indem er in unklarem Optimismus den Meuschen für sozial vollkommen hält und die Schwächen der menschlichen Natur nicht ihr, sondern den äußeren Verhältnissen zuschreibt. Diese modernen, die Notwendigkeit des Staatszwanges negierenden anarchistischen Lehren 1) bezeichnen die letzte logische und praktische Konsequenz der naturrechtlichen Rechtslehre, die den Rechtszwang nicht, wie sie beabsichtigte, aus dem Willen des Individuums, sondern aus einer anderen causa remota abzuleiten gezwungen war. Macht man aber Ernst mit der Lehre, dass individueller vernunftiger Wille letzter Grund der sozialen Institute sein müsse, so ergibt sich der Rechtszwang als unmöglich; er ist und bleibt nackte Gewalt 2). Bei näherem Zusehen findet man bald, dass der Mensch der anarchistischen Theorie das naturrechtliche blutleere Schemen des ausschliesslich durch verständige Motive bestimmten, von Hause aus geistig reifen Menschen ist, des alten biblischen Adam, der bei ihr seine letzte sichere Zufluchtsstätte gefunden hat. Nur wird dieser Adam von keiner Erbsünde berührt und kann daher sein rationalistisches Dasein in seinen Kindern in Form einer staatslosen Gesellschaft ruhig fortsetzen. Aber auch die sozialistische Wendung des anarchistischen Gedankens, die den Staat

mus, S. 24, und Wirtschaft und Recht, S. 125 ff., 487 ff., stellt der Rechtsregel die Konventionalregel gegenüber, die ihm zufolge nur kraft Einwilligung der ihr Unterstellten gelten soll, eine schiefe Auffassung der nichtjuristischen sozialen Normen, die überdies das ganze dispositive Recht des Rechtscharakters beraubt und zur "Konventionalregel" stempelt. Aus der Tatsache, dass ich mich einer sozialen Norm entziehen kann, folgt keineswegs auch, dass sie nur vermöge meiner Einwilligung gelte. Die Geltung solcher wie aller Normen beruht auf innerer Erfahrung, die von der dunkeln Empfindung bis zur klaren Überzeugung gehen kann, dass man durch die Norm verpflichtet sei, nicht auf der Möglichkeit, ihre Geltung zu verneinen. Stammler operiert mit dem Begriff des Geltens, ohne ihn irgendwie zu erklären. Und doch müsten Untersuchungen wie die seinen zuerst die kritische Frage erörtern: Was heist eine gültige Regel, und wie ist ein Gelten für den Willen möglich?

<sup>1)</sup> Das einzige dieser so mannigfaltige Nuancen aufweisenden anarchistichen Lehren gemeinsame Element. Vgl. Eltzbacher, a. a. O. S. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das ist treffend hervorgehoben von Bernatzik, Der Anarchismus, in Schmollers Jahrbuch XIX, 1895, S. 15 f.

als eine historische Episode betrachtet, leidet an demselben rationalistischen Optimismus, der eine in ungezählten Exemplaren vorhandene, fleischlose Puppe mit demselben, stets gleichbleibenden ethischen Normalgehalt als die Grundlage der Gesellschaft ansieht: den in Freiheit dressierten, immer arbeitslustigen und kollektivistisch gestimmten Menschen. Kraft der durch keine Theorie zu beseitigenden ethischen Minderwertigkeiten würde indes auch die sozialistische Zukunftsgesellschaft die Erscheinung des Verbrechens kennen. Wäre das Privateigentum an Produktionsmitteln in Kollektiveigentum verwandelt, so gabe es noch eine Fulle verbrecherischer Angriffe auf Person und Freiheit, vor allem aber eine Defraudation an der gesellschaftlichen Arbeit. Sodann könnte eine sozialistische Gesellschaft nicht ohne eine mit unbedingter Befehlsgewalt ausgerüstete Leitung der ökonomischen Produktion existieren, deren Zwangsmacht gegen Widerstrebende wegen des gesteigerten sozialen Wertes der individuellen Tätigkeit viel größer sein müßte, als die des heutigen Staates. Für die tausendfältigen sozialen Interessen, die einer umsichtigen Zentralisation bedürfen, wie vor allem das Verkehrswesen, müsten beruflich gebildete und dauernd angestellte Beamte vorhanden Daher sind alle Phrasen von freier Gesellschaft und Aufhebung des Staates, die mit so großer Energie in der neueren sozialistischen Literatur vorgetragen werden, eitel, den wahren Sachverhalt nur dem Unkundigen verhüllend 1).

Aber auch wenn wir die Möglichkeit einer materiell auf reiner Interessenharmonie, formell nur auf nichtjuristischen Verkehrsregeln beruhenden Organisation des Gemeinlebens als reale Möglichkeit zugäben, so würde doch der Zwang des freien Verbandes gegen das Individuum nur andere, grausamere Formen annehmen als der staatliche Rechtszwang?). Ein dauernd nur

<sup>1)</sup> Vgl. von sozialistischer Seite die zutreffenden kritischen Ausführungen von Ed. Bernstein, Zur Geschichte und Theorie des Sozialismus, 1901, S. 197 ff.

<sup>2)</sup> Stammler, Theorie des Anarchismus, S. 42 f., gründet gemäß seiner Lehre von der Konventionalregel die Berechtigung der Rechtsordnung auf ein ganz untergeordnetes Moment: dass sonst Handlungsunfähige aus der Gemeinschaft ausgeschlossen blieben. Hat man aber erkannt, dass die Geltung nichtjuristischer sozialer Regeln nicht notwendig von der Einwilligung der Gesellschaftsglieder abhängt, so schwindet dieses Argument. Elternliebe, humane Überzeugungen, praktische Erwägungen bilden die nichtjuristische und auch nicht

auf freiem Willen der Mitglieder beruhender Verband würde niemand den Anspruch auf Aufnahme in einen solchen Verband geben, es könnten daher viele als den anderen aus irgendwelchem Grunde unsympathisch gänzlich isoliert bleiben und damit dem Untergang geweiht sein. Sodann müste nicht nur jedem der Austritt aus dem freien Verbande freistehen, sondern auch den anderen, die den Verkehr mit einer bestimmten Person aus irgendwelchem Grunde nicht fortsetzen wollen, ein Ausstoßungsrecht gegeben sein: wie einer mit allen so könnten alle mit einem jederzeit den Verband lösen. Sie würden es zweifellos tun, wenn der eine konstant gegen die Zwecke des ganzen handelte. Daher wurde auch ein ohne Herrschergewalt konstituierter, auf nichtjuristischen Verkehrsregeln ruhender Verband die Strafe kennen, und zwar die Ausstolsungsstrafe, die Friedloslegung, die Exkommunikation, die viel härter träfe, als heute die schwersten staatlichen Strafen. Die Ausstolsungsstrafe würde aber die Sanktion für die freiwillige Unterwerfung unter andere, vom Verbande für das Verbleiben in ihm aufgestellte Regeln bilden 1). Daher hätte auch ein solcher Verband sein Recht und seinen Zwang. Höbe man irgendwo durch Gesamtbeschluß den Staat auf, um eine freie Gesellschaft in irgendwelcher Form an dessen Stelle zu setzen, so würden Recht und Zwang und mit ihnen das Imperium sofort wieder in anderer Form zurückkehren 2).

In Wahrheit aber ist es nur die Rechtsordnung, möge sie im konkreten Falle noch so mangelhaft sein und die einen über Gebühr erhöhen, die anderen zu tief hinabdrücken, dem Mächtigen

konventionelle Regel aus, dass für die Handlungsunfähigen zu sorgen sei. Von Stammlers Standpunkt aus ließe sich daher "das Recht des Rechtes" überhaupt nicht erweisen. In Wirtschaft und Recht, S. 551 ff., rechtfertigt er allerdings das Recht anders und zutreffender als notwendiges Mittel zu einer allgemein gültigen Gesetzmäsigkeit des sozialen Lebens der Menschen (namentlich S. 557).

<sup>1)</sup> Wie furchtbar die Vereinsgewalt dem einzelnen Mitgliede auf dem Boden der heutigen gesetzlichen Vereinsfreiheit werden kann, beweisen die höchst lehrreichen Daten und Ausführungen von A. Leist, Untersuchungen zum inneren Vereinsrecht, 1904, namentlich S. 3 ff. und 99 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eine vorzügliche Kritik der sich in den Einzelheiten so sehr widersprechenden anarchistischen Lehren bei A. Menger, Neue Staatslehre, S. 7 ff., wo namentlich auch dargelegt wird, dass zwischen den verschiedenen anarchistischen Gruppen notwendig Streit entstehen müsse und jedes Mittel der friedlichen Streitentscheidung fehlen würde.

hold sein, dem Schwachen kärglichen Schutz erteilen, welche die Möglichkeit eines gesellschaftlichen Lebens garantiert. Ihr gänzliches Fehlen ließe die natürlichen Machtverbältnisse in noch ganz anderer Weise walten, als es selbst die unbilligste Rechtsordnung zuzugeben imstande ist 1). Wenn irgendein Satz richtig ist, so der, dass das bellum omnium contra omnes die notwendige Folge des Fehlens von Staat und Recht wäre. In solchem allgemeinen Kriege würden sich aber sofort tatsächliche Macht- und Abhängigkeitsverhältnisse bilden. Das lehrt uns die Zeit unvollkommensten Rechtsschutzes, die das Mittelalter so häufig, am stärksten in der Zeit des Interregnums, aufweist. Die Unterschiede zwischen dem Starken und dem Schwachen, dem Rücksichtslosen und dem Mitleidigen, dem Gütigen und dem Schurken aufzuheben, ist keine Macht der Welt imstande, und darum ist es nicht zweifelhaft, welchem von diesen Typen in der rechtlosen und entrechteten Gesellschaft der Sieg bestimmt wäre.

Dazu kommt noch, dass alle Berechnung der Zukunft als notwendiger Bedingung sozialen Handelns nur auf Grund des Rechtes möglich ist. Die Wirkung egoistischer oder altruistischer Motive auf andere Individuen auch nur einigermaßen sicher zu berechnen, ist vermöge der unendlichen ethischen Mannigfaltigkeit der Individuen, die nur dem Doktrinar unbekannt ist, unmöglich. Nur das Recht und die es garantierende Herrschergewalt können jene Mannigfaltigkeit derart einengen, dass man im Verkehre mit einer gewissen Sicherheit auf den gesellschaftlichen Charakter der Handlungen anderer zu bauen vermag. Die von dem Naturrecht behauptete ursprüngliche rechtliche Gleichheit der Menschen findet in Wahrheit erst in der staatlichen Rechtsgemeinschaft in der Richtung statt, dass jeder voraussetzt, jeder andere werde durch Rechtsnorm und Rechtszwang in gleicher Weise bestimmt.

Wer also nicht des Glaubens lebt, dass blindwirkende Instinkte oder allgemeine sittliche Vollendung das Neben- und Miteinanderexistieren der Menschen besser garantieren würden als das Recht, muss dieses als notwendig anerkennen. Tier oder Gott, die alte aristotelische Alternative, gilt in alle Ewigkeit für das von Natur staatslose Geschöpf.

<sup>1)</sup> Vortrefflich hat Merkel, Jurist. Enzyklopädie, S. 21, hervorgehoben, das das konkrete Recht stets mit einem gewissen Masse von Ungerechtigkeit behaftet ist.

So fällt denn die Frage nach dem Grunde des Staates wesentlich zusammen mit der nach dem Grunde des Rechtes 1). Diese alte und ewig neue Frage hat bereits vor Jahrtausenden die richtige Antwort gefunden. Noch ist keine bessere Lösung des Problems aufgestellt worden als die, welche ihr Aristoteles hat zuteil werden lassen in jener Stelle der Politik, die zu den tiefsten Einsichten zählt, welche der Mensch von seinem Wesen gewonnen hat: "Wie der Mensch, wenn er im Staat seine Vollendung findet, das beste unter allen Geschöpfen ist, so ist er losgelöst von Gesetz und Recht das allerschlimmste. Ist ja gerüstetes Unrecht das gefährlichste. Und der Mensch ist geschaffen mit einer Rüstung zu Einsicht und Tugend, kann dieselbe jedoch gar leicht zum Gegenteil gebrauchen; deshalb ist er auch ohne Tugend das wildeste und ruchloseste Geschöpf, schlimmer als alle anderen in Unzucht und Völlerei. rechtigkeit nun aber (der Gegensatz zu jenem gefährlichen Unrecht) ist an den Staat gebunden; denn das Recht ist nichts als die Ordnung der staatlichen Gemeinschaft, und es bestimmt seine Entscheidung nach dem Begriff der Gerechtigkeit"2).

Wenn so eine wissenschaftliche Begründung des Staates möglich ist, so wäre es weit gefehlt, daraus zu schließen, daß sich irgendeine bestimmte Form des Staates, eine Verteilung der Herrschaftsbefugnisse in ihm, irgendwie aus einem allgemeinen Prinzipe als allein gerechtfertigt ableiten liesse. Gerade weil zu allen Zeiten politische und soziale Parteien und ihre theoretischen Partisane in derartige Lehren zu verfallen geneigt sind, muss die ernste Wissenschaft solches Beginnen von sich abweisen. Einen allgemein gültigen Idealtypus des Staates könnte man nur auf Grund metaphysischer Prinzipien behaupten, über welche Übereinstimmung niemals stattfinden wird. Jeder Einzelstaat aber in seiner konkreten Ausgestaltung ist das Werk geschichtlicher Mächte, deren Wirkung sich zwar begreifen, aber niemals als absolut vernünftig und daher schechthin anzuerkennend darstellen lässt. Der praktischen Politik und den Wünschen der Parteien bleibt ihr Recht, das Gegebene zu verändern, gewahrt,

<sup>1)</sup> Wenn auch nicht nur im Staate Recht sich bildet, so bedarf doch alle Rechtsbildung zu aller Zeit eines höchsten Macht- und Rechtsverbandes. Man erinnere sich, was früher über die dynamische Natur des Staatsbegriffes gesagt wurde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pol. I, 2, 1253 a, 31 ff.

wissenschaftliche politische Untersuchung kann und soll Verbesserungen anbahnen. Eine Wissenschaft aber, die Parteiansprüchen absolute Geltung unterlegt und irgendeinen empirischen Staatstypus rationalisiert und für den allgemein gültigen erklärt, verfehlt ihr Ziel. Sie überzeugt nicht die noch nicht Überzeugten und erzeugt statt gehoffter Zustimmung unerwünschte Opposition, wie jeder erkennt, der die innere Verkettung der politischen Theorien in ihrer geschichtlichen Abfolge erforscht und dadurch die Einsicht erlangt hat, dass jede Apotheose irgendwelcher staatlicher Zustände sofort die schärfste Kritik und die Rationalisierung entgegengesetzter Verhältnisse hervorgerufen hat.

Daher kann auch die Rechtfertigung des Staates immer nur den gegenwärtigen und künftigen Staat vor Augen haben. Vergangenheit steht als historische Tatsache hinter uns; sie als ein Anzuerkennendes nachzuweisen, ist vergebliche Mühe. Metaphysische Konstruktion mag das Gewesene als vernünftig oder als naturnotwendig erklären, das Individuum kann nur vom Standpunkt seines sittlichen Bewusstseins aus urteilen, dem das millionenfache Weh und Elend, das die sozialen Verhältnisse der Vergangenheit, zweifellos auch unter gewaltiger Mithilfe menschlicher Schuld, gezeitigt haben, niemals als unabänderliches Schicksal begreiflich ist. Bezeichnend ist es, dass die Marx-Engelssche Geschichtsphilosophie, die den Staat für die Zukunft verwirft, ihn nach rückwärts zu rechtfertigen unternimmt und damit einerseits jedes Werturteil über die Vergangenheit abschneidet und anderseits dennoch das nach rückwärts Anzuerkennende als das zu Überwindende erklärt. Die wahre Konsequenz einer solchen Lehre wäre aber die Verwerfung jeder praktischen Anforderung an den Willen auch für die Zukunft. Denn wenn die Geschichte von einer von allen individuellen Entschlüssen unabhängigen, jenseits von Gut und Böse stehenden ehernen Notwendigkeit durchwaltet ist, dann setzt sich das Notwendige von selbst durch und bedarf keiner Anerkennung von seiten des Individuums.

Aber mit solcher Anschauung stehen wir auf dem Boden alter, wohlbekannter metaphysischer Theorien, die in der Hegelschen Dialektik ihren Gipfelpunkt erreicht haben. Individuum aus dem geschichtlichen Prozesse ausschaltet, der hat es leicht, die hier behandelte Frage gänzlich zu verwerfen, da die Substanz, der Weltgeist, die Materie, oder wie sonst das große x heißen mag, über den Köpfen und durch die Köpfe der

Individuen ihr Werk verrichten. Wenn aber trotzdem auch alle derartigen Systeme eine mehr oder minder klare Rechtfertigungslehre der gesellschaftlichen Institutionen enthalten, so ist das der sicherste Beweis dafür, dass unsere Frage nicht zu umgehen und durch keine Klügelei aus der Welt zu schaffen ist.

Wenn der Staat für Gegenwart und Zukunft gerechtfertigt ist, so liegt darin zugleich die Aufforderung an ihn, sein Dasein mit einem materiell gerechtfertigten Inhalt zu erfüllen. Der Staat in seiner konkreten Ausgestaltung, in der Fülle seines geschichtlichen Daseins wird aber nur gerechtfertigt durch die Zwecke, die er vollbringt. So leitet die Lehre von der Begründung des Staates zu ihrer notwendigen Ergänzung hinüber: der Lehre von den Staatszwecken.

## Achtes Kapitel.

### Die Lehren vom Zweck des Staates.

#### I. Das Problem.

Die Lehren vom Staatszwecke haben ähnliches Schicksal gehabt wie die von der Rechtfertigung des Staates, mit denen sie innig verknüpft sind. Lange Zeit standen sie im Mittelpunkt der staatswissenschaftlichen Diskussion, namentlich in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts, wo sogar die Behauptung aufgestellt wurde, dass die ganze Erkenntnis des Staates von der richtigen Erkenntnis seiner Zwecke abhänge<sup>1</sup>). In der neuesten Zeit aber hat man die Frage nach dem Zwecke des Staates entweder nicht mehr selbständig untersucht oder gänzlich ignoriert oder endlich die Frage selbst als eine müssige und daher gar nicht zu erhebende erklärt. Zwar hat noch Holtzendorff seine Politik ganz auf die Lehre vom Staatszweck aufgebaut, allein sein Vorgang ist in der neuesten Literatur vereinzelt geblieben.

Um sich über Wesen und Bedeutung der hier zu erörternden Probleme Klarheit zu verschaffen, ist es notwendig, genau festzustellen, um was es sich bei ihnen handelt, zumal die Verwirrung in den Ansichten hierüber grenzenlos ist. Unter dem Zweck des Staates können nämlich drei gänzlich verschiedene Probleme zusammengefalst werden. Es kann gefragt werden, welcher Zweck der Institution des Staates in der Ökonomie des historischen Geschehens im Hinblick auf die letzte Bestimmung der Menschheit zukomme, ferner welchen Zweck ein individuell bestimmter Staat im geschichtlichen Zusammenhang gehabt habe oder habe, und endlich, welchen Zweck die Institution des Staates in einem ge-

<sup>1)</sup> Vgl. über diese Theorien Murhard, Der Zweck des Staates, 1832, S. 3 ff.

gebenen Zeitpunkt für die ihr Eingegliederten und damit für die Gesamtheit besitze 1). Von diesen drei möglichen Fragen ist die erste und zweite mit den Mitteln empirischer Forschung nicht zu beantworten. Mit der Fragestellung selbst hat man sich in das Gebiet metaphysischer Spekulation, meistens aber in das Reich willkürlicher und haltloser Einfälle begeben; daher ist für den, der den Boden der empirischen Forschung nicht verlassen will, die ganze Fragestellung eine müsige. Ich will diese beiden Fragen als die nach dem objektiven Zweck des Staates bezeichnen, und zwar die erste als die nach dem universalen, die zweite als die nach dem partikularen objektiven Staatszweck.

Im Zusammenhang der philosophischen Systeme ist seit Plato die Frage nach dem universalen objektiven Staatszweck häufig aufgeworfen und beantwortet worden. Sie steht im Mittelpunkte der politischen Spekulation des theologischen Denkens, dem von Augustinus die Wege gewiesen wurden. Die christliche Theologie mußte schon kraft des eschatologischen Problems die Frage nach dem letzten Ziel des staatlichen Lebens scharf ins Auge fassen. Von bleibender Bedeutung sind diese theologischen Lehren dadurch geworden, daß sie zuerst die geschichtlichen Erscheinungen nicht als eine jeder Ordnung entbehrende Abfolge menschlicher Erlebnisse, sondern als eine einem bestimmten Ziele zusteuernde Entfaltung auffassen. Dadurch haben sie mit den Anstoß zu der modernen Idee der Entwicklung gegeben, welche zuerst auf die Geschichte angewendet, sodann in neuester Zeit auf die gesamte Natur übertragen wurde<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Diese Unterscheidung möglicher Gesichtspunkte für das Zweckproblem ist bisher nirgends unternommen worden.

<sup>2)</sup> Der moderne Entwicklungsbegriff im Sinne des Fortschrittes oder der Wertsteigerung geht auf Leibniz zurück, dessen Lehre sich unter dem mitbestimmenden Einflus religiöser Anschauungen gebildet hat. In voller Schärfe hat er als der erste den Satz ausgesprochen: "In cumulum etiam pulchritudinis perfectionisque universalis operum divinorum, progressus quidem perpetuus liberrimusque totius universi est agnoscendus, ita ut ad maiorem semper cultum procedat." De rerum originatione. Opera philosophica, ed. Erdmann, 1840, p. 150. Die moderne naturwissenschaftliche Weltanschauung sucht den durchaus rationalen und teleologischen Begriff der Entwicklung dieses seines ursprünglichen Charakters zu entkleiden. Über die Geschichte des Gedankens und Problems der Entwicklung vgl. namentlich die eingehende Untersuchung von Eucken, a. a. O. S. 185 ff.

Diese Frage nach dem objektiven universalen Staatszweck ist aber gerade in der Zeit, wo der Entwicklungsgedanke als allgemeines Prinzip von der philosophischen Spekulation aufgestellt wurde, als unberechtigt negiert worden. Vor allem die moderne organische Staatslehre zählt Anhänger, welche die Zwecklosigkeit des Staates behaupten 1). Mit vollem logischen Rechte, wenn man mit der naturwissenschaftlichen Analogie Ernst macht. Denn die Frage, ob ein Organismus irgendeinen Zweck für etwas außer ihm Liegendes habe, ist unter empirisch-naturwissenschaftlichem Gesichtspunkte unzulässig. Gewöhnlich erklärt die organische Theorie, dass der Staat sich selbst Zweck sei, den Zweck seines Seins in sich trage<sup>2</sup>), was eben nur ein anderer Ausdruck für die Negation des objektiven Zweckes ist. Noch energischer als die organische wird eine mechanisch-materialistische Welt- und Geschichtsauffassung zur Lehre von der absoluten Zwecklosigkeit des Staates getrieben. Eine teleologische Weltanschauung wird hingegen dem Staate einen über sein blosses Dasein hinausreichenden Wert zuschreiben, indem sie den Sinn der Geschichte zu erraten trachtet<sup>8</sup>). Es hängt daher ganz von den geschichtsphilosophischen Anschauungen ab, die als Bestandteil eines Weltbildes erscheinen, welche objektive Wertgröße der Institution des Staates zugeschrieben wird. Solche Philosophie der Geschichte wird zwar niemals ganz aus dem Bereiche der Spekulation verschwinden, da alle Einsicht in die Grenzen unserer Erkenntnis das Streben nach Totalität des Wissens nicht zu unterdrücken vermag. Aber wenn auch zugegeben wird, dass hier wie auf jedem Wissensgebiete die Ergänzung des Erforschten durch Ungewußstes und Unwißbares ein nicht zu unterdrückendes Bedürfuis unserer geistigen Organisation ist, so entbehren doch alle Antworten auf die letzten Fragen der allgemein überzeugenden Kraft und sind überdies unvermögend, die realen Probleme der Gegenwart befriedigend zu lösen. Aus dem Allgemeinsten, das sie

<sup>1)</sup> So unter den neueren Preuss, Gemeinde, Staat, Reich, S. 281.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zuerst Schelling, Vorlesungen über das akademische Studium, 1803, S. 235 f., und Adam Müller, Elemente der Staatskunst, 1809, I, S. 66 f.

Solche Lehren vom universalen objektiven Staatszweck sind die von der Realisierung des Menschheitszweckes durch den Staat (Literatur bei Murhard, S. 306 ff.) und vom Abbild des allgemeinen Gottesreiches durch den Staat, vgl. Mohl, Enzyklopädie, S. 84 f.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

aufstellen, kann niemals das Konkrete mit irgendwelcher Sicherheit gefolgert werden.

Ganz willkürlich ist die Theorie vom objektiven partikularen Zwecke des Staates, der zufolge jeder Staat seinen besonderen, nur ihm zukommenden, seine geschichtliche Stellung und Beurteilung bedingenden Zweck gehabt habe und haben werde 1). Bei der Aufstellung dieser Zwecke wird gewöhnlich irgendeine der mannigfaltigen, historisch wechselnden Tätigkeiten des betreffenden Staates herausgehöben und als sein nur ihm wesentlich eignender Zweck erklärt. So wenn z. B. Eroberung für Rom, die politische Freiheit für England, die Wiederherstellung der Glaubenseinheit für das Spanien der Habsburger, die Verkörperung eines Reiches der Freiheit für Deutschland (Fichte), die Kolonisierung und Zivilisierung Nordasiens als der spezifische Zweck für das russische Reich bezeichnet wird. Im populären Bewusstsein aber spielt diese Theorie eine große Rolle, namentlich wenn es sich um internationale Verhältnisse handelt. Wie häufig ist da nicht auch in der Gegenwart von den geschichtlichen Aufgaben, von der historischen Mission des einen oder des anderen Staates die Rede, während es sich in Wahrheit nicht um objektive, von einer höheren, die Geschichte durchwaltenden Macht gesetzte Zwecke, sondern stets um bestimmte - wirkliche oder vermeintliche — durch seine ganze geschichtliche Lage geschaffene Interessen des Einzelstaates handelt 1).

In scharfem Gegensatz zur Frage nach dem objektiven steht die nach dem subjektiven Zwecke des Staates, d. h. nach den Beziehungen des Staates zu den individuellen Zwecken. Diese Frage muß aufgeworfen und beantwortet werden, und nichts als

<sup>1)</sup> Die erste Spur dieser Lehre bei Montesquieu, XI, 5. Als Typus einer solchen Theorie mag der Satz Vollgraffs erwähnt werden, dass der griechische Staat ein menschlich-gesellschaftlicher Verein zur Verherrlichung des Menschen in der Gattung gewesen sei, vgl. Murhard, S. 23. Am großartigsten hat Hegel die Lehre vom universalen objektiven Zweck mit der vom partikularen verbunden, indem er die Staaten als bewustlose Werkzeuge des Weltgeistes auffast, deren immanenter Zweck es ist, den Weltgeist auf eine höhere Entwicklungsstufe zu heben. Es gibt welthistorische Völker, die in einer bestimmten Epoche Träger der jeweiligen höchsten Entwicklungsstufe des Weltgeistes sind, um sodann, wenn ihre Epoche vorbei, nicht mehr in der Weltgeschichte zu zählen. Vgl. Philosophie des Rechts, S. 424 ff.

unklare Vermengung des objektiven mit dem subjektiven Zwecke ist es, wenn ihre Nichtberechtigung behauptet wird. Die Notwendigkeit der Frage ergibt sich aus folgenden Erwägungen.

Der Staat ist eine Zweckeinheit. Daher muß die soziale Staatslehre, die von solcher Staatsauffassung ausgeht, die Zwecke nachweisen, die uns die im Staate vereinigte Vielheit als Einheit erscheinen läßt. Das Dasein solcher Zwecke ergibt sich aus der unwidersprechlichen psychologischen Tatsache, daß das Leben des Staates in einer ununterbrochenen Reihenfolge menschlicher Handlungen besteht, jede Handlung aber notwendig durch ein Motiv, also durch einen Zweck bestimmt ist. Die Zwecklosigkeit des Staates in dem hier angegebenen Sinne behaupten hieße den Staat zu einer blinden Naturkraft degradieren, ihm alle Einheit und Kontinuität rauben, was doch nur Unklarheit oder Gedankenlosigkeit zu tun vermag. Jedes Gesetz, jede Verfügung, jede Ernennung, jeder Staatenvertrag muß einen Zweck und zwar, gemäß dem Bewußtsein ihrer Urheber, einen vernünftigen Zweck haben, widrigenfalls der Staat ein großes Tollhaus wäre.

Mit dem Staate steht es in dieser Hinsicht nicht anders als mit den anderen sozialen Institutionen. Deren objektiven Zweck (das τέλος, wie Stahl es nennt) zu erforschen, ist Aufgabe der Spekulation, nicht der Wissenschaft, zumal historische Betrachtung uns alle Institute in fortwährendem Flusse begriffen zeigt und schon aus diesem Grunde von der Aufstellung eines konstanten Zweckes abgesehen werden muß. Wohl aber benutzen die einzelnen und die Gesamtheit diese Institutionen zu ihren eigenartigen Zwecken. Daher hat auch jede Zeit ihre besondere Auffassung über den Zweck dieser Institute, was die Erscheinung des Zweckwandels hervorruft und erklärt.

Hier möchte nun der hie und da erhobene Einwand passen, dass eben jeder Staat konkrete, jeweilige Zwecke hat, die allein von Bedeutung sind und sich nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen<sup>1</sup>). Allein so verschiedenartig auch menschliches

<sup>&#</sup>x27;) Z. B. Gerber, S. 31; G. Meyer, S. 14. Alle solche nach der geschichtlichen Lage und den Volksanschauungen wechselnde Einzelzwecke lassen sich formal den subjektiven Gesamtzwecken unterordnen. Nur dadurch, dass man den historisch wechselnden Inhalt dieser Gesamtzwecke in der Regel verkannte, kam man auf die Idee, neben den idealen Gesamtzweck noch den partikularen Zweck zu stellen und diesen überdies zu objektivieren.

Handeln sein kann und so verschiedenartige Formen daher menschliche Zwecke annehmen können, so werden doch logisch notwendig die mannigfaltigsten Zwecke in bestimmte oberste, letzte Zwecke zusammengefalst. Der größte Teil der menschlichen Handlungen, ein so buntes Bild sie auch gewähren mögen, und so verwirrend auch die Fülle der unmittelbar durch sie zu erreichenden näheren Zwecke ist, ordnet sich doch dem obersten Zwecke der Erhaltung der individuellen Existenz und des individuellen Wohlbefindens unter. Die Mittel, durch welche diese obersten Zwecke erreicht werden, sind von Grund aus verschieden und damit auch die Mittelzwecke, allein die Vielheit der Mittelzwecke strebt doch nur wenigen oder schliesslich einem Endzwecke zu. Daher ist es ganz richtig, dass jeder Staat in jedem Augenblick seine besonderen Zwecke für sich und seine Angehörigen erstrebt; das hindert aber nicht, in all diesen Einzelzwecken einen großen Gesamtzweck zu erkennen.

An dieser Stelle könnte aber vielleicht ein Zweifel auftauchen darüber, ob es nicht genüge, Staatszwecke zu konstatieren, hingegen die Reduzierung der Mittelzwecke auf oberste Zwecke für gleichgültig zu erklären 1). Solcher Zweifel wird durch die Erkenntnis der großen theoretischen und praktischen Bedeutung der obersten Staatszwecke gelöst. Ohne Kenntnis dieser Zwecke ist eine vollendete Wissenschaft vom Staate nicht möglich. Eine rein formale Staatsdefinition, die ganz vom Staatszweck absieht, kann niemals ein vollkommenes Bild vom Staate und damit ein sicheres Merkmal abgeben, das den Staat von anderen Bildungen unterscheidet, die ihm ebenbürtig oder überlegen zu sein behaupten. Auf die mittelalterliche Kirche passen alle Merkmale einer formalen Staatsdefinition. Sie besals ein Territorium, das sie in Provinzen und Diözesen einteilte; sie erhob den Anspruch, ihre Herrschaft auf alle in ihrem Gebiete Weilenden zu erstrecken; sie hatte an der Christenbeit ihr Volk und war mit einer Gewalt ausgerüstet, die sich von jeder irdischen Macht unabhängig fühlte, deren Souveränetät der des Staates weit überlegen war. Sie gab Gesetze, richtete und strafte; sie hatte eine viel umfangreichere

<sup>1)</sup> So Bernatzik, Kritische Studien, S. 236, der aber allerdings nur von der Verwendung des Zweckbegriffes für das Rechtsleben spricht. Die soziale Staatslehre hingegen muß dem Zweckproblem gegenüber eine ganz andere Stellung einnehmen, als die unmittelbar praktische Interessen verfolgende Jurisprudenz.

Verwaltung als der gleichzeitige, mit ihr verglichen rudimentäre Staat 1). Wenn sie trotzdem nicht Staat war, sondern Kirche blieb, so konnte diese Einsicht nur aus dem Unterschied ihrer Zwecke von denen des Staates gewonnen werden. Wäre dem nicht so gewesen, hätte im allgemeinen Bewußstsein kein Unterschied zwischen den Zwecken des Staates und der Kirche bestanden, so hätte die ganze Kirche schließlich den Staat absorbiert. Aber auch heute noch ist eine sichere Abgrenzung zwischen Staat und Kirche ohne Erkenntnis der Zwecke beider nicht möglich 2).

Die praktische Bedeutung der Erkenntnis des Staatszweckes besteht aber darin, dass erst durch sie die psychologisch und ethisch notwendige Rechtfertigung des Staates vollendet wird. Die Lehre von dem Rechtfertigungsgrunde des Staates konnte nur die Institution des Staates schlechthin rechtfertigen, nicht aber den Staat in seiner individuellen Ausgestaltung. Hier tritt nun die Lehre vom Staatszwecke ein. Dem naiven Bewusstsein wie der wissenschaftlichen Überlegung drängt sich notwendig die Frage auf, warum die staatlichen Institutionen, die doch nicht blinde Naturgewalten sind, in ihren durch menschlichen Willen wandelbaren und tatsächlich steten Veränderungen ausgesetzten Formen existieren, wozu die Opfer gefordert werden, die der einzelne und die Gesamtheit unablässig dem Staate darzubringen haben. Mit opportunistischer Leugnung allgemeiner Prinzipien für das staatliche Handeln und einem resignierten "es geht nun einmal nicht anders" oder mit der praktisch auf gleicher Linie stehenden Behauptung von dem Staate als Selbstzwecke lassen sich Wehr-, Steuer- und Gerichtspflicht, und wie all die hundert Pflichten heißen, die der Staat auferlegt, nicht rechtfertigen. Daher berühren sich an diesem Punkte Staatslehre und praktische Politik. Jede Änderung in der Gesetzgebung und Organisation des Staates muss durch ihre Zweckmässigkeit begründet werden, jeder Motivenbericht einer Gesetzesvorlage muß sich ausgesprochen

<sup>1)</sup> Anhänger und Gegner der Kurie behaupten im Mittelalter den staatlichen Charakter der Kirche, die als respublica, regnum, politia bezeichnet wird. Vgl. Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 540, N. 51; ferner v. Eicken, a. a. O. S. 388 ff. Vgl. auch Friedberg, Lehrbuch des katholischen und evangelischen Kirchenrechts, 4. Aufl. 1895, S. 45 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. auch Rehm, Staatslehre, S. 32 ff.

oder stillschweigend irgendwie auf die Staatszwecke stützen. Daher kommt auch der Gegensatz der großen politischen Parteien zum Ausdruck in den entgegengesetzten Ansichten über die Staatszwecke. Liberal und konservativ, ultramontan und sozialistisch bedeuten grundsätzliche Differenzen über die Aufgaben des Staates. Politische Prinzipien haben, heißt nichts anderes, als bestimmte Ansichten über das Verhältnis konkreter Angelegenheiten zu den Mittel- oder Endzwecken des Staates haben. Nur vom Standpunkte der Staatszwecke aus läßt sich ein Urteil über Wert und Unwert der Politik eines Staates fällen, was dem Beurteiler nicht immer zur Kenntnis zu kommen braucht. Alle politischen Urteile sind teleologische Werturteile<sup>1</sup>).

Diese Anschauung von der Bedeutung des Staatszweckes hat sich am sichtbarsten bei den bundesstaatlichen Schöpfungen der neuesten Zeit gezeigt. Sowohl die Einleitung der Verfassung der Vereinigten Staaten von Amerika<sup>2</sup>), als die Verfassung der schweizerischen Eidgenossenschaft<sup>3</sup>) und der Eingang zur Verfassung des Deutschen Reiches<sup>4</sup>) stellen ausdrücklich die Zwecke

<sup>1)</sup> Die Ausführungen im Text lehren aufs deutlichste, dass die Frage nach den Staatszwecken keine juristische, sondern eine historischpolitische ist, daher sie auch in der Soziallehre, nicht in der Rechtslehre des Staates vorgetragen werden. Es gibt daher keine "begrifflich notwendigen", sondern nur nach den Auschauungen der Geschichtsepochen wechselnde Staatszwecke, und die Einzelheiten der politischen Teleologie dienen nicht der juristischen Konstruktion des Staatsbegriffes. Daher ist die Kritik, welche Preuss, Über Organpersönlichkeit, a. a. O. S. 572 ff., gegen die hier vorgetragene Lehre richtet, methodisch gänzlich versehlt. Mit juristischer Dialektik kommt man auf diesem Gebiete nicht vorwärts.

<sup>2)</sup> Das Volk errichtet die Verfassung "in order to form a more perfect union, establish justice, insure domestic tranquillity, provide for the common defence, promote the general welfare, and secure the blessings of liberty to ourselves and our posterity".

<sup>3)</sup> Bundesverfassung vom 29. Mai 1874, Art. 2. Der Bund hat zum Zweck: Behauptung der Unabhängigkeit des Vaterlandes gegen außen, Handhabung von Ruhe und Ordnung im innern, Schutz der Freiheit und der Rechte der Eidgenossen und Beförderung ihrer gemeinsamen Wohlfahrt.

<sup>4)</sup> Der König von Preußen im Namen des Norddeutschen Bundes und die süddeutschen Monarchen "schließen einen ewigen Bund zum Schutze des Bundesgebietes und des innerhalb desselben gültigen Rechtes, sowie zur Pflege der Wohlfahrt des Deutschen Volkes".

des zu gründenden Staates als Motiv der politischen Neubildung auf<sup>1</sup>).

So bedeutsam gerade diese letzte Tatsache für die Erkenntnis der im Bewußtsein der Fürsten und Völker lebendigen Anschauungen über die Staatszwecke ist, so muss man sich aber auch die Grenzen der Bedeutung dieser politischen Teleologie vor Augen halten. Die früher häufig gehörte Behauptung, dass es die wichtigste Aufgabe der Staatslehre sei, die Staatszwecke festzustellen, weil sich aus ihnen deduktiv die Gesamtheit der Staatstätigkeiten ergebe, ist in dieser Fassung unrichtig. So wenig blos mittelst logischer Gesetze Erkenntnis, mittelst ästhetischer Gesetze Kunstwerke erzeugt werden können, so wenig lässt sich durch blosse Deduktion aus dem Staatszwecke irgendeine positive politische Aufgabe lösen. Setzt man Verwirklichung des Rechtes als Staatszweck, so sagt uns diese Formel niemals, was als Recht zu gelten habe, weil die konkrete Gestaltung des Rechtes immer von den jeweiligen sozialen Verhältnissen eines bestimmten Volkes abhängig ist. Da derselbe oberste Zweck durch zahllose Mittel erreicht werden kann, so belehrt uns die Kenntnis des Zweckes keineswegs über die ihn verwirklichenden Mittel. Daher zeigt auch die Geschichte der politischen Theorien das lehrreiche Schauspiel, dass nicht selten die jeweiligen Parteiansichten des Autors scheinbar mit logischer Notwendigkeit unmittelbar aus dem Staatszweck deduziert werden. Solchem höchst bedenklichen Beginnen gegenüber muß allerdings konstatiert werden, dass der konkrete Inhalt der Staatstätigkeit immer nur empirisch, und zwar nur für den jeweiligen Einzelstaat bestimmt werden kann.

Der Hinblick auf die obersten Staatszwecke bleibt aber bei jedem Staate stets der Regulator der politischen Tätigkeit. Sie besagen zunächst nicht sowohl, was zu geschehen, als vielmehr, was zu unterbleiben habe, und diese negative Wirkung ist geschichtlich von hohem Wert gewesen und wird ihn auch

<sup>1)</sup> Auch sonst haben Verfassungsurkunden sich auf den Staatszweck berufen. So spricht die Einleitung zur bayerischen Verfassung vom 26. Mai 1818 von den "allgemeinen und besonderen Forderungen des Staatszweckes". Am ausführlichsten und phrasenreichsten ist der Staatszweck in der Konstitution der zweiten französischen Republik vom 4. November 1848 definiert worden; vgl. Duguit et Monnier, Les Constitutions et les principales lois politiques de la France, 1898, p. 233.

politisch noch in alle Zukunft behalten. Unsere ganze moderne Kultur beruht mit auf der Überzeugung, dass die Staatsgewalt Grenzen habe, dass wir nicht einer schrankenlosen Allmacht unterworfene Staatssklaven sind. Eine rein formal-juristische Betrachtung des Staates kann niemals zur Erkenntnis materieller Schranken der Staatstätigkeit gelangen, sie vermag keine anderen Schranken anzuerkennen als die, welche der Staat sich selber setzt, ist aber außerstande, den Inhalt dieser schrankensetzenden Tätigkeit irgendwie zu bestimmen. Die Existenz solcher Schranken ist erst durch die fortschreitende Erkenntnis der Gebundenheit des Staates durch seine Zwecke nachgewiesen worden. großartigste Beispiel hierfür bietet die heutige Stellung des Staates zur Religion. Dass es nicht Aufgabe des Staates sein könne, die Gewissen zu beherrschen, ist in erster Linie durch die nach langen Kämpfen errungene Einsicht in die Grenzen, die dem Staate durch sein Wesen und daher durch seine Zwecke gesetzt sind, erkannt worden. Die Erkenntnis der Bedeutung des staatlichen Rechtszweckes hat in hohem Grade mitgearbeitet an der Überwindung des Polizeistaates, die Erkenntnis des Kulturzweckes an der Aufhebung gemeinschädlicher Institutionen. Alle großen Revolutionen der neueren Zeit haben unter Berufung auf den Staatszweck begonnen. Diese negative, regulierende Kraft. bewährt die Erkenntnis der Staatszwecke aber fortwährend im täglichen politischen Leben, indem sie einen kritischen Massstab für die bestehenden Verhältnisse abgeben und an ihnen gemessen das Gegebene als ab- oder umzuschaffend behauptet wird. Allerdings ist hier wieder einer jener praktisch unvermeidlichen Punkte gegeben, wo das Parteiinteresse sich an Stelle des Staatsinteresses zu setzen trachtet und das der Partei Unbequeme als staatswidrig zu verwerfen sucht 1).

# II. Überblick über die einzelnen Zwecktheorien.

Die Geschichte der Lehren vom Staatszwecke ist so alt wie die Geschichte der Staatswissenschaft. Bei Aristoteles steht die politische Teleologie gemäs der ganzen Anlage seines philo-

<sup>1)</sup> Unter teleologischem Gesichtspunkt ergeben sich auch eine Menge möglicher Staatsdefinitionen ohne theoretischen Erkenntniswert. Was z. B. Rehm, Staatslehre, S. 11 als philosophischen, politischen, ethischen Staatsbegriff bezeichnet, sind nichts als teleologische Beurteilungsmaßstäbe für wirkliche oder erdachte Staaten.

sophischen Systems am Ausgangspunkt seiner Untersuchungen über den Staat1). Auch bei den Römern begegnen wir scharf ausgeprägten Ansichten über den Staatszweck, die von bestimmendem Einfluss auf die spätere Literatur waren. energischer Weise tritt die Bedeutung des Staatszweckes in der neueren naturrechtlichen Literatur hervor, namentlich in jenen Werken, welche die Staatstätigkeit in feste Grenzen bannen wollen. Indem das Naturrecht den Staat aus dem individuellen Willen ableitet, wird ihm der Staat zu einer individueller Zwecke wegen entstehenden und bestehenden Institution. Dieser Zug ist dem Naturrecht so eigentümlich, dass es nicht an Stimmen gefehlt hat, die das ganze Zweckproblem als mit dem Naturrecht überwunden erklärten. Mit dem Siege der historischen Schule der Rechts- und Staatswissenschaft musste auch die politische Teleologie einer Revision unterzogen werden, die zu einer tiefgreifenden Umwandlung der ganzen Lehre geführt hat. Während früher in der Regel ein allgemeiner Staatszweck ohne nähere Untersuchung seines Wesens und der Art seiner Verwirklichung aufgestellt wurde, nötigt der Blick auf die praktische Realität des Staatslebens, die Zuwendung von den idealen zu den empirischen Typen des Staates zu eingehender, spezialisierender Forschung, deren Resultat viel komplizierter ist als die allgemeinen Sätze der früheren Staatslehre. Bezeichnend für die jüngste Entwicklung ist es, dass, während früher Rechtsphilosophen und Staatsrechtslehrer die Untersuchung über die Staatszwecke für sich in Anspruch genommen haben, in der Gegenwart es überwiegend Vertreter der politischen Ökonomie sind, die sich mit ihnen beschäftigen oder sich doch auf sie berufen 2). Namentlich der strenge Formalismus der neueren Staatsrechtslehre glaubt vom Inhalt der staatlichen Funktionen gänzlich absehen zu können,

<sup>1)</sup> Vgl. den einleitenden Satz des erstes Buches der Politik.

²) Vgl. Schäffle, Das gesellschaftliche System der menschlichen Wirtschaft, 3. Aufl. 1873, I, S. 28 ff.; Bau und Leben, II, S. 433; Ad. Wagner. I², S. 885 ff.; v. Philippovich, S. 66 ff. Von neueren Juristen eingehender nur Haenel, StR., I, S. 109 ff. Aus der neuesten deutschen Literatur vgl. ferner E. Loening, S. 918 ff. In Amerika wurde die Theorie von den Staatszwecken eingehender Untersuchung unterzogen von Willoughby, p. 309 ff. Eine eigenartige Lehre bei A. Menger, Neue Staatslehre, S. 201 ff. (die Staatszwecke als Zwecke der Machthaber auffassend, eine Lehre, die in der antiken Theorie des παρεκβάσεις" der Staatsverfassungen ihren Vorläufer hat).

der für alle, die das gesamte Leben des Staates verstehen wollen, an Wichtigkeit der Kenntnis der rechtlichen Formen mindestens gleichkommt. Da aber eine strenge Scheidung von Inhalt und Form des in ungebrochener Einheit existierenden Lebens trotz allem Bewußstsein ihrer gegenseitigen Grenzen nicht konsequent durchgeführt werden kann, so operiert auch diese Staatsrechtslehre mit der Vorstellung des Staatszweckes, selbst dann, wenn sie es nicht ausdrücklich eingesteht.

Um einen kurzen Überblick tiber die bisher aufgestellten Theorien zu gewinnen, haben wir zunächst an dieser Stelle nochmals die bereits erwähnte Lehre von der Zwecklosigkeit des Staates oder dem Staate als Selbstzweck zu erwähnen, deren praktische Bedeutung darauf hinausläuft, die Berechtigung individueller Forderungen an die Organisation und Leistungen des Staates zu negieren. Unter der Hülle dieser Theorie verbirgt sich in der Regel eine bestimmte politische Ansicht. konservativ-reaktionäre politische Literatur der ersten Dezennien des 19. Jahrhunderts hat, allen voran Haller 1), mit der Leugnung des Staatszwecks gearbeitet, um jede unbequeme Kritik gegen das Bestehende abzuwehren. Die angebliche Zwecklosigkeit des Staates löst sich bei diesen Schriftstellern in Wahrheit in den Gedanken auf, dass die Unveränderlichkeit der bestehenden Gesellschaftsordnung, die Verhinderung der Verbreitung und des Sieges revolutionärer Ideen Zweck des Staates sei.

Nur scheinbar gehört hierher eine andere, auf dem Boden der organischen Staatstheorie erwachsene Lehre, welche behauptet, was man die Zwecke des Staates nenne, seien in Wahrheit seine Funktionen<sup>2</sup>); ein unklarer, auf falscher Analogie mit dem natürlichen Organismus beruhender Gedanke, denn Funktion des Staates ist Handlung des Staates, jede Handlung muß aber ein Motiv, daher einen Zweck haben: hat der Staat Funktionen, so hat er demgemäß auch Zwecke. Die Funktionen selbst aber für die Zwecke nehmen, hieße nichts anderes als Mittel und Zwecke miteinander verwechseln.

Die älteren, einen Staatszweck gegenüber den Individuen

<sup>1)</sup> A. a. (). I, S. 470 ff.

<sup>2)</sup> So Lasson, a. a. O. S. 310 ff.; auch Waitz, wenn er a. a. O. S. 11 den Staatszweck vom Standpunkt der organischen Lehre aus negiert, aber S. 16 verschiedene Gebiete der Wirksamkeit des Staates unterscheidet.

und der Gesamtheit anerkennenden und aufstellenden Lehren entnehmen ihre Sätze regelmäßig dem Idealtypus des Staates. Sie kennen daher meist nur einen abstrakten und deshalb der näheren Bestimmtheit entbehrenden Zweck. Wir wollen diese Theorien als Lehren vom absoluten Zweck bezeichnen. Diese absoluten Zwecktheorien wollen einen einzigen, dem Staate für alle Zeiten und in all seinen Erscheinungsformen stets gleichbleibenden Zweck aufstellen, der in sich einheitlich ist und alle anderen in sich schließt. Da diese Theorien nicht von dem vorhaudenen, sondern von dem vollendeten Staate ausgehen, so entspricht die Wirklichkeit niemals dem teleologischen Ideal. Da aber das Ideal der Verwirklichung entgegengeführt werden soll, so liegt in diesen Lehren ein starker politisch-agitatorischer Kern, wie denn überhaupt die Vorstellung politischer Ideale zu allen Zeiten eine nicht zu unterschätzende praktische Rolle gespielt hat.

Den absoluten Theorien gegenüber stehen die von den relativkonkreten Staatszwecken, die aus den historisch wandelbaren Vorstellungen von den Staatsaufgaben und den konkreten staatlichen Verhältnissen, sowie durch sorgfältige Untersuchung der natürlichen Begrenzung der Staatstätigkeit gewonnen werden.

Hier sind zunächst eingehender die absoluten Theorien zu erwähnen. Sie scheiden sich in zwei große Kategorien. Sie begünstigen entweder die schrankenlose Ausdehnung der Staatsgewalt oder bannen diese in feste Grenzen. Es sind die Lehren von den expansiven und den limitierenden Staatszwecken, in welche die absoluten Theorien zerfallen.

## 1. Die Lehren von den expansiven Staatszwecken.

a) Die eudämonistisch-utilitarische Theorie. Sie ist die älteste, zuerst spekulativ ausgebildet und dem naiven Bewußstsein am meisten einleuchtend. Daß Wohlfahrt des einzelnen und der Gesamtheit höchstes und einziges Ziel aller öffentlichen Einrichtungen sei, erscheint auf den ersten Blick geradezu als selbstverständlich. Die ganze antike Staatslehre ist mit auf dem eudämonistischen Gedanken aufgebaut, der ja die Grundlage der hellenischen Ethik bildet, wenn auch die Eudämonie von den verschiedenen Schulen verschieden formuliert wird. Nicht minder aber werden die modernen utilitarischen Moralsysteme zu der Konsequenz getrieben, den Staat für eine dem gemeinen Nutzen dienende Institution zu erklären.

Sowie man aber versucht, diesen Gedanken in die Praxis umzusetzen, ergeben sich sofort die größten Bedenken. Der Begriff des Wohles und der ihm nahe verwandte des Nutzens sind numlich so vieldeutig, so unbestimmt, so stark von subjektiver Anschauung abhängig, dass aus ihnen alles mögliche gefolgert werden kann und gefolgert worden ist. Unter Berufung auf die gemeine Wohlfahrt sind zu allen Zeiten die rücksichtslosesten Angriffe auf die höchsten und wichtigsten individuellen Güter vorgenommen worden. Daher wurde die Wohlfahrtslehre von allen angenommen, die das Tätigkeitsgebiet des Staates ins Schrankenlose zu erweitern trachteten. Sie ist die klassische Theorie des Staatsabsolutismus und des Polizeistaates. Darum ist sie am gründlichsten im 18. Jahrhundert, zur Zeit des aufgeklärten Absolutismus, um ihn zu stützen, ausgebildet worden. Namentlich die Philosophie Christian Wolffs hat sie gefördert, indem Wolff die in der Vervollkommnung bestehende Glückseligkeit als das höchste Ziel des Menschen und daher auch aller auf die Nebenmenschen gerichteten Handlungen erblickt. Wolff selbst erklärt vitae sufficientia, tranquillitas et securitas, von denen die beiden letzten Bedingungen zur Erreichung der felicitas sind, als Zweck des Staates 1). Soweit diese Zwecke es erfordern, muss der einzelne sich die Beschränkung seiner Freiheit gefallen lassen. Dass diese Beschränkung in vielen Fällen einer Vernichtung gleichkomme, haben die näheren Ausführungen in seiner Politik gezeigt. Unter seinem Einflusse begann seit Justi<sup>2</sup>) sich die Theorie des Polizeistaates auszubilden, die jeden Eingriff in die individuelle Rechtssphäre unter Berufung auf die allgemeine Wohlfahrt für gerechtfertigt erklärte<sup>8</sup>), wovon ja das Allgemeine Landrecht ein deutliches legislatorisches Zeugnis abgelegt hat. Aber nicht nur der monarchische, auch der demokratische Absolutismus hat die eudämonistische Theorie gepflegt, und die Jakobiner haben das Gemeinwohl offiziell für den obersten Staatszweck erklärt, was praktisch die Sanktionierung schrankenloser Majoritätsherrschaft bedeutete 4). Nicht minder

<sup>1)</sup> Jus naturae VIII, §§ 4 ff.

<sup>2)</sup> Grundsätze der Polizeiwissenschaft, 1756.

<sup>3)</sup> Zahlreiche Schriften angeführt bei Murhard, S. 178 ff. Vgl. die vorzügliche Schilderung des Polizeistaates bei O. Mayer, Deutsches Verwaltungsrecht, I, S. 38 ff.

<sup>4)</sup> Jakobinische Verfassung vom 24. Juni 1793, Art. I. Le but de la société est le bonheur commun.

haben die ersten unter den modernen Kommunisten, Babeuf und seine Anhänger, sich zur Rechtfertigung ihrer wahusinnigen, die Gesellschaft in ein Zuchthaus verwandelnden Pläne auf das "bonheur commun" berufen 1). Unter Berufung auf die utilitarische Lehre in der Benthamschen Fassung, die als einzigen Zweck aller sozialen Einrichtungen das größtmögliche Glück der größtmöglichen Zahl erklärt, kann die Vernichtung der ihrer Natur nach nur von einer Minderzahl zu pflegenden höchsten geistigen Interessen, die völlige geistige und sittliche Nivellierung auf das Mass der Tiefstehenden, da zwar der Hochstehende herabgedrückt, nie aber umgekehrt der durchschnittlich Veranlagte zur größten Höhe emporgehoben werden kann, als letzte Konsequenz des staatlichen Handelns gefordert werden 2). Jeder Fortschritt, jede Verbesserung des Bestehenden, jedes Opfer der Gegenwart für eine fernere Zukunft kann unter dem Gesichtspunkte des Wohles verworfen werden. Zudem wird das Wohl stets parteimässig oder nach den subjektiven Anschauungen der jeweiligen Gewalthaber bestimmt.

Es fehlt eben der reinen Wohlfahrts- oder Nützlichkeitstheorie jedes Maß, jede innere Begrenzung. Das ihr inne-wohnende Wahrheitselement kann nur durch sorgfältige Zergliederung der konkreten Staatsaufgaben gewonnen werden, eine Aufgabe, die sich die Gründer und Anhänger dieser abstrakten Theorie niemals klar gemacht haben.

b) Die ethische Theorie. Nah verwandt mit der vorigen Theorie ist die Lehre, welche in der Verwirklichung der Sittlichkeit den Zweck des Staates erblickt, indem sie das Wohl näher als sittliches Wohl faßt. Sie ist in den politischen Theorien der Hellenen erzeugt worden. Plato stellt seinem Idealstaate das Ziel, die mit der gesamten Tugend zusammenfallende Gerechtigkeit zu verwirklichen, und nach Aristoteles besteht der um des bloßen Lebens willen entstandene Staat zur Erreichung eines guten, d. h. eines nicht nur physisch, sondern auch sittlich Eudämonie gewährenden Lebens. Eine eigentümliche Wiedergeburt hat die antike Lehre bei Hegel gefunden, der den Staat für die höchste Form der objektiven Sittlichkeit erklärt.

<sup>1)</sup> Vgl. Lorenz Stein, Geschichte der sozialen Bewegung in Frankreich, I, S. 176 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Darüber vortreffliche Ausführungen bei Ed. v. Hartmann, Phänomenologie des sittlichen Bewusstseins, 1879, S. 589 ff.

Allein die Hegelsche Lehre ist eine Theorie vom metaphysischen Staatszweck. Die Idee hat die Macht, sich als vernünftig in der politischen Wirklichkeit zur Erscheinung zu bringen, und sie bedarf hierzu nicht des bewußten individuellen Handelns, vielmehr sind die Individuen ihre Werkzeuge, die, ihnen unbewußt, die Taten der dialektischen Notwendigkeit vollbringen.

Eine Abart dieser ethischen Theorie ist die Lehre von dem religiösen Berufe des Staates, wie sie der Vermischung des Geistlichen und Weltlichen im Mittelalter entsprach und im 19. Jahrhundert von neuem in Form der Forderung auftaucht, dass der Staat ein christlicher Staat sein solle und demgemäs die Lehren des Christentums zu verwirklichen habe. Diese von französischen Legitimisten und Priestern erzeugte Theorie ist am energischesten von Stahl betont worden, der dem Staate eine göttliche Mission zuschreibt, kraft deren sein Zweck ist "nicht blos eine Erftllung sittlicher Ordnungen, sondern auch ein Dienst und Gehorsam gegen die Person Gottes und die Aufrichtung eines Reiches zur Ehre Gottes" 1).

Von dieser Theorie in all ihren Abarten gilt dasselbe wie von der eudämonistischen. Das Sittliche wird ihr zufolge gemessen an den sittlichen Überzeugungen der Herrschenden, die namentlich auf dem Gebiete der religiösen Sittlichkeit in schroffem Gegensatz zu denen der Beherrschten stehen können. Zudem verkennt diese Theorie die Grenzen des dem Staate Zugänglichen, da Sittlichkeit als innerliches Verhalten und Gesinnung niemals durch äußere Machtmittel erzielt werden kann. Willkür der Regierung und Vernichtung der geistigen Freiheit des Individuums ist das praktische Resultat dieser Lehren in jeder Form. Theorie vom christlichen Staat gefährdet überdies auch die Mission der Kirchen, indem sie diese anderen als den ihnen immanenten Zwecken dienstbar macht<sup>2</sup>); für den katholischen Staat bedeutet sie aber erneuerte Unterordnung des weltlichen Schwertes unter das geistliche, Herabsteigen von der Stufe der Souveränetät auf die des Vasallen der römischen Kurie.

<sup>1)</sup> II<sup>2</sup>, S. 179. Vgl. auch Stahl, Der christliche Staat, 2. Aufl. 1858.

<sup>2)</sup> Vgl. die treffliche Kritik dieser Lehre bei Hinschius, Allgemeine Darstellung der Verhältnisse von Staat und Kirche in Marquardsens Handbuch, I, 1, S. 240 ff. Neuestens ist sie eingehend bekämpft worden von Jacobowski, Der christl. Staat u. s. Zukunft, 1894.

Auch bei der ethischen Theorie zeigt sich der Mangel spezialisierter Untersuchung, die nachweist, worin das sittliche Handeln des Staates näher zu bestehen habe. Die religiöse Abart der ethischen Lehren aber übersieht den tiefen Unterschied zwischen Staat und Kirche, der doch eine notwendige Folge der universellen, über der staatlichen Vielheit bestehenden christlichen Religion ist; sie wird ferner der Vielheit der christlichen Konfessionen nicht gerecht, die der moderne Staat in sich birgt, deren Anschauungen von den Aufgaben des Staates keineswegs zusammenstimmen. Dass aber der Staat gleich der Kirche Heilsanstalt sei, widerspricht der christlichen Lehre von Grund aus und ware dennoch die letzte logische Konsequenz der Theorie vom christlichen Staate. Der praktisch durchführbare Inhalt dieser Theorie aber, Schutz und Förderung der sittlichen und religiösen Volksinteressen, ist durch die Lehre von den relativen Staatszwecken vollauf gerechtfertigt.

#### 2. Die Lehren von den limitierenden Staatszwecken.

Im Gegensatz zu den besprochenen stehen jene Lehren, welche dem Staate kraft seines Zweckes feste Schranken gegenüber dem Individuum zu setzen bestrebt sind. Sie treten namentlich in drei Formen auf. Entweder ist Sicherheit oder Freiheit oder Recht Zweck des Staates. Im Grunde aber fallen alle drei Formen zusammen, nur dass die Sicherheit die Wirkung des Rechts ist, die Freiheitstheorie das subjektive, die Rechtstheorie das objektive Recht in den Vordergrund stellt. Die Freiheitstheorie hat wiederum verschiedene Abarten. So z. B. stellt der eine die geistige Freiheit (Spinoza) als das vornehmste, der andere die gesamte Privatrechtssphäre (Locke) als das einzige Gut hin, dessen Schutz und Gewährung der Zweck des Staates ist. Bedeutsamer aber ist in der neueren Zeit die Lehre geworden, die Aufstellung und Aufrechterhaltung des objektiven Rechtes, der Rechtsordnung als einzigen Zweck des Staates erklärt. Sie ist zuletzt namentlich an die große Autorität Kants geknüpft worden, unter dessen Einfluss zahlreiche Schriftsteller in den letzten Dezennien des 18. und den ersten des 19. Jahrhunderts stehen 1).

<sup>1)</sup> Das Recht als einzigen Staatszweck stellt auch die Krausesche Schule auf (vgl. Ahrens, a. a. O. II, S. 285 ff.), allein sie fasst den

Dass Verwirklichung des Rechtes zu den Staatszwecken zähle, ist in der Theorie niemals verkannt worden. Selbst die Anhänger anderer Lehren fordern sie; indem sie aber das Recht ihren höchsten Prinzipien unterordnen, kommt es bei ihnen zu kurz, d. h. es muss weichen, wenn der höchste Staatszweck ein anderes erfordert. Gegen diese Verkummerung des Rechtes und die mit ihr verknüpfte Schutzlosigkeit des Individuums gegenüber der Staatsgewalt ist die Lehre von dem ausschliesslichen Rechtszweck gerichtet. Sie ist geschichtlich nur als energischer Protest gegen Lehre und Praxis der Staatsomnipotenz zu verstehen. Ihr ausgesprochenes Ziel ist es, eine scharfe Grenzlinie zwischen Staat und Individuum zu ziehen. Daher taucht sie zugleich mit der modernen naturrechtlichen Lehre auf, die den Staat aus dem Individuum ableitet und damit den Staat in den Dienst individueller Interessen stellt, erhält aber ihre erste bedeutsame Gestalt in dem Kampfe des englischen Parlaments mit dem Königtum jure divino. Nach Vertreibung der Stuarts und der Schöpfung der Bill of Rights hat Locke, indem er Schutz des Eigentums, das Leben und Freiheit in sich fasst, als einzigen Staatszweck bezeichnet, die liberale Staatstheorie begründet, welche die Beschränkung des Individuums durch Rechtssatz und Rechtszwang als die Ausnahme, die Freiheit der individuellen Bewegung als die Regel betrachtet. Die Lockesche Lehre wirkt auf den ökonomischen Liberalismus der Physiokraten und das Smithsche Industriesystem 1), und diese ganze Gedankenrichtung trägt auf dem Kontinente in einflusreicher Weise dazu bei, den Widerstand gegen die grenzenlose Ausdehnung der Regierungstätigkeit hervorzurufen. Als Protest gegen den herrschenden Polizeistaat hat endlich Kant und die Kantsche Schule den Satz aufgestellt, dass der Staat nichts als "die Vereinigung einer Menge von Menschen unter Rechtsgesetzen" sei, das Recht aber keine andere Funktion habe, als die Koexistenz des Menschen zu garantieren; daher habe der Staat nur das Recht zu verwirklichen, jeder Wohlfahrtspflege

Rechtsbegriff so weit, dass er auch die übrigen Staatszwecke in sich aufnimmt.

<sup>1)</sup> Über den Zusammenhang der französischen und englischen Ökonomisten mit Locke vgl. Hasbach, Die allgemeinen philosophischen Grundlagen der von Fr. Quesnay und Adam Smith begründeten politischen Ökonomie (Schmoller, Staats- und sozialwissenschaftliche Forschungen, X, 2), 1890, S. 50 ff.

jedoch zu entsagen 1). Im Laufe des 19. Jahrhunderts wird diese Lehre zwar in weniger schroffer Form, aber in ihrer den Staat auf das mögliche Minimum fürsorgender Tätigkeit einschränkenden Richtung zur Grundlage der Staatstheorie des Liberalismus erhoben. Typischen Ausdruck hat sie zuletzt namentlich noch in England gefunden, als Protest gegen die fortschreitende Ausdehnung, welche die Verwaltungstätigkeit des Staates auch dort erfahren hat 2).

Wenn die expansiven Theorien kein inneres Mass für die Begrenzung der Staatstätigkeiten gefunden haben, so kranken die limitierenden Lehren in allen ihren Abarten an zu dürftiger Bemessung des Staatszweckes. Bei jenen wird das Individuum dem Staate, bei diesen der Staat dem Individuum geopfert. Ihren rein spekulativen Charakter beweisen sie dadurch, dass ein blos auf die Funktion des Rechtsschutzes beschränkter Staat niemals existiert hat und niemals existieren kann. Mindestens auf seine eigene internationale Sicherheit, die doch nicht immer identisch mit dem Schutz der Bürger ist und daher nicht in den Begriff des Rechtsschutzes eingezwängt werden kann, muss jeder Staat bedacht sein. Planmässige Verteidigung setzt aber eine Reihe von Verwaltungstätigkeiten voraus, wie z. B. Sorge für die Heerstrassen, die, selbst dem mittelalterlichen Staate mit seiner rudimentären Verwaltung bekannt, nicht unter dem Gesichtspunkt des Rechtszweckes gerechtfertigt werden können. Die reine Rechtsstaatstheorie ist praktisch gleichbedeutend mit der Forderung der Staatslosigkeit. Dies näher auszuführen, ist überflüssig, da nur oft Gesagtes wiederholt werden könnte.

Wohl zu unterscheiden von diesen limitierenden Lehren sind jene Theorien, welche der Staatsgewalt insofern Schranken setzen, als sie für die inhaltlich mannigfaltige Staatstätigkeit das Gesetz als Bedingung und Schranke fordern. In der antiken Staatslehre

<sup>1)</sup> Unter den Anhängern Kants haben das (zeitlich Kant vorangehend und konsequenter als er) namentlich energisch betont Fichte, Grundlage des Staatsrechts nach den Prinzipien der Wissenschaftslehre (1796), WW. III, S. 151 ff., 195 ff., und W. v. Humboldt, Ideen zu einem Versuche, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. Gesammelte Werke, VII.

<sup>\*)</sup> Vgl. namentlich J. St. Mill, On liberty, und H. Spencer, Justice und The man versus the state.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

entstanden, ist diese Lehre selbst bei Hobbes zu finden 1) und steht im Mittelpunkt der praktischen Forderungen Rousseaus, dessen Gemeinwille stets das allgemeine Gesetz zum Inhalt hat, in dessen ausschließlicher Herrschaft die Freiheit des Bürgers und die Rechtmäßigkeit der Staatsgewalt besteht. An diese Theorie hat die neuere deutsche Lehre vom Rechtsstaat angeknüpft, die in anderem Zusammenhang zu erwähnen ist.

Neben den Lehren vom einfachen absoluten Staatszweck gibt es eine große Anzahl von Vereinigungsversuchen. Namentlich die beiden Zwecke des Wohles oder Nutzens und des Rechtes sind seit Cicero häufig zusammengestellt worden. Über das Verhältnis beider pflegt nähere Untersuchung zu mangeln, so daß in den Detailausführungen der eine oder andere Zweck als der überwiegende, den anderen zurückdrängende auftritt<sup>2</sup>).

Die relativen Theorien, die den Staatszweck aus dem jeweiligen Bewußstseinsinhalt eines Volkes und einer Zeit nehmen, gehören der neuesten, von historischer Denkungsweise erfüllten Zeit an. Die wichtigsten dieser Lehren stimmen darin überein, daßs alle Gemeinzwecke in den Bereich der Staatstätigkeit fallen<sup>3</sup>). Ihre verschiedenen Nuancen kritisch zu untersuchen, hat wenig Interesse, da es bei ihnen in erster Linie auf den als richtig zu bezeichnenden Grundgedanken ankommt. Dieser muß aber näher untersucht und spezialisiert sowie die Art seiner Verwirklichung

<sup>1)</sup> De cive XIII, 15; Leviathan XXI, namentlich p. 206: "In cases where the sovereign has prescribed no rule, there the subject hath the liberty to do, or forbear, according to his own discretion."

<sup>2)</sup> Auch sie treten häufig in Verbindung mit den absoluten und den Theorien vom objektiven Zweck auf, was zur Verwirrung in der ganzen Lehre nicht wenig beigetragen hat.

s) Stahl, Philosophie des Rechts, II<sup>2</sup>, S. 150: Die Wirksamkeit des Staates umfast die Totalität des menschlichen Gemeinlebens. Mohl, Enzyklopädie, S. 7: Aufgabe des Staates ist es, die jeweiligen erlaubten Lebenszwecke eines bestimmten und räumlich abgeschlossenen Volkes zu fördern, und zwar vom einzelnen bis zur Gesellschaft, soweit von den Betreffenden dieselben nicht mit eigenen Kräften befriedigt werden können und sie Gegenstand eines gemeinsamen Bedürfnisses sind. Waitz, a. a. O. S. 5: Der Staat ist die Institution zur Verwirklichung der sittlichen Lebensaufgaben des Menschen, insofern diese in dem Zusammenleben nach Völkern erfolgt. Ferner H. A. Zachariae, I, S. 44; Zöpfl, I, S. 50; H. Schulze, Einleitung, S. 135 ff.; Brie, S. 3 f.; G. Meyer, S. 13; Haenel, Staatsrecht, I, S. 110; Br. Schmidt, S. 51 f.; Rehm, Staatslehre, S. 199.

festgestellt werden 1). Das Allgemeinste, was es enthält, genügt dem Juristen, der auf den Staatszweck bloß zur Vollendung seiner Staatsdefinition hinzudeuten hat, ihn aber nicht zu seinen einzelnen Untersuchungen braucht 2). Wer aber die Totalität des Staates erkennen will, muß solchen juristischen Standpunkt mit einem allgemeinen vertauschen. Im folgenden soll nunmehr die positive Entwicklung der relativen Staatszwecke unter Berücksichtigung der bisher aufgestellten einschlägigen Lehren vorgenommen werden.

## III. Entwicklung der Theorie der relativen Staatszwecke.

Um diese festzustellen, ist ein Doppeltes nötig. Zuerst Erkenntnis der dem Staate durch sein Wesen gesteckten Schranken
seiner Wirksamkeit, sodann Untersuchung der in den heutigen
staatlichen Institutionen und Funktionen ausgeprägten Zweckvorstellungen. Die erste Aufgabe aller relativen Theorien ist es
vor allem, den Bereich der Staatstätigkeit durch Untersuchung
der ihr durch ihre Mittel und Wirkungsart gezogenen Grenzen
abzustecken, also festzustellen, was der Staat überhaupt mit
Erfolg unternehmen kann. Daraus ergeben sich in anderer Weise,
als es spekulativ das Naturrecht versuchte, Schranken der staatlichen Tätigkeit.

1. Einfache psychologische Überlegung lehrt, dass der Staat nichts erzeugen kann, was ausschließlich der menschlichen Innerlichkeit angehört. Er kann ein äußerliches kirchliches Verhalten, aber nicht religiöse Gesinnung herbeiführen<sup>8</sup>). Sittlichkeit, Kunst, Wissenschaft können nie direkt vom Staate produziert werden, weil sie durch äußere Mittel, als welche allein dem

<sup>1)</sup> Darüber richtige Bemerkungen bei v. Holtzendorff, Politik, S. 78.

<sup>2)</sup> Vgl. darüber Gerber, S. 30 ff.

<sup>3)</sup> Gerade an diesem so wichtigen Punkte lässt sich die relative Art der politischen Teleologie klar studieren. Setzt man Wesen und Bedeutung der Religion in ein äusserliches Bekennen und Handeln, so kann der Staat dieses mit seinen Herrschaftsmitteln sehr wohl hervorrusen und erhalten. Jahrtausende hindurch haben die Staaten in Übereinstimmung mit den Anschauungen ihrer Glieder also gehandelt. Ganz anders aber, wenn Religion als in erster Linie innermenschliche Erscheinung aufgefast und blos äusserliches Verhalten ohne religiöse Gesinnung als unwert erkannt wird. Daher schwanken hier auch heute noch die Forderungen an die Staatstätigkeit parteimässig.

Staate zu Gebote stehen, niemals hervorgerufen werden können. Der Staat kann nur die günstigen äusseren Bedingungen setzen, unter denen sich diese von ihm inhaltlich ganz unabhängigen Lebensbetätigungen entwickeln können. Aber auch das physische Leben kann der Staat nicht beherrschen. Er kann Gesundheit, Lebensdauer, Zahl und körperliche Kraft seines Volkes nicht unmittelbar hervorbringen, sondern nur durch hygienische Massregeln positiv und negativ (durch Abwehr schädlicher Einflüsse) Endlich kann er auch die wirtschaftlichen Güter nicht direkt erzeugen, auch nicht in einem sozialistisch konstruierten Staate, sondern nur Hemmungen der wirtschaftlichen Tätigkeit hinwegräumen und anspornend auf sie wirken oder in sozialistischer Art die individuellen Kräfte zu gemeinsamer Produktion planmässig ordnen und zusammenschließen. Überschreitet der Staat diese seine natürlichen Grenzen, so kann er nur hemmend oder zerstörend wirken. Die wesentlichen produzierenden Elemente der gesamten Kultur eines Volkes liegen daher überwiegend in den Individuen und der nicht-staatlichen Gesellschaft. Allerdings hat auch der Staat, wie oben näher dargelegt, unmittelbar produktiv soziale Wirkungen, die aber zum nicht geringen Teil unbeabsichtigt sind, also aus der Sphäre der Zwecke als bewusster Wirkungen herausfallen.

Die Verkennung dieser uns heute fast als selbstverständlich erscheinenden Sätze hat fortdauernd zu den größten Mißgriffen im Staatsleben geführt, solange eben die psychologischen und physischen Grenzen der Staatstätigkeit nicht erkannt waren und demgemäß dem Staate unerreichbare Zwecke gesetzt wurden. Die regulierende Wirkung der Erkenntnis der Staatszwecke ist nicht zum geringsten auf die Einsicht in die naturnotwendigen Schranken des Staates zurückzuführen.

2. Der wesentliche Bereich des Staates kann demnach nur liegen auf dem Gebiete des ausschließlich durch gemeinsame, also nach außen wirkende, menschliche Tat Erreichbaren. In seinen Wirkungskreis fallen nur solidarische menschliche Lebensäußerungen. Alle Solidarität aber kann sich äußern entweder durch spontane innere Übereinstimmung oder durch äußere planmäßige Anordnung. Auch die erste Form der Solidarität, die unreflektierte, bleibt von der bewußten Zwecktätigkeit des Staates ausgeschlossen. Die psychischen Massenerscheinungen, auf deren Dasein und Wirken die großen ge-

schichtlichen Änderungen im Gesamtzustand der Völker beruhen, werden zwar vom Staate mittelbar beeinflusst, aber nicht bewusst geschaffen. Religionen, Nationalitäten, soziale Klassen usw. entstehen unabhängig vom Staate. Der Staat kann sie schützen, pflegen, ihre Ausbreitung oder Wirksamkeit begünstigen, aber nicht erzeugen. Hingegen kann er wohl rückbildend und unterdruckend auf sie wirken, obwohl auch das nur innerhalb bestimmter räumlicher und zeitlicher Grenzen. Schon die Vielheit der Staaten verhindert es, dass irgendeine mächtige, im Leben der Völker auftauchende Idee vom Staate totgeschlagen werde. Könnte der Staat auf die Dauer neue Ideen ausrotten, so wäre der Bau der antiken und der mittelalterlichen Welt niemals gesprengt worden. Das Christentum und die Reformation haben sich trotz gewaltigen staatlichen Widerstandes den Weg gebrochen. Den Karlsbader Beschlüssen ist es nicht gelungen, durch Anwendung äußerster staatlicher Machtmittel die Ausbreitung liberaler Ideen in Deutschland zu hemmen, und ebenso vermag der Staat durch den ihm zu Gebote stehenden Zwang nicht die sozialistische Bewegung der Gegenwart zu unterdrücken. Aus der Gesellschaft entstanden, können neue soziale Mächte nur durch die Gesellschaft selbst wieder überwunden werden.

Die Stellung des Staates zu den sozialen Mächten kann man vielleicht am besten studieren an der Bildungsgeschichte der modernen Nationen. Die französische Nation z. B. wäre ohne den französischen Staat in ihrem heutigen Bestande nicht denkbar. Trotzdem ist sie nicht vom Staate geschaffen, sondern nur in ihrer Ausdehnung und inneren Festigung gefördert worden. Die wichtigste Grundlage der französischen Nation, die französische Sprache, ist, trotzdem ihre soziale Herrschaft vom Staate begünstigt wurde, selbstverständlich nicht staatliches Produkt. Der Einfluss des Staates auf die Ausbildung der französischen Nation war überdies zum großen Teile unbeabsichtigte Nebenwirkung der zentralisierenden Herrschaft der französischen Könige. zweckbewuste Einwirkung des Staates auf Bildung und Rückbildung der Nationen ist sehr gering, was zur Genüge die politischen Verhältnisse der von mehreren Nationen bewohnten Staaten zeigen. Nationale Minderheiten können durch administrative Massregeln allein von der Majorität nicht aufgesogen werden. Nicht einmal unentwickelte Nationalitäten sind heute der herrschenden Nation gänzlich zu assimilieren, wie die Iren, die Slowenen, die Wenden in der Lausitz, die Letten usw. beweisen.

Es sind also nur die planmässigen solidarischen menschlichen Lebensäusserungen, die dem Staate eigentümlich sind. Bewahren, Ordnen, Unterstützen sind die drei großen Kategorien, auf die sie sich zurückführen lassen. Je größer das solidarische Interesse ist, desto mehr ist der Staat zu seiner Befriedigung berufen; je mehr einheitliche planmässige Organisation zu dessen Wahrung notwendig ist, desto ausschließlicher ist sie Sache des Staates. Diese Solidarität ist aber eine dynamische Größe, auf allen Gebieten des menschlichen Gemeindaseins zu verschiedenen Zeiten und bei verschiedenen Völkern verschieden ausgeprägt. Daher empfängt diese Formel ebenfalls von dem jeweiligen gesamten Kulturzustande eines Volkes ihren positiven Inhalt.

Dem die geschichtliche Entwicklung Überblickenden zeigt sich jedoch eine sich immer stärker ausbreitende Solidarität der Volksinteressen einerseits, der Gesamtinteressen aller Kulturvölker anderseits. Kann man doch allen Fortschritt in der Kultur zugleich als Fortschritt in dem Gedanken der menschheitlichen Solidarität bezeichnen. Geschichtlich beim engsten Kreise begiunend, ergreifen die solidarischen Interessen immer weitere soziale Gruppen und nehmen nicht nur an Umfang, sondern auch an Stärke zu. Scheinbar steht damit im Widerspruch, dass das Individuum überall eng gebunden ist durch das Solidarinteresse des nächsten Verbandes, dem es angehört; sowie dass Entwicklung der Individualität mit ebensolchem Rechte wie Steigerung der Solidarität als Merkmal hoher Kulturstufen bezeichnet werden kann. Allein der Gegensatz beider Phänomene ist nur ein scheinbarer, da völlige Freiheit geistiger Betätigung des Individuums nicht nur mit der höchsten Ausbildung der Solidaritätsgefühle und -interessen vereinbarlich ist, sondern diese sogar jene Freiheit zur Voraussetzung haben. Je geistig höher und sozial freier ein Individuum ist, um so mehr wird es sich als im Dienste der höchsten Solidarinteressen stehend betrachten. Ausbildung der Individualität ist daher selbst eines der höchsten Solidarinteressen. Die Entwicklung eines Ganzen ist stets durch die Entwicklung seiner Glieder bedingt.

Aus dem Dargelegten ergibt sich, dass im Laufe der Zeiten das gerechtfertigte Gebiet staatlicher Tätigkeit stets breiter wird. Durch richtige Einsicht der ihm durch die Natur der Verhält-

nisse gesteckten Grenzen hat sich der Staat von Gebieten, die er als ihm nicht gehörig erkannt hat, zurückgezogen, sich aber reichlich dafür entschädigt durch Zuwachs neuer ihm angemessener Tätigkeit.

Solche Feststellung wehrt aber dennoch nicht der Befürchtung, dass schließlich die freie Bewegung des Individuums und damit dieses selbst eine stetig abnehmende Größe sei, denn jener Rückzug des Staates muss doch schliesslich ein Ende haben. Und doch ist dies ein Irrtum. Nicht nur menschliche Solidarität, auch menschliche Freiheit ist im stetigen Wachstum begriffen. Fast man den vieldeutigen Begriff der Freiheit in dem für das moderne Individuum wichtigsten Sinne auf, demzufolge sie vom Staate nicht nur nicht gehinderte, sondern sogar geförderte Betätigung menschlicher Fähigkeiten bedeutet, so ist das dem Individuum zustehende Mass solch möglicher Betätigung in raschem Fortschreiten begriffen. Wachsende Zivilisation hat für den einzelnen Wachstum der Möglichkeiten, zu handeln, zur Folge. Eisenbahnen und Dampfschiffe haben die freie örtliche Bewegung des Individuums in ungeahnter Weise gesteigert. Die gewaltigen Bildungsmittel, die Staat und Verbände aller Art dem Menschen zum freien Gebrauch anbieten, haben das Wissen und Können Ungezählter begründet und gehoben. So eröffnen sich fortwährend neue Gebiete der Freiheit und mit ihnen verbunden neue Gebiete der Staatstätigkeit, die nicht zum geringsten der Regelung und dem Schutz solcher Freiheit zugewendet ist. Wächst also der Bereich des Staates, so wächst auch das Individuum, und das Ergebnis der Geschichte ist sowohl fortschreitende Bindung des Menschen als auch fortschreitende Lösung seiner Banden.

Um nunmehr die einzelnen staatlichen Zwecke festzustellen, bedarf es teleologischer Untersuchung der verschiedenen staatlichen Einrichtungen und Tätigkeiten. In ihnen allein können wir die Zwecke ausgeprägt finden, die eine bestimmte Epoche dem Staate setzt. Wie als Recht nur das zu betrachten ist, was wirklich gilt, so ist konkreter und damit relativer Staatszweck nur der in den staatlichen Institutionen und Funktionen ausgeprägte.

Der dem Staate zufallende Tätigkeitsbereich wird sich sowohl auf Grund der historischen Entwicklung als der richtigen Einsicht in die von ihm zu versorgenden Zwecke in zwei große Abteilungen scheiden: Tätigkeiten, die ihm ausschließlich zukommen, und solche, mit welchen er nur ordnend, unterstützend, fördernd oder abwehrend zu individuellen und sozialen Lebensäußerungen hinzutritt.

3. Ausschließlich dem Staate zugehörig ist der Schutz der Gesamtheit und ihrer Glieder, damit auch des eigenen Gebietes gegen äußere Angriffe. Diese Tätigkeit und der ihr entsprechende Zweck haben dem Staate niemals, auch nicht in seiner rudimentärsten Form, gemangelt. Abwehr gemeinsamer äußerer Gefahr ist zu allen Zeiten das wirksamste Motiv zur Bildung machtvoller Verbände gewesen. Trotzdem hat es Epochen gegeben, wo diese Schutztätigkeit nicht exklusive Staatsaufgabe war, wo neben ihr Selbsthilfe in Form der Fehde, des Privatkrieges bestand. Ferner ist lange Zeit hindurch nicht nur Verteidigung, sondern auch Vergrößerung des Staates durch Eroberung oder andersgeartete Erweiterung seiner Machtsphäre durch kriegerische Mittel nach den Überzeugungen der Völker einer seiner wesentlichen Zwecke. Trotzdem nun heute in der Theorie dem Staate im Verhältnis zu anderen nur ein defensiver Zweck gesetzt zu werden pflegt, so sind doch auch in der Gegenwart in dem Bewußstsein der Völker mannigfache auf Vergrößerung des Staates oder Herstellung neuer politischer Bildungen gerichtete Zweckvorstellungen vorhanden, und man wird auf Grund der heutigen politischen, ökonomischen, nationalen Anschauungen ein solches offensives Vorgehen nicht überall als dem Staatszweck widersprechend bezeichnen können. Die Kämpfe Preußens für Deutschlands, die Sardiniens für Italiens Einheit, die Russlands für die christlichen Staaten der Balkanhalbinsel usw. werden von der allgemeinen Überzeugung als berechtigt und damit im Staatszweck liegend anerkannt, und ebenso ist das der Fall mit der der Gegenwart am meisten entsprechenden Form der Vergrößerung des Staates oder doch der Staatsmacht durch Kolonisation. Bewahrung und Erhöhung des internationalen Ansehens, unabhängig von der Verteidigung, wird bei jedem unabhängigen Staate als im Staatszwecke liegend anerkannt werden müssen.

Aber nicht nur nach außen, auch nach innen werden Funktionen gefordert und anerkannt werden müssen, deren Zweck auf die Erhaltung des Staates und die Integrität seiner Wirkungsweise geht. Die Staatswirtschaft dient den gesamten Staatszwecken, in erster Linie aber sichert sie die Existenz des Staates.

Die Polizei- und Strafrechtspflege schützt nicht nur individuelle und soziale Güter, sondern auch den Staat selbst. In aller Staatstätigkeit ist ein Element, das die Erhaltung und Stärkung des Staates selbst bezweckt. Erhaltung und Förderung der eigenen Existenz und des eigenen Ansehens ist somit einer der Zwecke, die dem Staate gemäß seinen von unserem Zweckbewußtsein gebilligten Funktionen gesetzt sind. Dieser Zweck ist der erste und nächste, seine Erfüllung innerhalb bestimmter Schranken die Bedingung gedeihlicher staatlicher Tätigkeit überhaupt.

4. Ausschließlich dem Staate zugehörig ist ferner bewußte Fortbildung und Aufrechterhaltung der Rechtsordnung. diese Tätigkeit ist dem Staate stets eigentümlich gewesen, allein die Ausschliesslichkeit dieses Rechtszweckes ist erst das Produkt einer langen geschichtlichen Entwicklung. In primitiven Epochen gibt es eine weitgehende Autonomie und Selbstgerichtsbarkeit der Familie, der Sippe, des Stammes innerhalb des Staates. Das Strafrecht eignet dem Staate nicht ursprünglich, sondern wächst ihm erst später zu; außerdem bleibt die Selbsthilfe in verschiedenen Formen ein anerkanntes Rechtsinstitut. Die Entwicklung des Staates ist aber tiberall von einem Aufsaugungsprozess der selbständigen Rechtsbildung und des Rechtsschutzes in sämtlichen ihm untergeordneten Verbänden begleitet, so daß schliesslich der Staat allein als Quell planmässiger Fortbildung des Rechtes erscheint und ihm allein die Verfügung über die Mittel des Rechtszwanges gebührt. Heute ist alle planmässige, also nicht auf dem Wege der Gewohnheit erfolgende Rechtsbildung entweder vom Staate selbst ausgetibt oder übertragen oder zugelassen, so dass ohne Anerkennung durch den Staat niemand in ihm ein Recht der Rechtsbildung besitzt. Diese Rechtsbildung jedoch übt der Staat aus nicht nur durch Abgrenzung der individuellen Sphären, sondern auch durch rechtliche Ordnung seiner eigenen Organisation und Tätigkeit, für welche das Recht Mass und Schranke ist. Einseitig und falsch ist daher die noch von Holtzendorff vertretene Ansicht 1), welche den Staat in seiner dem Rechte gewidmeten Tätigkeit als nur dem Individuum zugewendet wähnt. Das Recht durchdringt und bestimmt vielmehr alle Lebensäußerungen des Staates und bildet gleichsam die Bahnen, in denen das staatliche Leben pulsiert.

<sup>1)</sup> Politik S. 253 ff.

Die Art der Verwirklichung des Rechtszweckes ist aber in einem jeden Staate durch die ganze Lage des Volkes und durch seine internationale Stellung gegeben. Denn selbstverständlich umfasst der Rechtszweck an dieser Stelle nicht nur die vorhandene, sondern auch die künftige Gesetzgebung, die den Anforderungen zu entsprechen hat, die eine bestimmte Geschichtsepoche an die Rechtsordnung zu stellen berechtigt ist. Damit jedoch greift das Recht hinüber auf ein anderes Gebiet der Staatstätigkeit. Das Recht ist nicht nur ein Mittel, um einen gegenwärtigen Zustand zu bewahren, sondern auch um an der Herbeiführung eines künftigen Soweit überhaupt durch äußere Veranstaltung mitzuarbeiten. Kulturinteressen gefördert werden können, ist auch das Recht ein bedeutsames Mittel dieser Förderung, wie z. B. die neuere Arbeiter-Schutz- und -Fürsorgegesetzgebung in den europäischen Staaten beweist. In letzter Linie zielt allerdings auch diese fördernde Tätigkeit neuer Rechtsinstitute auf umfassendere, gleichmässigere und wirksamere Erhaltung der wichtigsten individuellen und sozialen Güter, auf Herstellung allgemeiner Bedingungen für die ungehemmte Entwicklung des Individuums und der Gesamt-Denn das Recht ist im letzten Grunde nicht schöpferisch, sondern bewahrend und abwehrend. Es kann nur die äusseren Voraussetzungen für positive menschliche Tätigkeit schaffen, deren Inhalt stets nur durch die ganze konkrete historisch-soziale Entwicklung gegeben ist. Zwar hat auch die Rechtsordnung eine bestimmte gesellschaftsformende und umgestaltende Kraft, die aber nur innerhalb enger Schranken sich planmässig entfalten Das Schöpferische im Recht liegt überwiegend nicht in seiner beabsichtigten juristischen, sondern in seiner unbeabsichtigten sozialen Bedeutung.

5. Mit Machtbehauptung, Schutzgewährung und Rechtsbewahrung haben lange Zeiträume den Zweck des Staates in der Hauptsache als abgeschlossen betrachtet. Eine so kümmerliche, den Staat auf einen Schutz- und Trutzverband nach außen, einen Gerichtsverband nach innen reduzierende Anschauung findet sowohl in der politischen Wirklichkeit als in dem Bewußstsein von dieser Wirklichkeit keine Stätte mehr. So wie Machtbesitz und Rechtsgenuß nicht höchste Zwecke des Individuums sein können, sondern nur Bedingungen für Erringung und Besitz anderer Güter sind, so öffnen sich auch überall bei steigender Kultur dem Staate neue Gebiete höchster Zwecke.

Schon der Macht-, Sicherheits- und Rechtszweck nötigen den Staat, seine Tätigkeit über die unmittelbar diesen Zwecken dienenden Funktionen auszudehnen. Er muß vor allem auf die Herbeischaffung der ökonomischen Mittel für diese seine Leistungen bedacht sein. Die Größe dieser Mittel hängt aber von der ganzen ökonomischen Lage seines Volkes ab. Stärkung der ökonomischen Produktion bereits indirekt in den erörterten Staatszwecken als Mittelzweck mitinbegriffen. Geschichte der wirtschaftlichen Verwaltungstätigkeit des Staates lehrt, dass sie aus fiskalischen und militärischen Gründen entstanden ist. Vor allem ist das Kommunikationswesen mit dem Heer- und Gerichtswesen, sodann aber mit gedeihlicher Staatstätigkeit überhaupt innig verbunden. Daher ist Sorge für die Wege bereits im frühen Mittelalter als Staatsaufgabe anerkannt, und heute nützen die neueren Institute der Post, der Telegraphen, der Eisenbahnen dem Heerwesen und der Rechtspflege in hervorragender Weise. Aber auch andere, überwiegend erst in neuester Zeit dem Staate zugewachsene Verwaltungszweige dienen der besseren Erreichung der exklusiven Staatszwecke. Das Gesundheitswesen erhält und fördert die physische Existenz des Volkes und damit die Macht des Staates, nicht minder die Schutzeinrichtungen für die arbeitenden Klassen. Die polizeiliche Tätigkeit im weitesten Umfange dient dem Rechtsschutze; staatliche Beurkundungen, Gewerbekonzessionen, das Pflegschaftswesen, Regelung der Lehrlingsverhältnisse usw. sind für den Rechtszweck von hoher Bedeutung. Dass geistig fortgeschrittene Nationen die zurückgebliebenen im internationalen Wettbewerb überflügeln, hat die Geschichte so häufig bezeugt, dass die Pflege der geistigen Volksinteressen heute als selbstverständlich mit dem Machtzweck in engster Verbindung stehend angesehen wird. Die Fortschritte der Kriegskunst sind mit denen der Wissenschaft und Technik aufs engste verknüpft, so dass der Staat auch ihnen gegenüber schon im Interesse seiner Existenz sich nicht gleichgültig verhalten darf. So erscheint denn bei der Wechselwirkung menschlicher Dinge das uns natürlich dünkende Verhältnis zunächst umgekehrt, indem die höheren Kulturzwecke die Rolle von Mitteln für den Macht-, Schutz- und Rechtszweck übernehmen.

Die Ausdehnung der Tätigkeit des Staates über seine exklusiven Zwecke hinaus war aber auch nach anderer Richtung hin historisch bedingt. Neben ihm bestand lange Zeit eine Macht,

die außer ihrem Berufe mit Ausschluß des Staates bestimmte Aufgaben pflegte, die den durch äußere Mittel zu verfolgenden Solidarinteressen angehören. Im Laufe der Auseinandersetzung zwischen Staat und Kirche sind dem ersteren ursprünglich kirchliche Angelegenheiten zugewachsen und von ihm weit über den Zustand hinausgeführt worden, in dem er sie als seine eigenen empfing. Namentlich sind geregelte Armenfürsorge und das Bildungswesen Gebiete solidarischer Tätigkeit, die in vollem Umfange erst seit der Reformation in die Hand des Staates übergegangen sind. Der Staat ist aber bei dieser Enteignung nicht stehen geblieben, sondern hat sich Recht und Pflicht zugemessen unter Berufung auf die ihm in steigendem Masse zum Bewußstsein kommende Aufgabe der Kulturpflege, alle im Gemeininteresse erspriesslichen Tätigkeiten entweder selbst vorzunehmen oder ihre Vornahme dem Individuum anzubefehlen. An diesem Punkte hat nun die Untersuchung einzusetzen, um die Grenzlinie zwischen staatlicher und nichtstaatlicher Tätigkeit zu ziehen.

6. Diese Grenzlinie wird gemäß den vorhergehenden Erörterungen mit Sicherheit gezogen werden können. Auf Grund der ganzen geschichtlichen Entwicklung und der herrschenden Anschauungen ist der Staat zweifellos berufen, zu allen menschlichen Solidarinteressen in Beziehung zu treten. Allein, sein Verhältnis zu den einzelnen Interessen ist durch deren Natur bedingt. Nur soweit die freie individuelle oder genossenschaftliche Tat unvermögend ist, den vorgesetzten Zweck zu erreichen, kann und muß ihn der Staat übernehmen; soweit reine Individualinteressen vorliegen, bleibt ihre Erringung auch dem Individuum überlassen. Die Verwaltung der Solidarinteressen durch den Staat reicht aber in gedeihlicher Weise nur so weit, als planmässige, mit äusseren Mitteln arbeitende Tätigkeit gehen kann. Dazu gehören negativ Abwehr von Störungen jeder Art, positiv aber Förderung, welche gemäß der Natur des zu fördernden Gutes verschiedene Formen anzunehmen vermag. Sie kann ausschließlich in dem Setzen der äußeren Bedingungen bestehen. Gesundheit, Wissenschaft, Kunst, Handel usw. kann der Staat nicht unmittelbar erzeugen, d. h. er ist nicht imstande, die hierzu notwendige individuelle Tätigkeit sich zuzueignen. Die spezifische Tätigkeit des staatlich angestellten Arztes, des Professors, des Lehrers, des Regierungsbaumeisters usw. ist und bleibt individuelle, vom Staate autorisierte Tat, sie ist niemals Inhalt staatlicher Organtätigkeit, weil der Staat die eigentümliche Art dieser Tätigkeiten zu bestimmen außerstande ist; er kann nur anordnen, daß sie nach bestimmter Richtung wirken und gewisse Effekte hervorrusen sollen, er kann das Quantum, aber nicht das Quale der Leistung anbesehlen. Auf anderen Gebieten jedoch kann er weitergehen. Insosern es nämlich möglich ist, nicht nur Quantität, sondern auch Qualität der Leistung durch äußere Mittel zu beherrschen, wird er sie selbst, wenn das Solidarinteresse es ersordert, durch seine Organe als seine Tat vornehmen lassen. Wissenschaftliche Entdeckungen machen und Kunstwerke schaffen, liegt außerhalb des möglichen staatlichen Machtbereiches; aber Briese besördern, Bahnzüge verkehren lassen, Versicherungsanstalten errichten usw., sind Funktionen, die durch solidarische Tat und durch äußere Mittel in zweckmäßigster Weise versehen werden können 1). Je

<sup>1)</sup> Diese Unterscheidung ist von großer Bedeutung, um zu bestimmen, an welchem Punkte die Tätigkeit staatlicher Organe aufhört, als individuelles Tun gewertet zu werden und auf den Staat als dessen Tat projiziert wird. Was Laband, I, S. 407 N. 2, gegen diese von mir bereits System, S. 213, angedeutete Unterscheidung einwendet, ist unzutreffend, indem er von der irrigen Annahme ausgeht, als ob ich in der angeführten Stelle von Aktionen des Staates gesprochen hätte, die nicht zugleich Aktionen von Individuen wären. Laband selbst findet alle Beamtentätigkeit innerlich gleichartig. Doch ist es ein großer Unterschied, ob man die Amtstätigkeit ihrem ganzen Inhalte nach als Staatstätigkeit bezeichnen kann oder nicht. Das richterliche Urteil hat der Staat gefällt, die vom Minister ausgehende Ernennung der Staat vollzogen usw. Aber der Universitätslehrer trägt nicht königlich preussische Mathematik oder großherzoglich badische Psychologie vor. Wer diese und ähnliche Unterschiede für unerheblich erklärt, der verwischt wichtige, folgenreiche Gegensätze zugunsten eines unersprießlichen Formalismus. Dass Personen, die dem Staate gegenüber verpflichtet sind, ihre besonderen Kenntnisse und Fähigkeiten frei auszuüben, Beamte sind gleich den mit obrigkeitlichen Funktionen betrauten, hat mit der in Rede stehenden Frage gar nichts zu schaffen. Das innere Wesen der staatlichen Funktionen zu erkennen, bietet an und für sich, ohne jede Rücksicht auf das Beamtenrecht, genug theoretisches und praktisches Interesse. In jüngster Zeit hat Preuss, Das städtische Amtsrecht, S. 347 f., gegen diese Ausführungen und ähnliche Andeutungen von Gierke in Holtzendorffs Rechtslexikon, II, s. v. Gemeindebeamte, S. 50, behauptet, das Gemeinwesen baue und lehre, wie es richtet, befiehlt und ernennt. Die politische Konsequenz einer solchen Lehre wäre die völlige Vernichtung jeder geistigen Freiheit derer, die im staatlichen Auftrag höhere intellektuelle Tätigkeit üben: ein Gemeinwesen, das lehrt und baut, kann auch vorschreiben, wie zu

mehr durch einheitliche, umfassende Organisation, d. h. durch Zentralisation, das in Frage stehende Kulturinteresse befriedigt werden kann, desto größer ist der Anspruch des Staates und an den Staat, es ausschliesslich oder doch überwiegend zu versorgen. Daraus ergibt sich, dass der Staat auf dem Gebiete der Kulturpflege die individuelle freie Tätigkeit teils zu ersetzen, teils zu ergänzen bestimmt ist. Geschichtlich ist auf diesen Gebieten die staatliche Tätigkeit überall nach der privaten eingetreten, derart, dass sich die Entwicklung der staatlichen Kulturförderung als ein fortlaufender Enteignungsprozels gegenüber der individuellen Tätigkeit darstellt. Vielfach sind es zunächst Verbände nichtstaatlicher Art, welche die Ergänzung des Individuums vornehmen, so dass der Staat schliesslich in Ergänzung sowohl individueller als genossenschaftlicher Tat auftritt. Wie weit die bloss ergänzende Tätigkeit zu gehen und wo die ersetzende zu beginnen habe, das kann nur nach der ganzen geschichtlichen und sozialen Lage des Einzelstaates sowie der Natur des betreffenden Verwaltungszweiges beurteilt werden. Die Entwicklung der neueren Zeit weist zweifellos einen fortschreitenden Prozess zunächst der Sozialisierung und sodann der Zentralisierung, der "Verstaatlichung" ursprünglich individueller Tätigkeiten auf. Welchen Umfang diese Sozialisierung und Zentralisierung annehmen werde, welches ihr Endziel sei, lässt sich auf Grund der uns bekannten Weltlage mit Sicherheit gar nicht bestimmen. Jedenfalls sind Anzeichen dafür vorhanden, dass die einzelstaatliche Zentralisation nicht deren höchste Form ist, da eine Reihe von Verwaltungsgeschäften bereits heute von den Einzelstaaten im internationalen Interesse nach vereinbarten Normen verwaltet wird. Die auf völkerrechtlichem Grunde ruhende "internationale Verwaltung" bestimmter Gebiete durch die Einzelstaaten, die bereits zu organisierten internationalen Verwaltungsvereinen geführt hat, bezeichnet einen bedeutsamen Schritt zu einer höheren Form der Zentralisation, der internationalen.

Aber auch die Begriffe der Ergänzung, der Förderung, der Organisation und Leitung bedürfen an dieser Stelle noch einer Durchbildung nach der teleologischen Seite. Denn alle diese Funk-

lehren und zu bauen, wie zu malen und Tonkunst zu üben sei. Vor solcher "organischer" Zukunft möge ein gnädiges Geschick uns immerdar bewahren!

tionen können zu verschiedenen Zwecken verschieden gestaltet werden, und daher ist für die zutreffende Gestaltung die Aufsuchung eines Prinzipes notwendig. Auch hier gibt der vage Gedanke der Wohlfahrtsförderung keine Aufklärung. Die Wohlfahrt, und zwar sehr intensive Wohlfahrt einer großen Zahl kann durch Konservierung einer Institution, durch Abwehr jeglicher Neuerung für das gerade lebende Geschlecht im höchsten Grade gefördert Wenn wir aber, fast möchte ich sagen: instinktiv, werden. Hebung, Ausbildung, Vervollkommnung unserer Kultur von allen sozialen Institutionen verlangen, so stehen wir nicht mehr auf eudämonistisch-utilitarischem als vielmehr auf evolutionistischem Standpunkt. Von diesem aus kann das Wohlsein der Lebenden dem Wohlsein der Kommenden geopfert und selbst staatliche Tat gefordert werden, die unmittelbar in größerer Ausdehnung Unlust und Schädigung hervorruft. Wie alle Geburt, so ist auch jeder Fortschritt untrennbar mit Schmerz verbunden 1). schreitende Entfaltung und reichere Ausbildung der menschlichen Kräfte, ungeachtet der Unlust, von der sie begleitet sein mögen, ist gemäß unserer modernen, durch die gesamte Wissenschaft bestimmten Weltanschauung der notwendige und darum anzuerkennende Inhalt der Geschichte. An diesem Punkte berührt sich zwar empirische Geschichtsbetrachtung mit einer Metaphysik der Geschichte. Ohne eine solche kann aber eine teleologische Untersuchung der sozialen Phänomene nie gründlich vorgenommen werden, weil die letzten Zwecke des Menschlichen rein empirischer Forschung unzugänglich sind. Auch um die relativen, subjektiven Zwecke des Staates zu konstatieren, müssen wir die herrschende Geistesrichtung befragen, deren metaphysische Bestandteile die sozial-teleologischen Vorstellungen mit auswirken.

Alle staatliche Tätigkeit hat unter diesem Gesichtspunkt zum Endzweck die Mitarbeit an der fortschreitenden Entwicklung zunächst der ihm Eingegliederten, nicht nur der gegenwärtigen, sondern auch der zukünftigen, und ferner, da das Solidaritätsbewußstsein der Völker immer mehr über den Staat hinausgreift, die Mitarbeit an der Entwicklung der Gattung. Metaphysischer Betrachtung bleibt die Frage überlassen, inwiefern dieser subjektiven Anschauung auch objektive Wahrheit zukommt, ob

<sup>1)</sup> Vgl. die interessanten Ausführungen von v. Philippovich, Wirtschaftlicher Fortschritt und Kulturentwicklung, 1892, S. 21 ff.

diesem auf der Weltanschauung der Gegenwart gegründeten Zweckbewusstsein transzendente Werte entsprechen.

7. Fassen wir nunmehr die einzelnen hier erörterten Zwecke zusammen, so ergibt sich folgendes. Staatliche Selbstbehauptung, Sicherheit und Machtentfaltung, Rechtsetzung und Rechtschutz, Kulturförderung haben sich uns als Staatsaufgaben ergeben. Der leitende Gedanke für diese Zweckbestimmung liegt in der Erkenntnis, dass planmässige Organisation der Versorgung der solidarischen Volksinteressen, soweit sie einer zentralen Leitung bedürfen und durch äußere Veranstaltung befriedigt zu werden vermögen, nur durch den mit den größten Machtmitteln ausgestatteten sozialen Faktor, als welcher der Staat sich darstellt, vorgenommen werden können. Diese Zwecke teilen sich in exklusive, nur dem Staate zukommende, und in konkurrierende, demzufolge auch die entsprechenden Funktionen entweder dem Staate ausschliesslich zukommen oder von ihm mit anderen geteilt werden. Mass und Art der Staatstätigkeit hat sowohl bestimmte, in der Natur menschlicher Verhältnisse begründete allgemeine Schranken als auch eigentümliche, durch die Natur der einzelnen Verwaltungstätigkeit bedingte Grenzen. Nichtregulierte individuelle und genossenschaftliche Tat soll nur insoweit zurücktreten oder ausgeschlossen werden, sofern der Staat mit seinen Mitteln das betreffende Interesse in besserer Weise zu fördern vermag. Das höchste Prinzip für die gesamte Staatstätigkeit ist aber die Förderung der fortschreitenden Entwicklung der Volksgesamtheit und ihrer Glieder. Prinzip hat nach drei Richtungen hin Anwendung zu finden. Einmal gegenüber dem Individuum, dessen Entwicklung als Glied des Ganzen zu fördern ist, sodann gegenüber dem Volke als der Gesamtheit der gegenwärtigen und zukünftigen Staatsglieder, endlich gegenüber der menschlichen Gattung, als deren Glied das Einzelvolk erscheint. Es sind demnach drei Gattungen von Solidarinteressen vom Staate zu versorgen: individuelle, nationale, menschheitliche. Unter dem Gesichtspunkte teleologischer Rechtfertigung erscheint uns daher heute der Staat als der durch planmässige, zentralisierende, mit äusseren Mitteln arbeitende Tätigkeit die individuellen, nationalen und menschheitlichen Solidarinteressen in der Richtung fortschreitender Gesamtentwicklung befriedigende, herrschaftliche,

Rechtspersönlichkeit besitzende Verband eines Volkes<sup>1</sup>).

Schliesslich sei hier nochmals auf den inneren Zusammenhang der Fragen nach dem Grunde und dem Zwecke des Staates hingewiesen. Die Antwort auf die erste Frage hat das Sein des Staates gerechtfertigt, die auf die zweite sein Wirken. Beide zusammen enthalten erst die volle Rechtfertigung des staatlichen Lebensprozesses. Ist ohne Staat keine Gesellschaft und keine Erfüllung menschlicher Gemeinzwecke möglich, dann ist für jeden, der sich nicht außerhalb der Gesellschaft stellen will, Hingabe an den Staat sittliche Notwendigkeit. In dieser Einsicht vereinigen sich die verschiedenen epochemachenden Lehren vom Staate, die scheinbar unversöhnliche Gegensätze bilden. Sie lehrt einerseits den Staat als geschichtlich notwendiges Produkt der sich stets reicher entfaltenden Menschennatur erkennen und fordert anderseits freie Anerkennung des historisch Gegebenen als eines notwendigen Durchgangspunktes in der Entwicklung der Gesamtheit. Die großen Gegensätze der Notwendigkeit und Freiheit finden in der richtigen Lösung dieser Probleme ihre Versöhnung. Das geschichtlich Notwendige soll frei, nach klar erkannten Zwecken gestaltet werden.

Jede Rechtfertigung des Staates trifft jedoch nur sein in die Sphäre des Bewussten und Absichtlichen fallendes Wirken. Dass darin die geschichtliche Bedeutung eines konkreten Staates nicht erschöpft ist, wurde bereits des öfteren hervorgehoben. Daher wird historische, nach rückwärts gewendete Beurteilung eines Staates ganz anders ausfallen als das Ergebnis politischer Messung gegenwärtiger oder auch vergangener Zustände am Massstabe der Staatszwecke. Nur nach der Totalität seiner wirklichen Leistungen kann der Staat vom Historiker gewürdigt

<sup>1)</sup> Diese Definition enthält selbstverständlich einen Wertmaßstab, kein Erkenntnisurteil, wie Preuß, Über Organpersönlichkeit, a. a. O. S. 573, meint. Ein Staat, der diesem auf unseren heutigen politischen Anschauungen beruhenden Maßstab nicht entspricht, hört darum natürlich nicht auf, Staat zu sein, er erscheint uns aber als minderwertiger Staat. Die Formel von Preuß hingegen, wonach der Staat Selbstzweck ist, die auf alle Staaten von Babylon bis zum Deutschen Reich paßt, ist völlig inhaltsleer und kann mit Fug und Recht in den Satz verwandelt werden: Der Staat ist eine gänzlich wertlose Institution.

werden, mögen sie berechtigt sein oder nicht. Trotzdem bieten unsere politischen Zweckvorstellungen auch einen Wertmesser für entschwundene staatliche Gebilde, indem wir schließlich einen Staat der Vergangenheit beurteilen nach dem, was von ihm übriggeblieben ist. Das kann aber nichts anderes sein als die von ihm hervorgerufenen Kulturwirkungen jeder Art, die als stetig fortzeugende Elemente der geschichtlichen Bewegung allein Unsterblichkeit besitzen.

## Neuntes Kapitel.

## Entstehung und Untergang des Staates.

Um vom Wesen des Staates eine vollendete Vorstellung zu erhalten, ist es notwendig, den Prozess seines Entstehens und Vergehens zu betrachten. Namentlich für die Fragen des Rechtscharakters des Staates und der Natur und der Grenzen des öffentlichen Rechtes ist die klare Erkenntnis der staatsschöpfenden und staatsvernichtenden Vorgänge von hoher Bedeutung.

#### 1. Die Entstehung des Staates.

Hier sind zwei Fragen scharf zu scheiden: die nach dem geschichtlichen Anfang der staatlichen Institution überhaupt und die nach der Bildung neuer Staaten innerhalb der entwickelten Staatenwelt. Wir wollen die erste Frage als die nach der primären, die zweite als die nach der sekundären Staatenbildung bezeichnen.

Über die primäre Staatenbildung sind nur Hypothesen möglich, die auch in großer Zahl aufgestellt worden sind. Um sie zu würdigen, muß zweierlei beachtet werden. Zunächst, daß es nicht so einfach ist, den Punkt zu bestimmen, von dem angefangen ein ursprüngliches Gemeinwesen als Staat zu betrachten sei. Unsere Staatsvorstellungen sind dem entwickelten, über seßhafte Menschen herrschenden Staate entnommen. Von ihm aus erscheinen Organisationen von Nomadenstämmen noch nicht als staatlicher Art. Anders aber, wenn wir die primitiven Verbände unter entwicklungsgeschichtlichem Gesichtspunkte betrachten. Da wird jede Organisationsform herrschaftlichen Charakters, die keine höhere über sich hat, bereits als Staat aufzusassen sein.

Diese Vorgeschichte des Staates steht aber nur in losem Zusammenhaug mit dem späteren entwickelten Staate. Gerade die primitiven Organisationen haben die Bedeutung des Zweck-

wandels am gründlichsten erfahren. Völlige Übereinstimmung über diese ursprünglichen Typen wird kaum hergestellt werden, zumal aus der Konstruktion des sozialen Anfangszustandes Kapital für bestimmte wirtschaftliche und politische Theorien geschlagen zu werden pflegt. Doch hat unbefangene Überlegung schon in einem wichtigen Punkte die Klärung angebahnt. Es mehren sich wenigstens, wie schon erwähnt, die Stimmen, die sich gegen die Ansicht erheben, im Hetärismus die älteste Form des Geschlechtsverkehrs zu sehen, vielmehr die Paarungsehe als den Ausgangspunkt des Familienverbandes behaupten. Damit ist auch die Lehre, welche in der Horde die notwendige primitive Form menschlicher Verbände erblickt, wieder zweifelhaft geworden. Trotzdem aber ist der Kampf um jene ursprünglichen Verhältnisse, wie auch um das Mutterrecht: ob es eine universelle, dem Vaterrecht notwendig zeitlich vorangehende Gestaltung sei oder ein Verwandtschaftssystem, das sich nur auf bestimmte Völker beschränkt, noch lange nicht endgültig entschieden. Wichtig sind die umfassenden Forschungen über die Hausgemeinschaften und Gentilverbände, die, über die ganze Erde und bei Völkern der verschiedensten Kulturstusen verbreitet, die ersten uns bekannten Formen einer umfassenderen und gegliederten wirtschaftlichen und herrschaftlichen Organisation darstellen. Alle Versuche jedoch, eingehend die Wandlung der Horden, Stämme und Familien in Staaten zu bestimmen, müssen schon deshalb scheitern, weil dasselbe Resultat auf den verschiedensten Wegen erreicht werden konnte und es höchst unwahrscheinlich ist, dass allüberall der Staatenbildungsprozess derselbe gewesen sei. Nur die allgemeinsten Typen lassen sich da feststellen. So, dass gemeinsame Gefahr zu gemeinsamer Abwehr trieb, auf solche Art zunächst Gelegenheitsorganisationen hervorgerufen wurden, die durch Wiederholung schließlich einen ständigen Charakter annahmen. Oder dass die Notwendigkeit, neue Jagd- oder Weidegründe zu suchen, der Trieb benachbarter Stämme, Eigentum durch Raub zu erwerben, zu engerem Zusammenschluss führte. Ferner lässt sich feststellen, dass primitive religiöse Vorstellungen an dem Aufbau fester Verbände mitwirken, namentlich auch nach der Richtung hin, dass sie entstehende Autoritäten stützen.

Die entwickelte Form des Gemeiuwesens als eines höchsten und umfassenden Verbandes, die wir heute allein als Staat be-

zeichnen, beginnt mit dem Selshaftwerden der Menschen, ein Prozefs, der in seinem ersten Ursprunge noch gänzlich unaufgeklärt ist. Er hängt zwar eng zusammen mit dem Getreidebau, zu dessen Ausbildung ungemessene Zeiträume nötig waren, ist aber nicht allein von ihm bedingt, da es auch ackerbauende Nomaden gibt. Mit der Okkupation des Landes wird eine viel verwickeltere Eigentumsordnung notwendig als auf früheren Wirtschaftsstufen. Die Grenzen zwischen Gemein- und Sondergut müssen streng gezogen werden; die Familie als Wirtschaftsverband erfährt eine reichere Gliederung und Durchbildung; die Ausbeutung menschlicher Arbeitskraft beginnt mit der Institution der Haussklaverei, die allein schon den Krieg zu einer dauernden, auf Gewinnung von unfreien Arbeitern gerichteten Tätigkeit des Gemeinwesens gestaltet. Die Unterschiede des Besitzes rufen eine Schichtung der Gesellschaft hervor; dort aber namentlich, wo siegende Stämme über besiegte ihre Herrschaft errichten, entfaltet sich der Gegensatz einer herrschenden und beherrschten Klasse, der der ganzen Organisation des Gemeinwesens seinen Charakter aufprägt.

Alle diese Verhältnisse werden gefestigt durch das zu ihnen hinzutretende Gefühl ihrer Normmässigkeit. So ist denn die Bildung von Verbänden auf territorialer Grundlage innig verknüpft mit der Durchbildung einer verwickelten Rechtsordnung, die als solche in den sozialen Anschauungen primitiver Zeiten fest gegründet ist und nicht etwa mit dem Massstabe höherer Zivilisation gemessen werden darf, um sie als blosse Organisation der Macht zu erklären. Auflehnungen gegen die bestehende Ordnung, verbunden mit Versuchen, ein den Wünschen der Unzufriedenen angemessenes Recht herbeizuführen, werden wohl bereits auf früher Entwicklungsstufe nicht ausgeblieben sein. Alle Stabilität der ökonomischen und staatlichen Verhältnisse kann aber nur durch die Überzeugung ihrer Rechtmässigkeit auf die Dauer gewahrt werden.

Es ist daher der primäre Staatenbildungsprozess zugleich ein Prozess der Rechtsbildung gewesen, so dass auch geschichtlich Staat und Recht von Anbeginn miteinander verknüpft gewesen sind. Vom engsten Verbande — wie immer er nun beschaffen gewesen sein mag: ob Familie oder Horde - aufwärts steigend, ergreift das Recht die höheren, sich über die primären erhebenden Verbände, so auch den höchsten, den Abschluss dieser Kette bildenden Verband des territorialen Staatswesens. Da nun der

höhere Verband stets auf dem Wege des Experiments, der Erfahrung oder auch des Zufalls gefunden wird, niemals aber, wie der spätere Rationalismus meinte, bewußter, auf klare Zwecke gerichteter Überlegung sein Dasein verdankt, so ist er zunächst immer etwas Faktisches gewesen, zu dem, als er sich festigte, Gewöhnung und Recht als gewaltige, das Tatsächliche auch in ein Seinsollendes umschaffende Faktoren hinzutraten.

Auch der Wechsel in den bestehenden Staaten, der sekundäre Staatenbildungsprozefs, wird durch Vorgänge bewirkt, die gänzlich außerhalb des Rechtsgebiets stehen. Krieg oder in anderer Form geübter Zwang schaffen neue Staaten und vernichten alte. Dass der Krieg zunächst völlige Rechtlosigkeit bedeutet, wird verständlich, wenn man wiederum erwägt, dass Recht sich immer zuerst in einem engeren Verbande ausbildet und sodann erst den höheren, mehrere engere Verbände in sich befassenden ergreift. Eine Rechtsgenossenschaft jedoch zwischen staatlich getrennten Völkern kann sich ungezählte Jahrtausende hindurch nicht ausbilden, weil die Grundlagen gemeinsamer Kultur fehlen, die eine rechtliche Gesamtüberzeugung hervorzurufen imstande sind. Selbst dort aber, we vereinigende geistige Elemente vorhanden sind, wie in dem hellenischen Staatensystem, haben sie nicht die Stärke, auch nur innerhalb dieses engen Kreises die Frage nach rechtlichen Schranken der staatsbildenden Tätigkeit entstehen zu lassen.

Auf ganz anderem Boden als das Altertum stand das Mittelalter der Frage nach der Entstehung des Staates gegenüber. Die antike Lehre betrachtet den Staat als ein Produkt natürlicher menschlicher Anlagen, nicht als Erzeugnis des Rechtes. Selbst diejenigen Theorien, welche die soziale Ordnung auf den νόμος zurückführten, verstehen unter der Satzung keineswegs die rechtliche. Vielmehr soll dadurch nur die menschliche Willkür im Gegensatz zu der menschlichem Willen entrückten Naturordnung bezeichnet werden 1). Von dem Gedanken aber, dass staats-

<sup>1)</sup> Über den Gegensatz von  $\varphi$  vong und voµog vgl. Windelband, Geschichte der Philosophie, 3. Aufl. 1903, S. 58; Gomperz, I, S. 323 ff.; Rehm, Gesch., S. 12. Dass der Sicherungsvertrag, den die Epikuräer dem Staate zugrunde legten, ein Vertrag im Rechtssinne gewesen sei, wäre eine ganz falsche Auffassung. Die Epikuräer erkennen nämlich ein Naturrecht nur insoweit an, als ein Naturtrieb den Menschen gebietet, den Sicherungsvertrag zu schließen. Allein der dem modernen Naturrecht

bildende Tatsachen Rechtstatsachen seien, findet sich in der hellenischen Literatur keine Spur. Nicht minder war den Römern die Vorstellung einer rechtlichen Entstehung ihres Gemeinwesens fremd 1). Das Mittelalter hingegen kennt weder den Begriff des selbständigen, unabhängigen Staates noch die gesonderte Existenz des öffentlichen Rechtes. Daher kann es staatliche Neubildungen nur als Veränderungen innerhalb des Reiches auffassen, die nach dessen Rechtsordnung zu beurteilen, von den höchsten irdischen Autoritäten zu billigen sind. Sodann aber erscheint der Staat als Vertragsverhältnis zweier Parteien, des Volkes und des Herrschers, das gegenseitige Rechte und Pflichten feststellt. ist einer der merkwürdigsten Züge des germanisch-romanischen Mittelalters, dass es selbst, von uns als brutale Willkür empfundene, Vorgänge des öffentlichen Lebens als vom Rechte beherrscht aufzufassen versuchte. Beispiele hiervon bieten das Fehderecht und sogar das harte, als unmenschliche Barbarei erscheinende Strandrecht.

Diese Tendenz des mittelalterlichen Denkens setzt sich im neueren Naturrecht fort, das ja bei allem Gegensatz zu der theologisch-scholastischen Art des Mittelalters viele Grundzüge mit dessen Rechtslehre gemeinsam hat. Dem Naturrecht ist die Frage nach der Entstehung des Staates, sowohl der primären als der sekundären, eine Rechtsfrage. Der Vertragsstaat in erster Linie, aber auch der patriarchalische, despotische und durch Eroberung gebildete Staat werden von ihm entweder als durch Rechtsvorgänge gebildet behauptet oder, wenn die Theorie diese letzteren Formen für nicht gerechtfertigt erkennt, als rechtswidrig verworfen.

Mit der Erkenntnis der Unhaltbarkeit der naturrechtlichen Lehren musste aber auch die Unhaltbarkeit aller Versuche klar

zugrunde liegende Satz: pacta sunt servanda, ist ihnen schlechthin unbekannt. Ihr Vertrag ist daher ein auf den inhaltlich zusammenfallenden Einzelinteressen beruhender Modus vivendi.

<sup>1)</sup> Pomponius L. 2 § 1 D. de orig. iuris 1, 2: "Et quidem initio civitatis nostrae populus sine lege certa, sine iure certo primum agere instituit, omniaque manu a Regibus gubernabantur." Die längere Ausführung von Cicero, pro Sextio c. 42, schildert nur den historischen Hergang des Staatengründungsprozesses, erwähnt aber mit keiner Silbe eines ihn begleitenden Rechtsaktes. Die Bünde, welche der Sage nach bei Gründung der Stadt abgeschlossen wurden, konnten bei dem strengen Formalismus des alten Rechtes dem populären Denken schwerlich als Rechtsakte erscheinen.

werden, die Entstehung der Staaten juristisch zu konstruieren. Vom Standpunkte seiner Lehre aus, welche den Staat als die Wirklichkeit der sittlichen Idee fast, musste Hegel entschieden gegen die Ableitung des Staates aus einem vor- oder überstaatlichen Rechte protestieren 1), und Stahl hat sodann jede Ableitung eines Staates aus dem Willen seiner Glieder energisch verworfen 2). Trotzdem hat sich die Lehre von der rechtlichen Entstehung der Staaten wie so manche andere Theorie vom Naturrecht in die moderne allgemeine Staatsrechtslehre gestüchtet, die bis in die neueste Zeit herab staatliche Bildungsvorgänge aufzählte, wie wenn sie Rechtsvorgänge wären 8). Selbst die

<sup>1)</sup> Philosophie des Rechts, S. 301 ff. Hegel ist es nur um die Idee des Staates zu tun, nicht um die zufällige historische Erscheinung; aber auch von dieser sagt er: "in Rücksicht auf die Autorität eines wirklichen Staates, insofern sie sich auf Gründe einlässt, sind diese aus den Formen des in ihm gültigen Rechts genommen" (S. 307).

<sup>2)</sup> Staatslehre, S. 169 ff.: "Der Staat entsteht nicht durch Zusammentritt von Kräften, sondern durch Entfaltung von innen, nicht durch menschliche Absicht, sondern durch göttliche Fügung." "So entsteht der Staat tatsächlich, so bindet er auch rechtlich. Sein Ansehen beruht auf seiner blossen Existenz als solcher." "Während die Naturrechtslehrer den ganzen Staat, der doch historisch immer in absichtsloser Ausbildung entsteht, als ein Vertragsverhältnis behandeln, so müssen vielmehr nach richtiger Erkenntnis selbst jene Teile und Bestimmungen seiner Verfassung, welche wirklich durch Übereinkunft entstanden sind, dennoch angesehen werden, als habe eine über den Beteiligten stehende Autorität sie eingeführt." Daher weist auch Stahl bereits die sezessionistische Lehre von der Kündbarkeit der amerikanischen Union zurück. Zorn (Deutsche Literaturzeitung, 1904, S. 883), auf dessen Ansichten über die Entstehung des Bundesstaates ich übrigens bereits (Lehre von den Staatenverbindungen, S. 262 N. 10) hingewiesen habe, irrt sich daher, wenn er sich für den Urheber der Lehre von der rechtlichen Unableitbarkeit des Staates hält.

<sup>8)</sup> So sagt noch Mohl, Enzyklopädie, S. 99: "Mit Recht darf die Keckheit oder Unwissenheit scharf getadelt werden, welche das sogar häufige Vorkommen von Staatsbegründungen mittels Vertrages ableugnen will." Die Frage, ob der Abschluß eines Vertrages bei Gründung des Staates auch wirklich die causa efficiens des Staates sei, wird von Mohl nicht einmal aufgeworfen. Auch Bluntschli, Lehre vom modernen Staat, I, S. 336, und H. Schulze, Einleitung, S. 151, N. 10, erklären trotz heftiger Polemik gegen die Vertragstheorie, daß die Geschichte einzelne Fälle von Staatsgründungen durch Vertrag kenne. Rehm, Staatslehre, S. 273, will Staaten ausnahmsweise durch rechtlichen "Gesamtakt" von Geschlechtern oder Individuen entstehen lassen. Dieser Gesamtakt (vgl. unten Kap. XXI) ist aber rein natur-

völkerrechtliche Literatur, die energisch den rein tatsächlichen Charakter des Staatenbildungsprozesses zu betonen pflegt, hat sich bis in die Gegenwart herab von der Vorstellung einer rein juristischen Entstehung des Staates nicht freihalten können. Wir finden in völkerrechtlichen Systemen entweder die Aufzählung historischer Gründungsvorgänge ohne nähere Untersuchung darüber, ob sie bloß faktisch oder auch rechtlich seien, oder neben faktischen ausdrücklich für rechtlich erklärte angeführt 1). Nament-

rechtlicher Art und um kein Haar besser als der alte, von den Anhängern der Gesamtaktstheorie verworfene staatengründende Gesellschaftsvertrag. Er gehört doch weder dem Privat- noch dem Staatsrecht noch dem Völkerrecht an, welch letzteres Individuen als staatengründende völkerrechtliche Subjekte nicht kennt; er kann daher überhaupt nicht dem positiven, sondern nur einem für alle Völker und Zeiten gleichbleibenden und daher rationalen Rechte angehören; alle solche "Gesamtakte" sind in Wahrheit Tathandlungen, nicht Rechtshandlungen. - Wenn die nach Amerika ziehenden Puritaner es für nötig fanden, ihre vielberufenen Pflanzungsverträge zu schließen, so ist das nur aus der ganzen geistigen Atmosphäre zu verstehen, in der sie lebten. Sie glaubten einen solchen Vertrag schließen zu müssen, weil sie es als selbstverständlich annahmen, dass jedes Gemeinwesen auf Vertrag ruhe. Die reale Ursache ihrer Schöpfungen lag aber doch nicht in den irrigen Vorstellungen, die bei ihrer Gründung mit unterliefen, sondern in der faktischen Herstellung eines geordneten Gemeinwesens. Zudem wird immer übersehen, dass die Kolonisten sich fortwährend als Engländer, dem englischen Recht unterworfen, und ihre Kolonien als Teile des englischen Staates betrachteten. "We . . . the loyall subjects of our dread sovereigne King James . . . haveing undertaken for the . . . . honour of our king and countrie, a voyage to plant the first colonie in the Northerne parts of Virginia" heifst es zu Beginn des berühmten "Maiblumen-Vertrag". Einen Staat im Rechtssinne haben die Kolonisten sicherlich nicht gegründet, sonst hätten sie es nicht nötig gehabt, 1776 ihre Kolonien in Staaten zu verwandeln.

1) So betont, um nur die allerneueste Literatur zu nennen, Rivier, Principes du droit des gens, 1896, I, p. 54, den faktischen Charakter der Staatsentstehung, führt aber aus, der Staat könne entstehen unter anderem "en suite de conquête, de traité, de succession, de révolutions amenées par une identité plus ou moins consciente d'intérêts, par des aspirations nationales ou religieuses communes"; ebenso führt Ullmann, Völkerr. (HB. d. öff. R.), 1898, S. 95, an: Unabhängig-keitserklärung, gewaltsame Trennung, Auflehnung und Krieg, Vertrag unabhängiger Staaten zum Zweck der Bildung eines Einheitsoder Bundesstaates, Erbschaft; v. Liszt, Das Völkerrecht, systematisch dargestellt, 3. Aufl. 1904, S. 41 f., unterscheidet trotz grundsätzlicher Zustimmung zu obiger Lehre, jedoch meine späteren Ausführungen

lich aber die Frage nach der Entstehung des Bundesstaates hat zahlreiche Versuche einer rechtlichen Konstruktion der Entstehung dieser Form der Staatenverbindungen hervorgerufen, die an anderer Stelle noch besonders besprochen werden sollen.

Die Unklarheit solcher Auffassung wird leicht erkannt, wenn man sich das Wesen des Völkerrechts vor Augen hält. Völkerrecht bindet die bereits bestehenden Staaten vermöge der Anerkennung, die es durch diese erfährt, nicht aber staatsbildende Mächte, die als solche nicht Staaten sind. Es kann daher die Bedingungen festsetzen, unter welcher die anderen Staaten einem Gemeinwesen Anerkennung als Staat gewähren oder verweigern dürfen, nicht aber die Staatsschöpfung selbst regeln. Der Staat ist Staat kraft seines inneren Wesens. In die Gemeinschaft des Völkerrechts aber tritt er erst vermöge der ihm von den anderen Mitgliedern dieser Gemeinschaft ausdrücklich oder stillschweigend zuteil werdenden Anerkennung ein, wie jede Individualität zur Person durch Anerkennung von seiten einer Rechtsgemeinschaft erhoben wird. Das Völkerrecht knüpft daher an das Faktum der staatlichen Existenz an, vermag dieses Faktum aber nicht zu schaffen 1).

Aber auch das Staatsrecht ist unfähig, den Staatenbildungsprozels zu erklären. Der Staat kann nicht Recht für seine eigene Entstehung festsetzen, da er zuerst dasein muls, um Recht schaffen zu können. Staatsschöpfungsakte können allerdings nach dem Rechte der durch sie betroffenen Staaten gewertet werden: sie können gegen die Rechtsordnung dieser Staaten sein oder ihr

S. 271 nicht in Betracht ziehend, als Ursachen der Entstehung des Staates natürliche Handlungen, Rechtsgeschäfte (insbesondere Vereinbarung der beteiligten Mächte oder dritter Staaten) oder Waffengewalt; Bonfils, Lehrbuch des Völkerrechts, übers. von Groh, 1904, S. 106, erklärt ganz richtig, auf die Frage nach der Entstehung des Staates habe die Geschichte nicht das Recht, zu antworten, scheidet aber auch nicht scharf genug die rechtliche Vorgeschichte staatlicher Entstehungsakte von der faktischen Entstehung selbst (z. B. wird für Belgien vertragsmäßige freiwillige Trennung von den Niederlanden als Entstehungsgrund angegeben, was überdies geschichtlich nicht zutrifft).

<sup>1)</sup> Haenel, Staatsrecht, I, S. 36, und Anschütz, Enzykl., S. 460, behaupten das Dasein völkerrechtlicher Sätze über Staatengründung; doch ruht ihre Beweisführung auf einer petitio principii: weil ihrer Ansicht nach das Deutsche Reich durch Vereinbarung entstand, deshalb muß ein Staat durch Rechtsakt entstehen können.

gemäß erfolgen. Niemals kann aber der also entstandene Staat nach dem Rechte eines anderen beurteilt werden, denn das Recht kann nur das werten, was seiner möglichen Herrschaft unterliegt.

Der tiefste Grund dieser Erscheinung liegt in der Doppelnatur des Staates. Nur wer den Staat ausschliefslich als Rechtsinstitut erfassen zu können glaubt, kann die Frage nach dem Rechtsgrunde eines konkreten Staates erheben. Der Staat ist jedoch zunächst eine historisch-soziale Bildung, an welche das Recht sich erst anschliefst, die es aber nicht zu schaffen vermag, sondern die vielmehr die Grundlage seines Daseins ist. Rechtliche Tatsachen gehen der Zeugung menschlicher Individuen voran und knüpfen sich an sie an. Der Zeugungsakt selbst aber liegt gänzlich außerhalb des Rechtes 1).

Aus diesem Grunde kann das Dasein eines Staates rechtlich nur auf seinem eigenen Willen ruhen. Ein Staat kann nie von einem anderen rechtlich geschaffen werden, welchen Anteil auch immer ein Staat oder mehrere an dem historischen Bildungsprozesse eines anderen Staates haben mögen. Ein Staat ist nämlich Staat nur durch das Dasein unmittelbarer, staatliche Funktionen versehender Organe. Die müssen aber stets diese Funktionen frei versehen wollen. Ein Zwang zur Organisierung eines Staates ist undenkbar, und ein Zwang für höchste Organe, verfassungsmäßige Funktionen zu versehen, würde diese des Charakters als Staatsorgane berauben 2). Die Bildung des König-

<sup>1)</sup> Vgl. auch Gierke, in Schmollers Jahrbuch, 1883, S. 58 ff., wo er im Kern mit meinen Ausführungen, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 253 ff., übereinstimmt. Auf die rein soziale, vorjuristische Entstehung der Körperschaft überhaupt hat Gierke sodann energisch Genossenschaftstheorie, S. 23 ff., und Deutsches Privatrecht, I, S. 483 ff., hingewiesen. Die sozialen Gründungsvorgänge sind ihm allerdings mit Rechtssätzen verbunden. Das gilt zweifellos für die unter einer bestehenden staatlichen Rechtsordnung sich bildenden Körperschaften, nicht für die Staaten selbst, da Völkerrechtssätze, die solche Gründungen regeln, nicht nachweisbar sind. Grundsätzlich mir zustimmend Seidler, Jur. Krit., S. 71 f.

<sup>2)</sup> Daher liegt es auch nicht im freien Belieben der Staatsgewalt, welche Verfassung sie einführen will. Ein hervorragendes Beispiel hierfür bieten die österreichischen Verfassungskämpfe 1861—1867. Die Verfassung vom 26. Februar 1861 hatte einen engeren und einen weiteren Reichsrat in Aussicht genommen, letzterer auch aus den Abgeordneten Ungarns bestehend. Er kam aber niemals völlig zustande, weil der ungarische Landtag sich weigerte, ihn zu beschicken.

reiches Westfalen wurde durch ein Dekret Napoleons angeordnet, in dem er die Grundzüge der Organisation dieses Staates feststellte. Allein nur durch den freien Willen Jérômes war die Durchführung dieser Verfassung und damit die Existenz des neuen Staates möglich, der jenes Dekret nunmehr als eigenes Gesetz betrachtete. Als Ludwig Bonaparte nicht mehr die brüderliche Willkür ertragen wollte und die Krone Hollands niederlegte, was die Einverleibung dieses Staates in das französische Kaiserreich zur Folge hatte, zeigte es sich deutlich, daß selbst Scheinstaaten, wie die genannten napoleonischen Satrapien, eines unerzwingbaren Willens zu ihrem Dasein bedurften.

Selbst da, wo ein Staat durch einen oder mehrere andere sein geschichtliches Dasein und seine Organisation erhält 1), ist ein rechtlicher Zusammenhang zwischen schaffendem und geschaffenem Staate nicht vorhanden. Es können dem neuen Staate völkerrechtliche Verpflichtungen auferlegt werden, die aber bereits dessen Existenz voraussetzen, nicht aus dem Schöpfungsakte abzuleiten sind. Allein die Ordnung des neuen Staates, woher immer sie ihrem Inhalte nach stammen möge, ruht rechtlich stets nur auf dessen eigenem Willen. Bei Wandlung eines Staatsgliedes in einen Staat ist es mehrfach vorgekommen, daß er die aus früherer Zeit stammende Verfassung beibehielt, die aber trotz unveränderten Wortlautes nunmehr als Staatsverfassung einen ganz anderen, rechtlich aus ihrer früheren Art nicht ableitbaren Charakter bekam 2).

Am deutlichsten und lehrreichsten kann man diesen außerhalb des Rechts liegenden Vorgang der Staatenbildung bei der Entstehung neuer Gliedstaaten in Bundesstaaten studieren. So vor allem in den Vereinigten Staaten von Amerika<sup>8</sup>). Die amerikanischen Territorien werden nämlich zu Staaten erhoben, indem ein Ermächtigungsgesetz der Union, eine "Enabling Act",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wie es in Europa der Fall war mit Krakau, den Ionischen Inseln, Bulgarien.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. unten Kap. XV.

<sup>\*)</sup> Vgl. hierüber Jameson, A Treatise on Constitutional Conventions, 4th ed. Chicago. 1887, p. 173 ff.; v. Holst, Das Staatsrecht der Vereinigten Staaten von Amerika (im Handbuch des öff. Rechts), S. 95 ff.; Schlief, Die staatsrechtliche Stellung der Territorien, im Arch. für öff. Recht, IV, S. 314 ff.; M. Farrand, The Legislation of Congress for the Government of the Organized Territories of the United States, Newark 1896, p. 53 ff.

den Einwohnern des betreffenden Gebietes gestattet, sich als Staat zu organisieren. Auf Grund dieses Gesetzes wird in dem Territorium eine konstituierende Versammlung zusammenberufen, die eine Verfassung ausarbeitet. Für diese Verfassungen sind in den Unionsgesetzen gewisse einschränkende Bedingungen vorhanden (z. B. Durchführung vollständiger Religionsfreiheit und Verbot kirchlicher Kontrolle für die öffentlichen Schulen). Die demgemäß beschlossene Verfassung, durch welche der neue Staat konstituiert wird, auf deren Grund sofort die Organe des neuen Gemeinwesens bestellt werden und in Wirksamkeit treten, ist keineswegs Unions-, sondern Staatsgesetz. So wurde z. B. durch die Enabling Act vom 22. Februar 1889 die Teilung des Territoriums Dakota in zwei Staaten, Nord- und Stid-Dakota, beschlossen und das Volk dieser zukunftigen Staaten ermächtigt, sich eine Verfassung zu geben 1). Die Verfassung beider Staaten ruht aber ausschließlich auf ihren eigenen Gesetzen. So beginnt denn auch z. B. die Verfassung von Stid-Dakota vom 1. Oktober 1889 ausdrücklich mit den Worten: We the people of South Dakota . . . . do ordain and establish this Constitution for the State of South Dakota<sup>2</sup>). In ähnlicher Weise wird in den anderen amerikanischen Bundesstaaten verfahren. Am umfassendsten ist dieser Prozess in neuester Zeit in Brasilien vor sich gegangen, das sich von einem Einheitsstaat in einen Bundesstaat dadurch verwandelte, dass die Zentralgewalt die Verwandlung der ehemaligen Provinzen in Staaten zuliess 8).

Auch in diesen Fällen also, die scheinbar die rechtliche Kontinuität klar aufweisen, erfolgt der Akt der Staatsschöpfung durch einen außerhalb des Rechtsgebietes fallenden Vorgang. Die Zentralgewalt, welche bisher über diese Territorien unbegrenzt herrschte, zieht sich zurück, um der Bildung von Staaten Raum zu geben. Sie schafft daher diese Staaten nicht, sondern läßt ihre Schöpfung zu. Der Kreationsakt des Staates liegt nicht

<sup>1)</sup> Vgl. Laws passed at the second Session of the Legislature of the State of South Dakota. Pierre 1891, p. III ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. p. XVI.

<sup>3)</sup> Verfassung der Vereinigten Staaten von Brasilien vom 24. Febr. 1891, Art. 2: Chacune des anciennes provinces formera un État. Vgl. auch Art. 4 und 63 ff. Diese Verfassung ist in französischer Übersetzung abgedruckt im Annuaire de législation étrangère XXII, 1892, p. 977 ff.

in ihrem, sondern in dem Willen jener konstituierenden Versammlung, deren Handlungen vor Errichtung des Staates rechtlich überhaupt nicht qualifiziert werden können, weil die Rechtsordnung mangelt, an der sie zu messen wären. Erst wenn der Staat gebildet ist, können diese Bildungsvorgänge nach rückwärts rechtliche Bedeutung insofern gewinnen, als sie nunmehr nach dem Rechte des neuen Staates so weit beurteilt werden, als sie für dieses rechtliche Bedeutung gewonnen haben, wobei aber der entscheidende Kreationsakt selbst natürlich stets außerhalb des Rechtes als dessen Voraussetzung bleibt.

Selbst auf dem Wege langsamer historischer Bildung kann ferner ein Staat entstehen. Dies war der Fall mit den Territorialstaaten des alten deutschen Reiches, die in solcher Eigenschaft von dem Reiche niemals ausdrücklich anerkannt waren. Auch hier war aber der Staatenbildungsprozess nicht rechtlich zu messen. Er war beendet, der Schöpfungsakt vollzogen, sobald die Überzeugung von der rechtlichen Ursprünglichkeit der geschichtlich aus der Reichssphäre stammenden Staatsgewalt zum Durchbruch gekommen war. Die deutschen Landesherren betrachteten ihre Landesheheit als ihnen von Gottes Gnaden, d. h. rechtlich ursprünglich zustehend. Wie rechtliche Vorstellungen mitwirkten, um solche Auffassung zu festigen, wird später näher erörtert werden.

Es ist auch möglich, dass die Wirkungen staatsbildender Akte den also Handelnden gar nicht zum klaren Bewusstsein kommen. Die Heeres- und Behördenorganisation in Brandenburg-Preussen seit dem Großen Kurfürsten hat aus den "preussischen Staaten" in Wahrheit nach und nach ein einheitliches Staatsgebilde geschaffen, was aber doch in voller rechtlicher Klarheit erst nach der Lösung des Reichsverbandes hervortreten konnte<sup>1</sup>). Niemand kann daher genau die Geburtsstunde des preussischen Einheitsstaates bestimmen, denn es lässt sich nicht seststellen, in welchem Augenblick die Sonderart der Teile gänzlich aufhörte. Genau dasselbe gilt von der österreichischen Monarchie, in der ebenfalls eine gemeinsame Organisation seit Maria Theresia

<sup>1)</sup> Vgl. Bornhak, Preusische Staats- und Rechtsgeschichte, 1903, S. 146, 148. Noch 1779 konnte Schlözer an den Minister Zedlitz schreiben: "Die preusische Monarchie ist ein Aggregat von größeren und kleineren Staaten." Vgl. Max Lehmann, Freiherr vom Stein, II, 1903, S. 13.

die deutschen und böhmischen Erblande umschloß, die diese Territorien zu einer staatlichen Einheit zusammenfügte, ohne dass die Provinzialisierung beider Ländergruppen jemals ausdrücklich ausgesprochen worden wäre.

Nur dieser Schöpfungsakt aber liegt außerhalb des Rechtes. Alle ihm vorausgehenden und nachfolgenden Akte sind in der heutigen Staatenwelt nach irgendeinem Rechte zu beurteilen. Die staatengründenden Personen sind stets einer Rechtsordnung unterworfen, an der gemessen ihre Handlungen, ehe die Grundung selbst erfolgt ist, entweder als rechtswidrig oder als rechtmäsig erscheinen. Darum teilen sich die Gründungsvorgänge in solche, die bestehende Rechte verletzen oder sie achten 1). Das hat die wichtige Folge, dass dort, wo die Gründung unter Wahrung bestehender Rechtsordnungen erfolgt ist, der neu entstandene Staat von den durch ihn in ihrem Rechtskreise berührten Staaten keiner besonderen Anerkennung bedarf, diese vielmehr als selbstverständlich gilt, während im ersteren Falle ein besonderer Akt der Anerkennung von seiten der verletzten Staaten notwendig ist, mag nun eine völkerrechtliche Verpflichtung zu dieser Anerkennung gegeben sein oder nicht, und mag sie ausdrücklich oder stillschweigend erfolgen.

Eine staatliche Neubildung ist dann vollendet, wenn alle wesentlichen Stücke eines Staates im gegebenen Falle unzweifelhaft faktisch vorhanden sind und sich das so gebildete Gemeinwesen staatlich zu betätigen in der Lage ist. Das ist aber der Fall, wenn seine Organe tatsächlich Herrschaft üben, ihnen tatsächlich Geborsam gezollt wird. An dieses Faktum knupft aber sofort wieder das Recht an. Einmal nach außen, indem der neugebildete Staat in die Staatengemeinschaft eintritt und damit, da er doch mit den anderen verkehren muß, das Völkerrecht in der Lage, wie es sich im Augenblick der Staatsschöpfung befindet, als für sich verbindlich anerkennt. Damit nimmt er vor allem sofort die aus der völkerrechtlich geordneten 2) Staaten-

1) Das ist zutreffend hervorgehoben von Laband, I, S. 33.

<sup>2)</sup> Oder vielmehr nicht geordneten. Wenige Punkte des Völkerrechts dürften so wenig geklärt sein wie die Lehre von der Staatensukzession. Über die verschiedenen Theorien vgl. jetzt Max Huber, Die Staatensukzession, 1898, S. 8 ff. Die eigene organologische Lösung, die Huber, S. 27 ff., dem Problem gibt, unterliegt auch wesentlichen Bedenken.

sukzession entspringenden Pflichten auf sich. Sodann aber nach innen. Hier existiert allerdings kein Rechtssatz, der ihn verpflichtete, bestehendes Recht anzuerkennen, denn Völkerrecht ordnet nicht die inneren Verhältnisse der Staaten, und ein anderes Recht gibt es nicht, das zwei voneinander geschiedene staatliche Ordnungen miteinander verbinden könnte. Formell erscheint hier zwar der Staat ganz frei, nach seinem Ermessen die neue Ordnung zu gestalten, von der alten das herüberzunehmen, was ihm beliebt. Dieser formellen Freiheit steht aber materielle Gebundenheit gegenüber. Der neue Staat ist nämlich durch seine Zwecke determiniert. Gemäs dem ihm nach der Überzeugung seiner Glieder zukommenden Rechtszweck ist er materiell verpflichtet, die geringstmögliche Erschütterung des bestehenden Rechtszustandes vorzunehmen. Daher nimmt er alles innerhalb der Grenzen des untergegangenen Staates bisher geltende Recht in seine Rechtsordnung auf, insofern es nicht notwendigerweise durch die neue Ordnung der staatlichen Verhältnisse zerstört ist oder ein ausdrücklicher Akt der Aufhebung ihm die Geltung benommen hat 1).

Das ist nicht etwa ein naturrechtlicher Satz, sondern entspricht der herrschenden Praxis, so wie auch Abweichungen von dieser Regel stets nach dem Stande der modernen Rechtsanschauungen als Unbill empfunden werden. Ist der Staat daher auch formell frei in der Anerkennung des von ihm vorgefundenen Rechtes, so ergeht doch an ihn die ethisch-politische Forderung, diese Anerkennung in den angegebenen Schranken vorzunehmen. Sie erfolgt in der Regel stillschweigend. Die staatsbildenden Mächte sind nämlich von den herrschenden Anschauungen über das, was Recht sein soll, derart erfüllt, dass aus ihnen unmittelbar der präsumtive Wille folgt, alles nicht im Herrschaftsbereiche des neuen Staates aufgehobene frühere Recht als Recht fernerhin gelten zu lassen. Anderenfalls würde ja, bis ein ausdrücklicher gesetzgeberischer Akt vorläge, auf den betreffenden Gebieten völlige Rechtlosigkeit herrschen, die niemals als im Willen des Staates gelegen vermutet werden darf. Doch geht mit diesem übernommenen Rechte eine tiefgreifende Wandlung vor, da es

<sup>1)</sup> Bei Einverleibungen wird dieser Vorgang vermittelt durch die juristische Tatsache, dass die Rechtsordnung des untergegangenen Staates bisher von dem einverleibenden Staate anerkannt war, daher die Vermutung für die Fortdauer dieser Anerkennung streitet.

trotz aller Kontinuität und materieller Gleichheit mit den früheren Rechtssätzen nunmehr aus einer anderen Quelle stammt, was für seine Entwicklung von großer Bedeutung ist.

Genau dasselbe gilt aber bei Gebietszessionen. Völkerrechtlich ist über das auf dem abgetretenen Gebiete geltende Recht gar nichts bestimmt, es sei denn, dass ausnahmsweise der Zessionar dem Zedenten darüber Zusicherungen gemacht habe. Sobald ein Staat ein Gebiet rechtlich in seiner Gewalt hat, kann dessen Rechtslage gegenüber diesem Staate nur nach dem eigenen Rechte des letzteren beurteilt werden, das durch einen höheren als des Staates Willen formal-rechtlich nicht gebunden werden kann 1).

Schliesslich ist an dieser Stelle noch die Frage zu erörtern, wie lange ein Staat derselbe bleibt. Die herrschende völkerrechtliche Lehre erklärt, dass weder tiefgreifende Verfassungswechsel und Revolutionen noch Vergrößerungen und Verkleinerungen des Staatsgebietes und damit des Staatsvolkes die Identität des Staates stören. Dieser allgemein anerkannte Satz

<sup>1)</sup> Diese Fragen pflegen in den völkerrechtlichen Systemen behandelt zu werden, so zuletzt von Rivier, Principes II, p. 436 ff.; Ullmann, S. 70 f. Eine gründliche Untersuchung steht aber noch aus. Ullmann, a. a. O., führt die Fortdauer der bestehenden Rechtsordnung darauf zurück, dass Objekt der Erwerbung ein organisierter korporativer Verband mit eigener Rechtsordnung sei, deren Herrschaft von dem Erwerber nur durch andere rechtliche Willensakte abgeändert werden In welcher Rechtsordnung aber hat dieser Satz seinen Ursprung? In der des Völkerrechts sicher nicht (da es an einem dem Erwerber gegenüber berechtigten völkerrechtlichen Subjekte mangelt und nur indirekt, sofern Rechte dritter Staaten in Frage kommen, solche Fälle eine völkerrechtliche Seite erhalten), also könnte er nur staatsrechtlich sein. Wo aber ist das positive Staatsrecht zu finden, das annektierten Gebieten ihr Recht zusichert? Der Satz Ullmanns gehört aber in Wahrheit nicht dem positiven Rechte, sondern der rechtschaffenden aequitas an. Die preussische Praxis von 1866 stand jedenfalls auf dem im Text angegebenen Standpunkt, indem sic ausdrücklich das bestehende Recht bestätigte. So hiess es in dem Hannover betreffenden Einverleibungspatent: "Wir wollen die Gesetze und Einrichtungen des bisherigen hannoverschen Landes erhalten, soweit sie der Ausdruck berechtigter Eigentümlichkeiten sind und in Kraft bleiben können, ohne den durch die Einheit des Staats und seiner Interessen bedingten Anforderungen Eintrag zu tun", wie denn auch ausdrücklich Schutz der erworbenen Rechte zugesichert wurde. Vgl. Preußische Gesetzsammlung, 1866, S. 592. Genau in derselben Weise wurde bei den übrigen preussischen Einverleibungen verfahren.

Eine Verbandseinheit ist unabhängig von der Zahl ihrer Mitglieder und der Ausdehnung ihres Herrschaftsbereiches. Ein Wechsel in seiner Verfassung ändert die Form, aber nicht das Sein des Verbandes. Eine Verbandseinheit bleibt vielmehr dieselbe, so lange die Verbandselemente in ununterbrochener zeitlicher Kontinuität stehen und die konkreten Verbandszwecke wenigstens zum größten Teil ununterbrochen besorgt werden 1).

Im einzelnen Falle ist es aber oft nicht leicht, zu entscheiden, ob ein neuer Staat entstanden oder nur ein bestehender in einem seiner Elemente eine Änderung erfahren habe. So hat es den Anschein, als ob 1707 das Königreich England zu existieren aufgehört habe und an seine Stelle vermöge der Union mit Schottland das Königreich Großbritannien getreten sei. In Wahrheit aber hat England durch Aufnahme Schottlands eine Vergrößerung erfahren, da die Union im wesentlichen nur einige, verhältnismässig wenig bedeutende Veränderungen der Zusammensetzung des englischen Parlaments zur Folge hatte. Genau denselben Erfolg hatte 1800 die Vereinigung Irlands mit Großbritannien, trotzdem sie in der offiziellen Sprache wie die Bildung eines neuen staatlichen Gemeinwesens aus zwei bisher selbständigen behandelt wurde. Es ist daher z. B. den Engländern gar nicht eingefallen, dass Wilhelm IV. als König von Grossbritannien und Irland der erste dieses Namens war, so dass nicht einmal in der Zählung der Könige die Konsequenz aus der zwiefachen Wandlung gezogen

<sup>1)</sup> Diese Einheit bemisst sich allerdings nach den jeweilig geltenden sozialen Beurteilungsnormen, wie bei jedem Wechsel in den Elementen einer als einheitlich angesehenen sozialen Gruppe. Auf den bunten Wechsel mittelalterlicher Staatsbildungen mit gleichbleibender sozialer Grundlage sind unsere modernen Identitätsvorstellungen nicht ohne weiteres anwendbar. Dass die Frage nach den die Identität der Staaten verbürgenden Elementen bereits im Altertum eingehend diskutiert wurde, beweisen die Ausführungen des Aristoteles, Pol. III, 1. Seine Lösung, dass der Staat mit dem Wechsel der Verfassung selbst sich ändere, entspringt seiner Grundanschauung, die das Wesen der Dinge in die Form setzt. Sie ist seit Grotius von den Völkerrechtslehrern abgelehnt worden, allein mit Argumenten, die denen des bekämpften Gegners keineswegs ebenbürtig sind, zumal ja Aristoteles selbst die praktische Bedeutung der Frage: Fortdauer der Verpflichtungen des verwandelten Staates gegen andere keineswegs verkannte und auch von seinem Standpunkte aus eine den Verkehrsbedürfnissen entsprechende Lösung für möglich erklärte.

Neuntes Kapitel. Entstehung und Untergang des Staates. 275
wurde, die England in der offiziellen Terminologie erfahren

wurde, die England in der offiziellen Terminologie erfahren hatte.

Ein entgegengesetztes Beispiel bietet das Königreich Italien dar. Es ist formell durch Einverleibung der italienischen Provinzen Österreichs und der übrigen Staaten der apenninischen Halbinsel in das sardinische Königreich entstanden, wie denn auch die sardinische Verfassung ihre Wirksamkeit auf ganz Italien ausdehnte. Offiziell scheint nur der Name des sardinischen Staates sich in Italien gewandelt zu haben, dieser jedoch mit Sardinien dasselbe staats- und völkerrechtliche Subjekt auszumachen. Dem widerspricht aber die rein provinzielle Stellung, die das ursprüngliche Königreich Sardinien innerhalb des italienischen Staates einnimmt: die Erhebung Roms zur Hauptstadt, die Organisation des ganzen Staates, die Stellung der unmittelbaren Staatsorgane. Diese historisch-politischen Fakten lassen im Gegensatze zu der offiziellen Theorie nicht Italien als ein vergrößertes Sardinien, sondern vielmehr Sardinien als vom neugebildeten Staate Italien aufgesogen ansehen.

Solche Beispiele lehren aber, wie nahe Umbildung und Neubildung von Staaten sich berühren können. Der Hiatus zweier Rechtsordnungen, der jeden sekundären Staatenbildungsprozels begleitet, es sei denn, daß er auf bisher staatslosem Gebiete stattfindet, kann so unmerklich sein, daß es im einzelnen Falle oft schwer wird, genau die Grenze beider festzustellen. Im geschichtlichen Prozesse sind überall unmerkliche Übergänge möglich, während das Recht, weil begrifflicher Natur, stets nach scharfen Grenzen strebt. In solchen Fällen, wo die Neubildung eines Staates erst nachher erschlossen werden kann, ist die Anerkennung des bisher bestehenden, durch die Wandlung der politischen Verhältnisse nicht vernichteten Rechtes durch die neue Staatsgewalt vermöge der ununterbrochenen historischen Kontinuität selbstverständlich.

Es ist demnach in jedem einzelnen Falle, wo eine staatliche Neubildung in Frage steht, ihr Sein oder Nichtsein gemäß der jeweiligen konkreten Sachlage festzustellen. Allgemeine Sätze vermögen zweifelhafte Bildungen von unzweifelhaften kaum zu unterscheiden.

Unverändert aber bleibt ein Staat in solcher Eigenschaft, wenn er vermöge einer capitis deminutio von einem souveränen sich in einen nichtsouveränen verwandelt. Durch Eintritt in einen Bundesstaat verliert die Gewalt eines Staates das Merkmal der Souveränetät, behält aber alle wesentlichen Merkmale des Staates bei <sup>1</sup>). Die süddeutschen Staaten z. B. sind daher nach ihrem Eintritt in das Deutsche Reich dieselben Gemeinwesen geblieben, die sie früher waren.

### 2. Der Untergang der Staaten.

Der Untergang eines Staates kann wie seine Entstehung ein blos faktischer, ausserhalb des Bereiches einer jeden Rechtsordnung sich abspielender Vorgang sein. Wenn Naturereignisse das Gebiet eines Staates oder sein Volk zerstören, so hat es auch mit dem Staate ein Ende. Auch Aufhören des Daseins einer Staatsgewalt durch Wegfall der höchsten Organe oder deren Weigerung, ferner zu funktionieren, kann das faktische Ende des Staates durch Lösung der Verbandseinheit herbeiführen. Das hervorragendste Beispiel hierfür ist die Auflösung des römischdeutschen Reiches im Jahre 1806. Die Niederlegung der Kaiserkrone durch Franz II. war mit nichten der Rechtsgrund der Auflösung des Reiches, da eine rechtswirksame Erklärung "das reichsoberhauptliche Amt und Würde durch die Vereinigung der konföderierten rheinischen Stände als erloschen und Uns dadurch von allen übernommenen Pflichten gegen das Deutsche Reich losgezählt zu betrachten", gar nicht in der Zuständigkeit des Kaisers gelegen war und die faktische Losreissung der Rheinbundstaaten vom Reiche dessen Verband für die übrigen, den weitaus größeren Teil seines Gebietes umfassenden Territorien unangetastet bestehen liefs.

Rein faktischer Art ist ferner der Untergang eines Staates durch Gewaltakte, seien sie nun kriegerischer oder nicht-kriegerischer Art, wie einseitige, des Rechtsgrundes entbehrende Okkupationen (Teilung Polens) oder Revolutionen (mittel- und süditalienische Staaten 1860—1861).

Aber auch in allen anderen Fällen ist der Untergang eines Staates stets auch ein Faktum. Durch bloßen Beschluß, nicht mehr Staat sein zu wollen, sich einem anderen Staate einzugliedern, geht der Staat nicht unter. Vielmehr muß stets das faktische Aufhören der Funktionen seiner Staatsgewalt hinzu-

<sup>1)</sup> Die entgegengesetzte Ansicht wurde von mir früher, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 30 f., vertreten.

treten, an ihrer Stelle eine andere Staatsgewalt ihre Tätigkeit beginnen.

Diese Fakten sind es, die von der Völkerrechtslehre klassifiziert zu werden pflegen. Auseinanderfallen in seine Teile, Teilung durch auswärtige Mächte, Eroberung, freiwilliger Eintritt in einen anderen Staat, Zusammenfassung einer Mehrheit von Staaten zu einer Einheit sind stets in erster Linie faktischer Natur: Auflösung bestehender Staatsverbände.

Mit diesen Fakten können aber rechtliche Vorgänge in ganz anderer Weise verknüpft sein als bei der Entstehung eines Staates. Die Entstehung eines Staates vollzieht sich außerhalb des Rechtes, weil die Ordnung mangelt, an der die Vorgänge staatlichen Werdens gemessen werden können. Nicht so muß es sich aber beim Untergang der Staaten verhalten.

Vor allem kann der Staat gemäss seiner eigenen Ordnung zu existieren aufhören, d. h. die Akte legalisieren, die sein Ende herbeizuführen bestimmt sind. Die hohenzollernschen Fürstentümer und das Herzogtum Lauenburg sind vermöge des in den verfassungsmälsigen Formen geäußerten legalen Willens dieser Staaten dem Königreiche Preußen einverleibt worden. Es geht in solchen Fällen dem tatsächlichen Untergang des Staates ein zu seiner Vernichtung verpflichtender Subjektionsvertrag voraus. Ferner aber vermag ein bestehender Staat gemäß seiner eigenen, auch die Rechtsgültigkeit von Gebietsveränderungen regelnden Ordnung seinen Herrschaftsbereich über seinen ursprünglichen Umfang auszudehnen, und ebenso erkennt das Völkerrecht diese Ausdehnung selbst dann als zu Recht bestehend an, wenn sie, wie bei der Eroberung, wider den Willen des vernichteten Staates erfolgt, und sogar, wenn dieser Zwang von Verletzung völkerrechtlicher Normen begleitet wurde. Diese Ausdehnung erfolgt durch den Akt der Einverleibung. Der Akt der Inkorporierung ist stets rechtlich zu werten. Nur besteht ein Unterschied zwischen beiderseitig gewollter und einseitiger Inkorporation darin, dass bei der ersteren der ganze Verlauf des Aufhörens der einen und des An-die-Stelle-Tretens der anderen Staatsgewalt zugleich ein rechtlicher Vorgang ist, während im zweiten Falle der Akt der faktischen Staatszerstörung dem rechtlichen Vorgange der Einverleibung vorangeht. Es ist hier immer zuerst ein Zustand faktischer Okkupation vorhanden, an den erst der Rechtsakt der Einverleibung sich anschließen kann. Vollzogen ist diese

Einverleibung in dem Augenblicke, in welchem der Inkorporierende in völkerrechtlich genügender Weise zu erkennen gibt, daß er das betreffende Gebiet als sich zugehörig betrachtet. Damit fällt aber keineswegs die staatsrechtliche Einverleibung zusammen. Beide Akte können vielmehr zeitlich weit auseinanderfallen, ja. der zweite braucht überhaupt nicht einzutreten, was an anderer Stelle näher zu erörtern ist.

Genau dieselben prinzipiellen Fragen wie beim totalen Untergang der Staaten kommen bei der Lostrennung von Staatsteilen ins Spiel. Auch solche Vorgunge sind, gleich dem Untergange des Besitzes im Privatrechte, stets in erster Linie faktischer Natur. Dieses Faktum kann, wie bei Abtretungen aller Art, sofort vom Rechte begleitet und im Rechte begründet sein. Allein solche Trennungen können auch durch Gewalt erfolgen. können aber auf die Dauer diesen bloss faktischen Charakter nicht beibehalten, da die Macht der internationalen Verkehrsverhältnisse selbst den verletzten Staat schliefslich zwingt, die geschehene Veränderung anzuerkennen, wodurch die Trennung und Einverleibung allseitige Rechtsbeständigkeit erhält. In diesem einen Punkte unterscheiden sich derartige Vorgänge vom Untergange ganzer Staaten, wo niemand zurückbleibt, dem Recht oder Pflicht der Anerkennung des neugeschaffenen Zustandes zukäme. thronte legitime Herrscher und Prätendenten aller Art haben kein Recht, eine ihren Ansprüchen entgegenstehende Ordnung, die sich behauptet hat, zu bestreiten oder anzuerkennen. Die Handlungen derartiger Personen sind unter Umständen politisch von großer Bedeutung, rechtlich kann jede Handlung nur an einer bestehenden Rechtsordnung gemessen werden, wie immer diese entstanden sein mag. Von dieser aus sind aber solche Prätendentenakte entweder rechtlich gleichgültig oder rechtswidrig. Nur wer eine lückenlose Naturrechtsordnung über dem positiven Staats- und Völkerrecht stehend behauptet und damit die Bedeutung der Machtverhältnisse für das Staatsleben verkennt, darf sich zur Lehre von dem Legitimitätsprinzip bekennen 1).

Auch ein Wiederaufleben eines untergegangenen Staates ist möglich, wofern die Verbandselemente sich von neuem zusammenfügen. Dass der wiederhergestellte Staat mit dem untergegangenen identisch sei, ist wiederum nur durch soziale, nicht durch formal

<sup>1)</sup> Weiteres über diese Frage in Kap. XI.

juristische Betrachtung zu erkennen. Die Kontinuität und Diskontinuität der durch Absterben und Wiedererstehen eines Staates hervorgerufenen Rechtsverhältnisse kann nur gemäß einer über dem Rechte stehenden Billigkeit gemessen werden. Gerade solche Verhältnisse lehren deutlich, dass sozialer und rechtlicher Zusammenhang staatlichen Lebens nicht zusammenzufallen brauchen 1).

Wie die Existenz eines neuen kann auch der Untergang eines bestehenden Staates zweifelhaft sein. Das haben bereits die oben erwähnten Beispiele gelehrt. Zu ihnen treten aber hinzu jene, wo ein selbständiger Staat im Laufe der geschichtlichen Entwicklung in einen anderen hinein-, mit einem anderen zusammenwächst. Das vornehmste Beispiel hiefttr bietet die Geschichte Österreichs. Schon vor der pragmatischen Sanktion war es zweifelhaft, ob die verschiedenen habsburgischen Gebiete nicht einen Gesamtstaat bildeten; die pragmatische Sanktion hat die unlösliche Verbindung dieser Gebiete geschaffen, aber nicht den Einheitsstaat hergestellt. Dass die Bildung des österreichischen Staates nicht von der ausdrücklichen Erklärung der Entstaatlichung seiner Teile begleitet war, ist bereits hervorgehoben worden. In welchem Augenblick die böhmischen Länder den Staatscharakter gänzlich verloren haben, lässt sich mit voller Sicherheit nicht feststellen, zumal der scharfe, jeder Unklarheit zu beseitigen strebende Staatsbegriff der Gegenwart noch dem 18. Jahrhundert fremd ist. Ebenso ist das Dasein eines selbständigen ungarischen Staates zwischen 1687 und 1867 mehrmals zweifelhaft geworden und erst durch die Gesetze vom letztgenannten Jahre gegen jeden Zweifel sichergestellt.

<sup>1)</sup> Um die rechtliche Kontinuität in solchen Fällen zu erklären, hat man zu der römischen Fiktion des Postliminiums seine Zuflucht genommen. Über die völlige Halt- und Wertlosigkeit dieser Konstruktion, die noch immer in den Systemen des Völkerrechts ihren Spuk treibt, vgl. die vortrefflichen Ausführungen von Brockhaus, v. Holtzendorffs Rechtslexikon, III, 3. Aufl., s. v. Postliminium, S. 97 f.

## Zehntes Kapitel.

# Die geschichtlichen Haupttypen des Staates.

Der Staat ist, wie jede geschichtliche Erscheinung, fortseiner Erscheinungsformen Wandel unterworfen. Daher spezialisiert sich innerhalb des allgemeinen Typus, den wir gefunden haben, der Staat in mannigfaltiger Weise. Die Elemente des Staatsbegriffes in seinen beiden Formen, der sozialen und der juristischen, sind in verschiedenen Kulturkreisen verschiedenartig ausgeprägt, und es bängt von der gesamten Beschaffenheit eines Volkes und einer Zeit ab, ob und wie sie ihr zum Bewußstsein gelangen. Darum ist es höchst lehrreich, die Staatstypen zu betrachten, die in geschichtlichem Zusammenhang mit dem Staate der Gegenwart stehen, sei es, dass ihn unmittelbare historische Kontinuität mit jenen verbindet, sei es, dass das Wissen um sie auf ihn nachweisbar eingewirkt hat. Die hier zu betrachtenden Typen sind die des altorientalischen, namentlich des israelitischen, des griechischen, des römischen, des mittelalterlichen und endlich des modernen Staates.

All diese Staatsbildungen sind selbstverständlich, wie alles Geschichtliche, in fortwährendem Flusse begriffen, so daß Anfang und Ende einer jeden einen ganz verschiedenartigen Anblick darbietet. Aber in aller Entwicklung und Umbildung lassen sich doch manche feststehende Merkmale auffinden, die durch den Wandel der Zeiten hindurch einem Staate oder einer bestimmten Staatengruppe einen bestimmten Typus aufdrücken. Durch diese Tatsache allein sind wir davor bewahrt, in der politischen Geschichte eines Volkes nichts als ein Gewirre von nur zeitlich zusammenhängenden, innerlich unverbundenen Notizen zu erkennen.

Von den früheren Staatsbildungen ist aber hier nur das für die Erkenntnis des modernen Staates Wesentliche hervorzuheben. Eine allseitige Betrachtung der geschichtlichen Entwicklung des Staates ist nicht mehr bloß Sache der Staatslehre, sondern der politischen und der Kulturgeschichte, sowie der Gesellschaftslehre in allen ihren einzelnen Disziplinen; ja, auch nur ausschließlich

eine bestimmte Seite des Staates in ihrem ganzen geschichtlichen Laufe erschöpfend darzustellen, erfordert die volle gesammelte Kraft vieler Forscher. Die Frage, um welche es sich an di - 17 Stelle handelt, ist einzig die nach der Beschaffenheit der strat lichen Verbandes und der Stellung, die das Indiadum. diesem Verbande einnimmt, in ihrem Gegensatz wier wier Übereinstimmung mit den entsprechenden Verhatt in die modernen Staates 1).

#### 1. Der altorientalis ... St. ...

Unsere Kenntnis von der Art and der Lesticht men der altorientalischen ist ein ist ein in eine eine Grund der bisherigen Ergel niese The state in the state of the sicheres Urteil abzugeben über 👌 The it was Organisation, die Vor-Reiche geführ stellungen. zugrunde liegen?). allgem : . Despotie und Theokratie ist was einmal die despotische Art der Mb. \_. .

... klarheit R. Schmidts zeigt sich deutlich in 11 a. a. O. II<sup>1</sup>, S. 839 Note gegen die folgenden ..... Er zieht trotz der obigen, jedes Miss-Le la la la Leilen gar nicht in Betracht, dass es sich 1 10 1 15 17 10 'andelt, die den ganzen Staat nach allen Seiten L son tern non die Stellung des Individuums zum staatlichen eria 😕 🔑 ti di 👾 Eigenart zeichnen sollen. So werden denn von Verb radio la control persischer Staat, die athenischen Blutsverbände im ihm Ve is var statlichen Gemeinwesen, die römische Dyarchie von P production sowie der ständische Staat des Mittelalters unlösbar v v v ckt und jeder wesentliche Gegensatz in diesen angebr m man Bildungen, die durch weite Zeiträume und von Grund were the Kulturart voneinander geschieden sind, geleugnet. 🚉 🧸 🚧 tenn auch der Schluss zu ziehen, dass das Individuum in .. Sie big zum Staate seit den Tagen der Pharaonen irgendeine a reside Veränderung oder Entwicklung nicht erfahren habe!

t per die Anfänge der orientalischen Geschichte bemerkt L. Weltgeschichte, 4. Aufl., I, S. 86: "Ihr stellen sich überhaupt of the most große Monarchien dar, sondern kleine Stammesbezirke . -: enähnliche Genossenschaften, welche eigenartig und unab-I'z "meinander herrschen." Vgl. auch Ed. Meyer, Geschichte des ter ams, I, 1884, S. 618.

; Alle Anzeichen sprechen dafür, dass diese Formen der Endpunkt . langen, wechselvollen Geschichte waren. Die israelitischen Traen der vorköniglichen Zeit, die aristokratische Organisation der Lizischen Kolonien, das Volkskönigtum der Perser (Ed. Meyer, I, orientalischen Machthaber betrifft, so ging sie doch niemals so weit, überhaupt das Dasein einer Rechtsordnung zu verhindern. Es gibt ein ägyptisches, persisches, assyrisches, indisches Recht usw. mit scharf ausgeprägten Institutionen und einer geordneten Rechtspflege 1). Die hochmütige Ansicht der Hellenen von dem Sklaventum der orientalischen Völker, die bis in die neueste Zeit nachgewirkt hat, ist eine arge Übertreibung, aufgebaut auf der griechischen Vorstellung der Identität von Freiheit und Teilnahme an der Herrschaft. Das Wahre an der Sache ist vielmehr, dass das Recht des Individuums dem Herrscher gegenüber nicht geltend gemacht werden kann, wohl aber gegenüber dem Nebengeordneten, und dass, wie in jedem Staatswesen. dessen Machtfulle in die Hand eines Organes ohne jede Beschränkung gelegt ist, Garantien für die Aufrechterhaltung der Rechtsordnung nur in der zufälligen Natur der herrschenden Personen liegen können. Im Orient hat daher das Individuum begrenzte Privatrechtsfähigkeit; ferner ist ebenfalls eine begrenzte öffentliche Rechtsfähigkeit bei einem Teile des Volkes vorhanden, indem Zugehörigkeit zu bestimmten Ständen oder Kasten publizistische Qualifikation für Ämter und Würden verleiht. besiegte Gemeinwesen häufig nur zur Tributzahlung und Heerfolge herangezogen werden, so zeigen große Staaten auch eine innere Gliederung, welche die Geschlossenheit des gesamten Verbandes viel geringer erscheinen lässt als die des Lnodernen zentralisierten Einheitsstaates 2).

Theokratie sodann, ein von Josephus geschaffenes Wort<sup>8</sup>), bezeichnet eine Mehrheit politischer Vorstellungen, so daß man

S. 608) zeugen dafür, daß der Orient nicht minder politisch mai<sup>nnig</sup>faltig war wie der Okzident.

<sup>1)</sup> Namentlich die fortschreitende Kenntnis des babylonischen Kand des ägyptischen Rechtes (über das letztere vor allem Revillout, Corus de droit égyptien, I, 1884, und Les obligations en droit égyptien, 1886; vgl. auch Mitteis, Reichsrecht und Volksrecht in den östlichen Provinzen des römischen Kaiserreichs, 1891, S. 56 ff.), hat die Existenz fester, durchgebildeter Rechtsinstitute kennen gelehrt, die mit den traditionellen Vorstellungen von orientalischer Despotie nicht vereinbar ist. Zahlreiche Daten über altorientalisches Rechtswesen bei L. Felix, a. a. O., IV<sup>1</sup>, S. 152 ff.

<sup>2)</sup> So vor allem im persischen Weltreiche, vgl. Ranke, I, S. 150 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Contra Apion., 2, 16; vgl. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels, 4. Ausg. 1895, S. 417.

sich in jedem einzelnen Falle ihres jeweiligen Inhaltes klar bewusst sein muss. Gemeinsam ist all diesen Vorstellungen nur, dass sie ein bestimmtes Verhältnis der staatlichen Herrschaft zu göttlichen Mächten bezeichnen. Zwei Grundtypen sind da zu unterscheiden. Der Herrscher ist Vertreter der göttlichen Macht, sein Wille daher gottähnlich, oder er ist beschränkt durch göttliche Macht, die ihren überstaatlichen Willen durch andere Organe äußert. So sind unwiderstehliche Stärke und äußerste Schwäche der Staatsgewalt gleicherweise als Wirkungen der Theokratie möglich. Und diese Verhältnisse modifizieren sich sodann gemäß der eigentümlichen Ausprägung der religiösen Grundanschauungen, in denen, wie bei den Ariern und Semiten, prinzipielle Gegensätze zutage treten.

Im allgemeinen lässt sich von dem ersten Typus sagen, dass er das Recht des Individuums im geringsten Masse anerkennt, der Staat selbst den Charakter eines Objektes annimmt, das einer ihm fremden, über ihm stehenden Macht unterworfen ist. Damit wird ein eigentumlicher Dualismus gesetzt, indem der Staat einer transzendenten, d. h. übermenschlicher Ergänzung bedarf, durch die er überhaupt Lebensfähigkeit gewinnt.

Der zweite Typus hingegen setzt einen inneren Dualismus in den Staat, der zwei Gewalten, eine menschliche und eine, die sich übermenschlichen Ursprungs rühmt, aufzuweisen hat. Inwieweit die zweite, von Priestern gehandhabte Macht die erste nicht nur beschränkt, sondern auch zu beherrschen vermag und dadurch den Dualismus im Sinne des ersten Typus umgestaltet, ist an jedem einzelnen Staatswesen dieser Art besonders festzustellen.

Weitaus am wichtigsten von allen diesen Staaten ist der dem zweiten Typus angehörende israelitische Staat 1). Seine Institutionen in der Form, wie sie die biblischen Schriften schildern, haben nicht nur den Bau der alten Kirche mitbestimmt, sondern auch auf die politischen Ideen des Mittelalters bis tief in die neue Zeit hinein gewirkt.

Neuere Forschungen haben ergeben, dass die Bezeichnung als Theokratie erst für die Zeit der Fremdherrschaft für den

<sup>1)</sup> Über die vorexilischen staatlichen Verhältnisse vgl. Stade, Geschichte des Volkes Israel, I, 1887, namentlich S. 410 ff.; Ed. Meyer, I, S. 346 ff., 566 ff.; Renan, Histoire du peuple d'Israël, II, III, 1891 bis 1893. Über die nachexilischen außer den Fortsetzungen der genannten Werke namentlich Wellhausen, a. a. O. S. 435 ff.

Staat Israels, also für Judäa, völlig zutreffend ist 1). Wie dem auch sein mag, so ist die Vorstellung, das Jahwes Gebot höher steht als Königsmacht, und das es nicht der König ist, durch dessen Mund Jahwe zu seinem Volke redet, wohl seit den ersten Zeiten des Königtums lebendig gewesen. Jedenfalls liegt dieser Tatbestand den historischen Wirkungen des israelitischen Staates zugrunde. Damit ist aber das Königtum von vornherein als eine beschränkte, an das Gesetz Jahwes gebundene, es zu verwirklichen bestimmte Macht gesetzt. In der gesamten Literatur aller Völker dürsten nicht so viele herbe, tadelnde, strasende Urteile über Könige zu finden sein wie in der Israels. Von der Monarchenvergötterung anderer orientalischer Völker hat sich das israelitische Volk gänzlich freigehalten. Jener künstige, von den Propheten verheißene messianische Herrscher war Zukunstshoffnung, nicht geschichtliche Tatsache.

Dazu kommt eine stark ausgeprägte demokratische Tendenz der israelitischen Gesetzgebung, die in der Sorge für die nichtbesitzenden, minderberechtigten und abhängigen Gesellschaftsklassen auf viel höherem Standpunkte steht als die der westlichen Völker des Altertums. Nicht nur der Volksgenosse, auch der Fremde und der Sklave waren Gegenstand der Fürsorge des Gesetzes. Das Gesetz spricht zwar nur in Imperativen, hinter denen sich aber, gleich den in diesem Punkte ihm ähnelnden Zwölftafelgesetzen, die Anerkennung subjektiver Rechte verbirgt. Der Israelit hat ausgeprägte Persönlichkeit, die er auch dem Könige gegenüber geltend machen kann, da es dessen Aufgabe ist, Rechtsschutz gemäß dem ihn bindenden Gesetz zu gewähren. Nur Jahwe gegenüber fühlt er sich vollkommen rechtlos.

Diese Vorstellungen verhindern zwar nicht immer, dass das Königtum dem Durchschnittscharakter orientalischer Willkürherrschaft sich anzunähern bestrebt ist<sup>2</sup>), allein das Bewusstsein von den Verpflichtungen des Königs bleibt dennoch immer lebendig. Hinzu tritt der tiefgehende demokratische Grundzug im politischen Charakter Israels. Erinnerungen aus der vorköniglichen Zeit bleiben lebendig, die die Einsetzung der königlichen Herrschaft auf den Volkswillen, der schließlich göttliche Sanktion erhält, zurückführen, wie denn auch die transzendente

<sup>1)</sup> Wellhausen, a. a. O. S. 444 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Die hergebrachten Begriffe von orientalischem Despotismus leiden auf das israelitische Königtum nur beschränkte Anwendung." Wellhausen, Israelitische und jüdische Geschichte, 2. Ausg. 1895, S. 86.

Herrschaft Jahwes nicht eine natürliche Tatsache ist, sondern auf ausdrücklicher Unterwerfung des Volkes beruht, die in Vertragsform vollzogen wird. Von welcher Bedeutung diese Anschauungen für die Unterstützung demokratischer Ansprüche später geworden sind, ist bereits oben angedeutet worden.

Trotzdem aber weicht die Gestaltung der israelitischen Monarchie keineswegs von dem herkömmlichen Typus des Orients ab. Von irgendeiner geordneten Teilnahme des Volkes an der Regierung ist keine Rede, wenn auch manchmal König und Volk gegenseitig bindende Verpflichtungen in der Form von Vereinbarungen vor Jahwe eingingen.

Die gegensätzlichen Elemente, die in diesem Staatswesen zum Ausdruck kommen, offenbaren sich in den entgegengesetzten Wirkungen, die von ihnen ausgehen. Dualistische Gestaltung der Herrschergewalt und deren Zusammenfassung in einer starken Hand, Volksfreiheit, die das Königtum verwirft oder es sich unterordnet, absolute, von Gott eingesetzte Fürstenmacht, die zwar religiöse, aber nicht rechtliche Schranken auerkennt, sie haben sich alle zur Unterstützung ihrer Ansprüche auf das Alte Testament berufen, das dadurch eine höchst bedeutsame Rolle in der Geschichte der politischen Theorien gespielt hat.

#### 2. Der hellenische Staat.

Die Charakteristik des hellenischen Staates, der lange von vielen fälschlich mit dem antiken Staate überhaupt identifiziert wurde, als wenn dem römischen Staatswesen durchweg der gleiche Typus zugrunde gelegen hätte wie dem griechischen, hat in der modernen Literatur einen feststehenden Inhalt gewonnen. hervorragendstes Merkmal des griechischen Staates wird angeführt seine Omnipotenz, die Rechtlosigkeit des Individuums gegenüber dem Staate: das Individuum gehe im Staate auf, sei nur des Staates wegen da. Die antike Freiheit bestehe nur darin, dass der einzelne amterfähig sei und Anteil habe an der Bildung des allmächtigen Gesetzes, welches aber, das Individuum allseitig beherrschend, diesem keine Sphäre staatsfreier Betätigung gestatte, die dem modernen Menschen als die wichtigste Seite des Freiheitsbegriffes erscheint. Demgemäs habe der sozialistische Gedanke, für den der einzelne nur als Glied eines höheren Ganzen in Betracht kommt, im griechischen Staate, wenigstens für die Vollbürger, seinen reinsten und höchsten Ausdruck gefunden. Im Gegensatz zu ihm habe erst der moderne Staat das Individuum als selbstberechtigte Macht anerkannt und sich selbst in den Dienst der Entwicklung der individuellen Person gestellt.

Die traditionellen Ansichten vom hellenischen Staate sind auf zwei von Grund aus verschiedene Quellen zurückzuführen. Einmal sind sie entstanden unter dem dominierenden Einfluss der politischen Ideen des Plato und des Aristoteles, die beide dem Gedanken Ausdruck gegeben haben, das Individuum gehöre nicht sich an, sondern dem Staate. Dabei wurden aber stets die dieser Anschauung widersprechenden Ausführungen beider Denker 1) außer acht gelassen. Sodann wird auf die übrige politische Literatur, die den Staat und sein Verhältnis zum Individuum ganz anders gezeichnet hatte, gar keine Rücksicht genommen, die so wichtige historische Tatsache, dass der moderne Individualismus seiner theoretischen Seite nach ebenfalls auf antike Lehren zurückweist, entweder einfach ignoriert oder als angebliche Abweichung von der wahren hellenischen Staatsidee beiseite geschoben. aber die individualistische Richtung der antiken Staatslehre nicht minder in den sozialen und politischen Verhältnissen begründet gewesen wie die entgegengesetzte, sowie ja auch in der Gegenwart widersprechende Auffassungen vom Staate aus den Gegensätzen in der Gesellschaft mit gleicher Notwendigkeit und Einseitigkeit emporwachsen. Ferner wird übersehen, dass die beiden großen Denker Theorien aufstellten, die auch heute noch an der Wirklichkeit nachzuprüsen sind. Die platonischen und aristotelischen Lehren für den adäquaten Ausdruck des hellenischen Staatswesens zu halten, steht wissenschaftlich auf gleicher Linie, wie wenn man den deutschen Staat aus den Ausführungen unserer Philosophen Kant, Fichte, Hegel, die ja eingehend die Grundfragen der Staatslehre erörtert haben, in seiner Eigenart erfassen zu können vermeint<sup>2</sup>). Endlich ist zu bedenken, dass eine hohe Gunst des Schicksals gerade die Werke der beiden

<sup>1)</sup> Namentlich bei Beurteilung der Platonischen Lehre wird regelmäßig übersehen, daß der Philosoph nur am guten Staate teilnehmen solle. Im realen, mangelhaften Staat aber weilt nur der Körper, nicht auch der Geist, wie Plato, Theaet. 173, ausführt. Über den Gegensatz der tatsächlichen politischen Verhältnisse des Griechentums zu den Platonischen Entwürfen vgl. Windelband, Platon, 1900, S. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über die tiefgehenden Mängel der Staatsauffassung des Aristoteles, der weder Staatsrechtslehrer noch Historiker war, vgl. v. Wilamowitz-Moellendorff, Aristoteles und Athen, I, 1893, S. 265 ff.

großen hellenischen Denker vor dem Untergange bewahrte, der eine reiche politische Literatur anderer Schulen betroffen hat.

Der aus der platonisch-aristotelischen Lehre geschöpfte Typus des antiken Staates ist ein Idealtypus, kein empirischer Typus.

Die zweite Quelle der landläufigen Ansichten über den hellenischen Staat ist der moderne Liberalismus, dem es darum zu tun war, seine Lehre vom Verhältnis des Staates zum Individuum durch eine möglichst scharfe Antithese in hellstes Licht zu stellen; die großen Staatslehrer des 16. und 17. Jahrhunderts hatten unbedenklich die antiken Theorien auf die neuere Zeit angewendet und von einem grundsätzlichen Unterschied zwischen dem Staate der Alten und dem modernen Staate nichts gewußt 1). selbst noch Montesquieu weiß nichts von einem Gegensatze antiker und moderner Freiheit<sup>2</sup>). Rousseaus Freiheitsgedanke ist ganz dem antiken Denken entlehnt: die demokratische Bürgergemeinde einer griechischen Stadt hätte dem Rousseauschen Staatsideal vollständig entsprochen 8). Die Vorstellung einer ursprünglichen, vom Staate zu respektierenden Freiheitssphäre wird von ihm ausdrücklich zurückgewiesen 4). Auch die deutsche Staatslehre hat zu Anfang des 19. Jahrhunderts keinen klaren Begriff eines Gegensatzes griechischer und moderner Freiheit<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Hobbes, Leviathan XXI, p. 201 f., bekämpft die antike Lehre, die Freiheit nur in der Demokratie verwirklicht sah, indem er ausführt, dass diese Freiheit nur die des Staates, nicht die des Individuums gewesen sei. Die individuelle Freiheit jedoch sei in allen Staatsformen gleich groß: "Whether a commonwealth be monarchical, or popular, the freedom is still the same", d. h. die Unterwerfung des Individuums unter den Staat ist überall gleich unbegrenzt.

<sup>2)</sup> Montesquieu entwickelt im Esprit des lois, XI, 3, den Begriff der politischen Freiheit als des individuellen Rechtes, alles zu tun, was die Gesetze gestatten. Das sei aber nicht die demokratische Freiheit. "Il est vrai que dans les démocraties le peuple paroît faire ce qu'il veut; mais la liberté politique ne consiste point à faire ce que l'on veut." Die politische Freiheit sei nur in gemässigten Regierungsformen zu finden. Von der Unfreiheit des antiken Menschen aber spricht Montesquieu nirgends.

<sup>3)</sup> Selbstverständlich mit Ausschluss der Sklaven und Metöken.

<sup>4)</sup> Vgl. Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, 2. Aufl. 1904, S. 5 ff.

<sup>5)</sup> Welcker, Die letzten Gründe von Recht, Staat und Strafe, 1813, S. 350, erklärt den hellenischen Staat auf der vollkommensten Freiheit und Persönlichkeit des einzelnen aufgebaut. Die weitgehende Unterordnung des einzelnen unter das Ganze sei eine freiwillige ge-

Noch Hegel erklärt in seinen Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte: "In Athen war eine lebendige Freiheit vorhanden und eine lebendige Gleichheit der Sitte und der geistigen Bildung... Neben dieser Gleichheit und innerhalb dieser Freiheit konnten sich alle Ungleichheit des Charakters und des Talents, alle Verschiedenheit der Individualität aufs freieste geltendmachen und aus der Umgebung die reichste Anregung zur Entwicklung finden" 1).

Abgesehen von einer gelegentlichen Äußerung Fergusons<sup>2</sup>) war es der Wortführer des französischen Liberalismus zur Zeit, als dieser den größten europäischen Einfluß gewann, Benjamin Constant, der zuerst in einer glänzenden Rede die scharfe Antithese von der antiken und der modernen Freiheit aufgestellt und durchgeführt hat<sup>8</sup>). Antike Freiheit ist Teilnahme an der Staatsgewalt, moderne Freiheit ist Freiheit von der Staatsgewalt, verbunden mit dem Rechte, zwar nicht zu herrschen, aber Einfluß zu üben auf die Staatsgewalt im Interesse des Individuums. "Chez les anciens, l'individu, souverain presque habituellement dans les affaires publiques, est esclave dans tous ses rapports privés. Comme citoyen il décide de la paix et de la guerre; come particulier il est circonscrit, obseivé, reprimé dans tous

wesen; dem Griechen sei Teilnahme am Staate als das Wertvollste erschienen. "Diese Art der Freiheit und des Rechtes erkannte man als das Höchste, welchem man willig das Beste und selbst Rechte des einzelnen in anderem Sinne zum Opfer brachte" (S. 357). Der Lykurgische Staat ist ihm die vollkommenste Verkörperung der griechischen Staatsidee, indem er die vollste Unabhängigkeit, Einheit und Kraft des Ganzen mit voller Freiheit und gleicher Selbständigkeit der einzelnen zu verbinden gewußt habe. S. 388 ff.

<sup>1) 2.</sup> Aufl., S. 317.

s) A. a. O. I, 8, ed. Basil., 1789, p. 85: "To the ancient Greek, or the Roman, the individual was nothing, and the public every thing. To the modern, in too many nations of Europe the individual is every thing, and the public nothing." Den Gegensatz von politischer und bürgerlicher Freiheit hat eingehend zuerst Priestley, An essay on the first principles of Government and of the nature of political, civil, and religious Liberty, London 1768, p. 12 ff., hervorgehoben, ihn aber keineswegs an dem Gegensatz antiker und moderner Staaten exemplifiziert.

<sup>3)</sup> De la liberté des anciens comparée à celle des modernes. Discours prononcé à l'Athénée royal de Paris en 1819. Abgedruckt in Constant, Cours de politique constitutionelle, éd. Laboulaye II, 1861, p. 539 ff.

ses mouvements . . . Chez les modernes, au contraire, l'individu, indépendant dans sa vie privée, n'est, même dans les États les plus libres, souverain qu'en apparence "1)

In Deutschland findet sich eine ähnliche Auffassung zuerst bei Tittmann<sup>2</sup>), dem Cucumus<sup>3</sup>), Platner<sup>4</sup>) und Vollgraff<sup>5</sup>) folgen; sodann aber stellt, auf Plato und den spartanischen Staat gestützt, Stahl<sup>6</sup>) die Lehre auf, dass den Griechen der Gedanke des selbstberechtigten Individuums gemangelt habe. Eine ähnliche Theorie wird von K. F. Hermann seinen Untersuchungen über den griechischen Staat zugrunde gelegt 7). Sonst aber weiß von ihr die deutsche Staatslehre noch geraume Zeit nichts. Die politischen Schriftsteller der dreissiger und vierziger Jahre, wie Schmitthenner<sup>8</sup>) und Dahlmann<sup>9</sup>), zeichnen die einzelnen antiken Staatsformen, ohne unserer Frage irgendwie nahezutreten. Erst bei dem bedeutendsten wissenschaftlichen Vertreter des neueren deutschen Liberalismus finden wir die Antithese wieder, und zwar in noch schrofferer Formulierung als bei Constant. R. v. Mohl erklärt nämlich in seiner Enzyklopädie der Staatswissenschaften: "Bei den Alten dient der einzelne dem Staate und findet in dessen Wohl mittelbar auch die Befriedigung seiner Zwecke; bei den Neuen ist der Staat für alle einzelnen da, und er findet seinen Ruhm in dem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) p. 842.

<sup>2)</sup> Darstellung der griechischen Staatsverfassungen, 1822, S. 15, noch vorsichtig: "In den neueren Zeiten hat der Staat mehr die Sicherheit des einzelnen zum Zwecke, als der Fall war bei den Griechen, deren Streben mehr auf die Sicherung des Ganzen, der Verfassung, der Gleichheit ging."

<sup>\*)</sup> Über den Staat und die Gesetze des Altertums, 1824, S. 18.

<sup>4)</sup> Der Prozess und die Klagen bei den Attikern, I, 1824, S. 11 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Antike Politik, 1828, S. 69 ff.

<sup>5)</sup> Zuerst Philosophie des Rechtes, I, 1. Aufl. 1830, S. 43 ff. Stahl leugnet auf Grund der in den Mythen sich äußernden Volksanschauung und der Platonischen Lehre, dass den Griechen überhaupt der Begriff des subjektiven Rechts bekannt gewesen sei, geht also viel radikaler vor als die sich eingehend ex professo mit den griechischen Staatsund Rechtsaltertümern beschäftigenden Schriftsteller vor ihm.

<sup>7)</sup> Griechische Staatsaltertümer (zuerst 1831), 5. Aufl., 2. Ausg., 1884, § 51, S. 218 ff., ebenfalls viel vorsichtiger als Stahl.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Grundlinien des allgemeinen oder idealen Staatsrechtes, 1845, S. 42 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) A. a. O. S. 21 ff.

Wohle der Bürger. Dort besteht die Freiheit in der Teilnahme an der Regierung, hier im möglichst wenig Regiertwerden. Im antiken Staate sind die Leistungen des Bürgers ein Ausleben seiner Persönlichkeit, im neuzeitlichen eine Beschränkung derselben"). Erst von Mohl datiert in Deutschland die communis opinio über den Unterschied antiker und moderner Freiheit, die wiederum in den sechziger Jahren durch eingehende Ausführungen Hildenbrands<sup>2</sup>) sowie Laboulayes<sup>3</sup>) und Fustels de Coulanges<sup>4</sup>) ihre feste Stütze erhält.

Eine kritische Untersuchung der also entstandenen Lehre ergibt vor allem, wie misslich es ist, einen Zeitraum von vielen Jahrhunderten mit einigen Schlagworten charakterisieren zu wollen. Der spartanische Staat zur Zeit der messenischen Kriege und Athen in den Tagen des Demosthenes liegen nicht nur zeitlich, sondern auch ihrer ganzen politischen Struktur nach weiter auseinander wie etwa das Venedig des 14. Jahrhunderts und das heutige Italien. Auch der antike Staat hat sich nicht nur in den mannigfaltigsten Formen ausgebildet, sondern auch eine innere Entwicklung durchgemacht, die dem Wandel des mittelalterlichen zum modernen Staate durchaus gleichwertig ist.

Ferner zeigt sich, dass die typischen Zeichnungen des hellenischen Staates überwiegend Konterseie des spartanischen Militärstaates sind. Das hat seinen Grund wohl zunächst darin, dass der spartanische Staat in der Form, wie er damals bereits der Vergangenheit angehörte, von Xenophon und Plato dem einer zügellosen Demokratie verfallenen athenischen Staat als Muster gegenübergestellt wurde, wie denn auch Aristoteles in seiner Politik von dem Einflus spartanischer Vorstellungen nicht ganz freigeblieben ist; denn manche lakonische Einrichtungen sind es, die in seinem Staatsideal Platz finden. Diese Forderung starker Ausprägung des kollektivistischen Gedankens in den staatlichen Institutionen war daher für Athen, das doch in erster

<sup>1)</sup> Enzyklopädie, 1. Aufl. (1859), S. 319. Ähnlich schon Gesch. und Literatur der Staatswissenschaften, I (1855), S. 222. Vor Mohl hatte Bluntschli, Allgem. Staatsrecht, 1. Aufl. 1852, S. 29, die Über- und Allmacht des griechischen Staates in ähnlicher Weise wie Hermann betont.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 26 ff.

<sup>3)</sup> L'état et ses limites, 1863, p. 103 ff.

<sup>4)</sup> A. a. O. p. 265 ff.

Linie hier in Betracht zu kommen hat, nicht Rechtswirklichkeit, sondern Entwurf einer Zukunstsverfassung auf Grund von Institutionen einer fremden Vergangenheit. Dennoch ruhen auch sie keineswegs auf dem Gedanken einer völligen Entrechtung des Individuums zugunsten der Gesamtheit. Mit Recht hat Pöhlmann darauf hingewiesen, dass Plato die Gründung seines Idealstaates vor dem individuellen Interesse motiviert, indem er diesem nachzuweisen trachtet, es harmoniere mit dem sozialen derart, dass es in dem von ihm geheischten Staate am besten gewahrt werde 1). Das Individuum im Athen des vierten Jahrhunderts war eben eine so große und so anerkannte Macht, daß jeder soziale Reformator in erster Linie mit ihm rechnen musste. Aristoteles in seiner Kritik der Platonischen Republik hat trotzdem die zu weitgehende Ignorierung des Wesens der Individualität als den Grundfehler der Platonischen Staatslehre hingestellt<sup>2</sup>).

Ein zweiter Grund für die Schätzung des lakedämonischen Staates als des normalen lag wohl in dem Einfluss, den Otfried Müller durch sein Werk über die Dorier ausübte. Unter seiner Einwirkung vornehmlich dürfte Hermann zu dem Satz gelangt sein, dass die spartanische Verfassung in ihren Grundzügen die allgemeine griechische Staatsidee am schärfsten und bewußtesten ausgeprägt hat 8). Wiederum, wie so oft in der Geschichte der Staatslehre, wird ein Idealtypus geschaffen, von dem die nicht in ihn passenden geschichtlichen Erscheinungen als Abweichungen von der Norm abgewiesen werden. Der neueren, von Konstruktionen freieren Forschung jedoch ist der lykurgische Kosmos, der die freie Bewegung des einzelnen auf das äußerste beschränkt und ihn völlig in der Gemeinschaft aufgehen lässt, ein Kunstprodukt, entstanden aus der Notwendigkeit der Zusammenfassung aller Kräfte zur Behauptung der Herrschaft im eroberten Lande und aus dem Gegensatz zwischen Adel und Königtum, das durch die Staatsordnung gleichfalls gebunden wurde 4). Der lakedämonische Staat ist daher, gleich den anderen dorischen

<sup>1)</sup> Geschichte des antiken Kommunismus und Sozialismus, I, 1893, S. 388 ff.

<sup>2)</sup> Polit. II, 2, 1261 a ff.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. S. 218.

<sup>4)</sup> Vgl. Busolt, Die griechischen Staats- und Rechtsaltertümer (im HB. d. klass. Altertumswissenschaft) 2. Aufl. 1892, S. 95.

Staaten, keineswegs als der griechische Normalstaat zu betrachten. Vielmehr ist es, vermöge der von ihm heute noch ausgehenden Kulturwirkungen, der Staat der Athener, den eine Entwicklungsgeschichte des abendländischen Staates in erster Linie zu untersuchen hat. Im folgenden soll nun das bisher nicht genügend Gewürdigte der Eigentümlichkeit des hellenischen Staates in seiner Bedeutung für die Erkenntnis der Gegenwart hervorgehoben werden.

Der griechische Staat ist Stadtstaat, d. h. die Polis, ursprünglich die hochragende Burg, sodann die um sie herumgebaute Unterstadt, bildet den Staat oder doch den Mittelpunkt einer Staatsgemeinde von der räumlichen Größe eines Schweizerkantons 1). Die Bedeutung der Kleinheit der Polis und ihres städtischen Charakters für die gesamte Kulturentwicklung von Hellas ist oftmals dargelegt worden. Doch sind viele der also festgestellten Züge nicht bloß dem hellenischen, sondern auch späteren städtischen oder kantonalen Gemeinwesen staatlichen Charakters eigentümlich gewesen.

Zur Eigenart des griechischen Staates aber gehört es, dass er in allen seinen Formen als erstes und wesentlichstes Merkmal das der inneren Einheit zeigt. Die antike Geschichte beginnt mit dem ausgebildeten Staate. Soweit die klare Erinnerung der antiken Völker zurückreicht, zeigt sie ihnen den Staat als vollendete Institution<sup>2</sup>). Was man irrigerweise als Merkmal des antiken Staates überhaupt bezeichnet hat, seine Allmacht, seine alle Seiten des individuellen Lebens beherrschende Sphäre, das gilt nur für den Ausgangspunkt der antiken Geschichte.

Zahlreich sind die Ursachen dieser merkwürdigen Erscheinung. Was zunächst die innere Einheit anbelangt, so ist sie der Polis um so angemessener, als den Griechen die Monarchie nach deren frühem Sturze nur mehr dem Namen nach bekannt<sup>8</sup>), die

<sup>1)</sup> Busolt, S. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über die Anfänge der griechischen Staatsordnung ist uns fast gar nichts Sicheres bekannt; darüber Ed. Meyer, Gesch. d. Altertums, II, 1893, S. 79 ff.; ferner über die primitiven Formen der Geschlechter-, Stamm- und Gaustaaten, S. 302 ff., sowie Busolt, S. 28 f., über die noch zur Zeit des Peloponnesischen Krieges bei einigen Stämmen bestehenden Gaugenossenschaften. Unzweifelhaft haben auch sie politische und Kulteinheiten gebildet. In den homerischen Gesängen begegnen wir bereits dem ausgeprägten Typus des Staates.

N Die Unvollkommenheit der antiken monarchischen Ideen hat

Tyrannei verhasst, die Volksherrschaft in verschiedenen Abstufungen die vom nationalen Geiste geforderte Regierungsform war. Die dualistische Gestaltung des mittelalterlichen Staates ist, wie bald gezeigt werden wird, nur durch das Königtum möglich gewesen. Sodann sind es die unentwickelten internationalen Verhältnisse, die Rechtlosigkeit des Besiegten, welche die Existenz der Polis aufs innigste mit der eines jeden einzelnen verknüpften. Daher ist auch seine Gebundenheit an das kleine Gemeinwesen und in ihm zu erklären. Anderseits konnte aber auch der Mangel an freier Bewegung wenigstens dem der herrschenden Klasse Angehörenden gar nicht recht zum Bewußtsein kommen, denn was das Individuum durch den Staat einbüste, wurde ihm reichlich durch seine Teilnahme am Regiment ersetzt. doch in dieser Teilnahme geradezu das Wesen des Bürgers, sein Unterschied vom blossen Einwohner erblickt.

Sodann aber war die Polis nicht nur Staats-, sondern auch zugleich Kultgemeinschaft, die sich jedoch wesentlich von orientalischer Art unterschied. Vor allem dadurch, dass keine göttlichen Gesetze existierten, welche der politischen Entwicklung feste Bahnen vorschrieben, und keine staatliche Autorität, die als unmittelbar von den Göttern eingesetzt galt. Immerhin ruht aber, was in der modernen Welt unter zwei Gebilde: Staat und Kirche verteilt ist, in der Polis in ungebrochener Einheit beisammen 1). Daher allein schon muß der hellenische Staat von Hause aus ein größeres Mass von Anforderungen an seine Bürger stellen.

Diese Verbindung von Staats- und Kultgemeinschaft erklärt auch ein anderes wichtiges Phänomen. Durch sie werden nämlich erst die in den Ausführungen der großen griechischen Denker

schon Montesquieu, XI, 8, 9, hervorgehoben. Vgl. jetzt Kaerst, Studien zur Entwicklung und theoretischen Begründung der Monarchie im Altertum, 1898. Hist. Bibliothek VI, 2. Kap., S. 12 ff.

<sup>1)</sup> Wenn Rehm, Staatslehre, S. 34, hervorhebt, dass die Griechen zwischen Weltlichem und Religiösem als Staats- und Kultgemeinschaft geschieden haben, so ist das nur insoweit richtig, als ihnen der Gegensatz von Menschlichem und Göttlichem geläufig war. Eine selbständige Staatsgemeinde aber ohne besonderen Kult war ihnen unfaßbar; Stadtgründung war in erster Linie Errichtung einer neuen Kultstatte. "La cité était la réunion de ceux qui avaient les mêmes dieux protecteurs et qui accomplissaient l'acte religieux au même autel." F. de Coulanges, p. 166.

gipfelnden Forderungen von Grund aus verständlich, welchen Erziehung des Bürgers zur Tugend als höchster Staatszweck, sittliche Betätigung als höchste Bürgerpflicht erschien. Sie liegen in der natürlichen Konsequenz einer Staatsauffassung, die in ihren Wurzeln zurückreicht in die alte Volksüberzeugung, die im Staate ein Werk der Götter erblickte, ihn als dauernde Heimat der Götter ansah, deren Verehrung erste und höchste Bürgerpflicht war. Der antike Staat ist auch Kirche; daher soll er nicht nur Recht, sondern auch Zucht üben. Er umfast alles, was dem Menschen heilig und teuer ist; darum soll sich der Hellene nicht aus Furcht vor äußerem Zwang, sondern aus innerster Gesinnung an den Staat hingeben. Garantierte ihm doch nur sein Staat das Dasein als Bürger und damit die damals allein menschenwürdige Existenz.

Seit den Perserkriegen aber hatte der griechische Staat, Athen allen voran, eine gewaltige Entwicklung durchgemacht, die sich in der Richtung steigender Loslösung des Individuums von der ursprünglichen Gebundenheit manifestierte. Die alte naive Hingabe an den Staat war durch zersetzende Kritik im Innersten angegriffen worden; die Sophistik hatte schliesslich die Lehre vom Rechte des Stärkeren aufgestellt 1). Was den Altvordern als Teil der göttlichen Weltordnung erschien, war in den Augen der jungen Generation nur durch Menschensatzung da, und den Zweck dieser Satzung erblickten die Radikalsten in der Ausbeutung der Schwachen durch die Starken. Ferner löst sich Gedanke und Gefühl immer mehr los von der Polis, die so lange den Mittelpunkt alles Strebens gebildet hatte. Schon Demokrit und Sokrates beginnen sich als Weltbürger zu fühlen; im Kynismus wird kosmopolitische Vaterlandslosigkeit Ersatz für alle politische Empfindung, und die Stoa setzt endlich das die ganze Menschheit zu umfassen bestimmte Weltreich an Stelle des Stadtstaates. In beiden Schulen tritt der individualistische Freiheitsbegriff bereits in voller Schärfe hervor<sup>2</sup>). Nicht minder hatte die Literatur,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dass diese Lehren nicht nur auf die engeren Kreise der Sophisten beschränkt blieben, wird von Pöhlmann, a. a. O. S. 51, N. 1, nachgewiesen. Vgl. auch Dümmler, Prolegomena zu Platos Staat, Basler Programm, 1891, S. 30.

<sup>2)</sup> Über den kynisch-stoischen Begriff der ελευθερία Kaerst, S. 28 f., namentlich die bezeichnenden Zitate S. 29, N. 1, in denen die Freiheit der individuellen Selbstbestimmung gleichgesetzt wird.

- man denke nur an Euripides - an den Grundlagen des althellenischen Staatslebens gerüttelt. Diesen Bestrebungen gegenüber erscheinen die politischen Lehren des Plato als Versuche, entschwundene Verhältnisse wieder zu beleben und die Polis auf konservativer althellenisch-dorischer Basis im aristokratischen Sinne zu regenerieren. Aber auch der der Wirklichkeit zugewendete Aristoteles ist Vertreter konservativer Anschauungen, wie namentlich aus seinem Festhalten an dem Typus der Polis in dem Bruchstücke seines Staatsideals hervorgeht. Der vor seinen Augen sich zum Weltreich ausdehnende makedonische Staat hat keinen Einflus auf sein politisches Empfinden gehabt 1).

Es hatte sich also allmählich ein energischer Individualismus geltendgemacht, der an Stärke dem modernen keineswegs nachstand. Ist doch die mechanische, atomistische, utilitarische Staatsauffassung, wie sie später namentlich das 17. und 18. Jahrhundert kennzeichnet, als theoretisches Resultat dieser Entwicklungsreihe in vollster Schärfe in den Lehren der Epikuräer hervorgetreten. Politisch aber hatte dieser Individualismus in der athenischen Demokratie seit Perikles vollste Befriedigung gefunden; hat doch Perikles selbst nicht nur die Hingabe des einzelnen an das Ganze, sondern auch die überflüssiger Schranken ledige soziale Freiheit des Atheners gepriesen<sup>2</sup>). Aber auch die Antithese des Freiheitsbegriffes: Teilnahme am Staate und Freiheit vom Staate, war bereits klar in das wissenschaftliche Bewusstsein

<sup>1)</sup> Vgl. v. Wilamowitz-Moellendorff, a. a. O. S. 356 ff., über den besten Staat des Aristoteles: "Was wir hier lesen, ist der platonische Staat, der in Platons Gesetzen schon einmal auf das unter den gegebenen Verhältnissen Mögliche herabgestimmt war und hier noch einmal einer solchen Prozedur unterzogen wird."

<sup>2)</sup> Thukyd. II, 37. Über das große Maß faktischer Freiheit, das jene Epoche dem Individuum (und zwar auch dem Nichtbürger) gewährte, vgl. Beloch, Griechische Geschichte, I, 1893, S. 474, der — wohl übertreibend - behauptet: "Befreiung von jedem Zwange, er sei, welcher er sei, ist überhaupt das Streben dieses Jahrhunderts, und vielleicht niemals wieder ist dieses Ideal so verwirklicht worden wie in dem damaligen Athen." Über den heutigen Stand der griechischen Forschung, die so mancher Überlieferung widerspricht, vgl. Ed. Meyer, Gesch. d. Altertums, III, 1901, S. 291, der auch hervorhebt, wie wenig deren umwälzende Ergebnisse in weitere Gelehrtenkreise gedrungen sind. Auch die Polemik von Gierke, Althusius, S. 329, und v. Lemayer, a. a. O. S. 9, gegen meine Darlegungen haben noch nicht jene Ergebnisse berücksichtigt.

getreten. Aristoteles findet beide Gegensätze in den populären Anschauungen von der Demokratie und setzt sie mit aller wünschenswerten Schärfe auseinander<sup>1</sup>). Auch in diesem Punkte haben die Neueren theoretisch nichts gefunden, was nicht schon den Alten bekannt gewesen wäre.

Von einer bedingungslosen Hingabe des Individuums an den Staat kann in dieser Epoche nicht mehr die Rede sein. Zudem ist die Staatsgewalt schwach, die Beamten bestechlich, die Verwaltung kraft der Missbräuche verächtlich. Der Staat wird ein Spielball der Parteien und ein Mittel zur Befriedigung ungebändigter Selbstaucht. Ebenso schlecht oder vielmehr noch schlechter war es mit der spartanischen Oligarchie bestellt, die sich schließlich durch Periöken verstärken musste, ohne dass der Staat auch nur im entferntesten seinen früheren Charakter zurückgewann.

Prüft man demgegenüber die Beweise für die staatliche Omnipotenz in der Blütezeit von Hellas, so findet man, dass sie überwiegend dem altdorischen Staate entnommen sind. So die Kinderaussetzung, der fortwährende Kriegsdienst, die Pflicht zur Ehe und Kindererzeugung. Sonst werden wohl einzelne Bestimmungen aus den Gesetzen anderer Staaten angeführt, die indes nicht viel Überzeugendes für die Hauptsache bieten. So erwähnt F. de Coulanges zum Beweise seines Satzes, dass die Alten die individuelle Freiheit nicht gekannt hätten, dass in Lokris das Gesetz den Männern Wein zu trinken verbot, als ob es heute keine Temperenzgesetze gäbe, dass Athen den Frauen untersagte, mehr als drei Kleider auf die Reise mitzunehmen, als ob die neuere Zeit keine Luxusbeschränkungen gekannt hätte, dass es Pflicht war, in der Volksversammlung zu stimmen und öffentliche Ämter zu bekleiden, als ob den modernen Gemeindegesetzen und sogar Staatsverfassungen Ähnliches fremd wäre, dass das Unterrichtswesen staatlich geordnet und die Kinder schulpflichtig

100.

<sup>1) &</sup>quot;δύο γάρ έστιν οἰς ἡ δημοκρατία δοκεῖ ὡρίσθαι, τῷ τὸ πλεῖον εἰναι κύριον καὶ τῆ ἐλευθερία τὸ μὲν γὰρ δίκαιον ἴσον δοκεῖ εἶναι, ἴσον δ'ὅτι ᾶν δόξη τῷ πλήθει, τοῦτ εἰναι κύριον, ἐλεύθερον δὲ καὶ ἴσον τὸ ὅ τι ᾶν βούληταί τις ποιεῖν . ώστε ζῆ ἐν ταῖς τοιαύταις δημοκρατίαις ἕκαστος ὡς βούλεται." Pol. V, 9, 1310 a, 28 ff. Ferner: "Εν μὲν οὖν τῆς ἐλευθερίας σημεῖον τοῦτο, εν τίθενται πάντες οἱ δημοτικοὶ τῆς πολιτείας ὅρον εν δὲ τὸ ζῆν ὡς βούλεται τις. τοῦτο γὰρ τὸ τῆς ἐλευθερίας ἔργον εἰναί ψασιν, εἴπερ τοῦ δουλεύοντος τὸ ζῆν μὴ ὡς βούλεται." VI, 2, 1317b, 11 ff. (Den Schlus der Stelle siehe oben S. 205, Note 1.)

waren, als ob der moderne Staat sich um die Erziehung nicht kümmerte. Zudem ist uns in der Regel gar nicht genau bekannt, aus welcher Zeit die betreffenden Gesetze stammen, ob sie dauernder Natur oder nur Gelegenheitsgesetze waren. Zweifellos aber sind viele dieser Gesetze durch jahrhundertelange Zeiträume voneinander getrennt, so dass allgemeine Satze über sie ungefähr denselben Wert haben, wie wenn man das deutsche Strafrecht der Gegenwart nach der Carolina beurteilen wollte.

Auf Grund ähnlicher Beweisführung, wie sie Coulanges 1) und andere üben, könnte ein späterer Historiker den Staaten des 19. Jahrhunderts die Anerkennung einer individuellen Freiheitssphäre gänzlich absprechen. Er brauchte nur an die Gesetze gegen die Katholiken in England bis 1829, die Vertreibung der protestantischen Zillertaler, die Demagogenverfolgungen in Deutschland im zweiten und dritten Dezennium auf Grund der Karlsbader Beschlüsse, an die Massregelung der Göttinger Sieben, an die Absetzung von Dozenten wegen atheistischer Lehren Anfang der fünfziger Jahre zu erinnern - ganz zu geschweigen von den Polizeimassregeln des imperialistischen Frankreichs und des absolutistischen Österreichs bis zu den russischen Verhältnissen der Gegenwart.

In Wahrheit ist aber, namentlich in Athen, mit steigender Kultur ein immer größeres Maß individueller Freiheit faktisch Afach vorhanden gewesen. Wie wären auch sonst die unerreichten geistigen Schöpfungen jener Zeit entstanden! Eine von Staats wegen reglementierte Kunst und Wissenschaft hätte wahrlich nur kümmerliche Früchte getragen. Die von Plato vorgeschlagene Literaturpolizei ist niemals verwirklicht worden; die Ehre der Einführung der Zensur müssen die vom Staate gefesselten Alten den freien Modernen überlassen! Wenn die Geschichte von mehreren Prozessen wegen Un- und Irrglaubens zu erzählen weiss 2), was bedeuten diese wenigen, sorgsam registrierten Fälle

<sup>1)</sup> A. a. O. p 263 f.

<sup>2)</sup> Über die Asebieprozesse vgl. Meyer-Schömann-Lipsius, Der attische Prozess, 1883, S. 366 ff. Gegen die von Grote vertretene irrige Auffassung dieser Prozesse energisch Pöhlmann, Sokrates u. sein Volk, Hist. Bibliothek, VIII, 1899, S. 122 ff., der behauptet, daß die Anklage wegen Asebie immer auf politischen Motiven beruhte. Den politischen Charakter der Asebieprozesse hat schon früher L. Schmidt, Die Ethik der alten Griechen, II, S. 25 f., behauptet. Dieser Ansicht ist nunmehr Ad. Menzel, Untersuchungen zum Sokrates-

gegen die zahllosen rechtlichen und sozialen Zurücksetzungen, welche Menschen wegen ihres Glaubens oder Unglaubens noch im gepriesenen Zeitalter der garantierten Grundrechte erfahren haben! Wie ware der blühende Handel Athens, seine internationale Stellung möglich gewesen ohne Anerkennung individueller wirtschaftlicher Freiheit? 1) Haben doch auch die Uberlieferungen von den Eingriffen des Staates in die Privatrechtssphäre Analogien in der neueren Geschichte. Der Schuldenerlaß war doch nur eine ausserordentliche Massregel, der sich die in Deutschland erst seit 1879 verbotenen — Moratorien der Tendenz nach an die Seite stellen lassen. Neuere Forschungen haben dargetan, dass das griechische Privatrecht hoch entwickelt war<sup>2</sup>). Die antike Wirtschaft ist ihrem Ursprunge nach Oikenwirtschaft, auf der Selbständigkeit der Einzelwirtschaft, nicht etwa auf den Prekarien einer kommunistischen Staatswirtschaft beruhend. Schon dass den Griechen das, namentlich in Athen sehr ausgebildete, testamentarische Erbrecht bekannt war, ist ein Beweis für das Dasein eines hohen Grades privatrechtlicher Freiheit. Direkte Steuern galten den Athenern als Freiheitsbeschränkung, kommen daher nur in Ausnahmefällen vor, was wiederum auf das Bewusstsein privatrechtlicher Selbständigkeit hindeutet. Die oft so drückenden Leiturgien haben allerdings reichlichen Ersatz der direkten Steuern geboten, allein doch nur für die Minderzahl der Vermögenden. Die zahlreichen Eigentumsbeschränkungen in der Blütezeit Athens sind ausschließlich polizeilicher Natur, denen das moderne Verwaltungsrecht anders-

Prozesse, Sitzungsberichte der Kais. Akademie der Wissensch. in Wien. Philos.-hist. Klasse CXLV, 1902, S. 18 ff., in eingehender Darlegung entgegengetreten; aber auch er kommt zu dem Resultat, dass den Asebieprozessen keineswegs Intoleranz oder Fanatismus zugrunde lag, vielmehr habe es sich nicht so sehr um ein religiöses als um ein politisches Delikt gehandelt. Bei der Mangelhaftigkeit unserer Kenntnis des Asebiebegriffes ist es gar nicht gewis, ob es sich bei ihr immer um Bestrafung eines kriminellen Delikts oder häufig nur um Akte der Sittenpolizei handelte. Seit Sokrates ist in Athen niemand wegen philosophischer Lehren verfolgt worden; die Anklage gegen Aristoteles war nur ein politischer Vorwand. Vgl. Beloch, a. a. O., II, 1897. S. 438.

<sup>1)</sup> Die trotzdem bestehenden Handelsbeschränkungen tragen merkantilistischen Charakter, haben daher auch nichts spezifisch Antikes.

<sup>2)</sup> Über die Bedeutung des griechischen Privatrechtes vgl. Mitteis, a. a. O. S. 61 ff.

geartete, aber ebenso weitgehende gegenüberstellen kann<sup>1</sup>). Die Gesamtheit der polizeilichen Freiheitsbeschränkungen war aber viel geringer als in der Gegenwart, wo das öffentliche und Privatleben ganz durchdrungen ist von einem System polizeilicher Gebote und Verbote<sup>2</sup>).

Zudem war im hellenischen Staate stets der Gedanke herrschend, dass dem Individuum nur kraft Gesetzes Leistungen auferlegt werden konnten, wenn auch ausnahmsweise Spezialverfügungen durch ψήφισμα und Ostrakismos<sup>8</sup>) vorkamen. Der Gedanke jedoch, den die moderne Rechtsstaatstheorie für sich in Anspruch nimmt, dass alle dem einzelnen zugewandte Regierungstätigkeit nur kraft Gesetzes und innerhalb der Schranken des Gesetzes sich vollziehen solle, war in Griechenland, Athen allen voran, in voller Klarheit lebendig. Im Begriff des Gesetzes liegt aber die Vorstellung der Beschränkung verborgen. Montes quie u hat seine berühmte Definition der Freiheit<sup>4</sup>) gewis aus der Betrachtung des antiken Staates geschöpft.

Sollte nun in der Tat kein Unterschied zwischen antikem und modernem Staate in der Auffassung ihrer Stellung zum Individuum vorhanden sein? Die Antwort lautet: Doch, trotzdem aus den Institutionen ein solcher Gegensatz nicht deduziert werden kann, tritt er dennoch in bedeutsamer Weise hervor.

- 1) Das griechische Eigentum steht dem germanischen näher als dem römischen (vgl. Mitteis, S. 70). Die geringere Schätzung des griechischen Rechtes ist wohl hauptsächlich darauf zurückzuführen, dass man es immer mit dem römischen verglich. Schon seine lokale Zersplitterung aber läst die Parallele mit dem mittelalterlichen deutschen Recht zulässiger erscheinen. Trotz aller sonstigen Unterschiede sind beide Rechte von der formalen Vollendung des römischen Rechts gleich entfernt. So wenig aber deshalb heute dem einheimischen deutschen Recht ein Kundiger den ausgeprägten Charakter einer eigenartigen, selbständigen Rechtsordnung absprechen wird, so wenig darf man das griechische Recht als unentwickeltes Recht bezeichnen.
- \*) Vgl. darüber namentlich Freese, Die Freiheit des einzelnen in der attischen Demokratie, Stralsunder Gymnasialprogramm, 1858, S. 8 ff.
- <sup>5</sup>) Eher ein Zeichen der Schwäche als der Stärke des athenischen Staates. Vgl. L. Felix, Gedanken über den antiken Staat. Beilage zur Allg. Zeitung, 1896, Nr. 117, S. 1.
- 4) "Dans un État, c'est à dire dans une société où il y a des lois, la liberté ne peut consister qu'à pouvoir faire ce que l'on doit vouloir, et à n'être point contraint de faire ce que l'on ne doit pas vouloir." XI, 3.

Dem Individuum war im antiken Staate, wie im modernen, eine Sphäre freier, vom Staate unabhängiger Betätigung gegeben, aber zum Bewusstsein des rechtlichen Charakters dieser staatsfreien Sphäre ist es im Altertum nicht gekommen. Das Bewusstsein von dieser individuellen Freiheit als eines rechtlichen Institutes ist bedingt durch das Bewusstsein von einem Gegensatz des Individuums zum Staate. Das aber hat dem hellenischen Denken notwendig gemangelt, und als der Iudividualismus der späteren Zeit das Gefühl dieses Gegensatzes bätte erwecken können, da war die Selbständigkeit der griechischen Staaten dahin. Die Behauptung individueller Freiheitsrechte hat einen doppelten Gegensatz zur Voraussetzung, den der Kirche zum Staate und den des Monarchen zum Volke. Erst aus den konfessionellen Kämpfen der neueren Zeit und aus dem Ringen zwischen absoluter Fürstenmacht und Volksrecht ist, wie später noch eingehender zu erörtern, die Vorstellung des ursprünglich berechtigten, daher auch dem Staate gegenüber mit einer unantastbaren Freiheitssphäre ausgerüsteten Individuums entsprungen. Keiner von diesen Gegensätzen ist in Hellas vorhanden. Weder wollte der einzelne Freiheit vom religiösen Zwange — etwas Ähnliches wie Glaubenswechsel ist dem Zeitalter polytheistischer Naturreligion ganzlich fremd —, noch stand das Volk im Gegensatze zum Herrscher, da es ja selbst dieser Herrscher war.

Allein das Nichtwissen um die individuelle Berechtigung erstreckt sich nur auf diese Freiheitssphäre. Hingegen ist das Bewußtsein lebendig, daß der Staat im Interesse des einzelnen Aufgaben erfülle, die dieser als sein Recht zu fordern habe. Nicht nur unbeweisbar ist der Satz, den zuletzt noch Gierke im Anschluß an Stahl und Hildenbrand ausgesprochen hat, daß es kein selbständiges Privatrecht in Hellas gab 1), es ist gerade das Gegenteil davon wahr. Wieder sind es Plato und Aristoteles, die mit der griechischen Wirklichkeit identifiziert werden; weil namentlich der erstere vom Privatrecht nichts weiß, habe es auch keins gegeben 2). Aber Haben und Begreifen sind

<sup>1) &</sup>quot;Ein selbständiges Privatrecht gab es nicht; auch die Privatrechtsverhältnisse erschienen den Griechen als unmittelbarer Ausfluß des staatlichen Verbandes." Genossenschaftsrecht, III, S. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch die Behauptung von Bernatzik, Republik und Monarchie, 1892, S. 14, dass das Individuum in Griechenland dem Staate gerade so gegenübergestanden habe wie der Sklave seinem Herrn, basiert aus-

zweierlei; je weiter unsere Kenntnis des griechischen Privatrechts dringt, desto mehr finden wir, dass der Rechtsschutz im Privatinteresse ausgebildet war<sup>1</sup>). Nicht minder waren die politischen Rechte als individuelle Rechte anerkannt und ausgebildet. Die rechtliche Qualifikation der Person als Bürgers, das Bürgerrecht, ist Gegenstand genauester Festsetzung gewesen, nicht nur durch innerstaatliche Gesetze, sondern auch durch Staatsverträge. Die Formen der hellenischen Staatenverbindungen: die Isopolitie und Sympolitie, waren wesentlich auf die Ausgestaltung des Bürgerrechtes in diesen Verbänden aufgebaut?). Ebenso waren die Funktionen dieses Bürgerrechtes: Anspruch auf Leistungen der Gerichte und Teilnahme am Staatsleben, in ihrer rechtlichen Qualität klar erkannt und anerkannt. Ja, nicht nur dem Vollbürger, auch dem Schutzverwandten stand ein fest zugemessener

schliesslich auf Aristoteles, nicht auf den realen rechtlichen Institutionen der Hellenen.

<sup>1)</sup> Das hat schon Freese, a. a. O. S. 5 ff., energisch hervorgehoben. Die Gründe des Mangels einer attischen Rechtswissenschaft sind mannigfaltig; nicht zum geringsten mag die Charakteranlage des athenischen Volkes mitgewirkt haben; vgl. Wachsmuth, Hellenische Altertumskunde, II, 2. Aufl. 1846, S. 160 ff. Wer wird aber heute im Zeitalter breitester historischer Rechtsforschung dem hochmütigen Ausspruch Ciceros, De orat., I, 44, beitreten: Incredibile est enim, quam sit omne ius civile praeter hoc nostrum, inconditum atque ridiculum? Diesen Standpunkt haben allerdings lange die Romanisten gegenüber den Germanisten festgehalten, konnten sie doch den Fehlschluss von dem Mangel einer Rechtswissenschaft auf den Mangel eines Rechtes auf das deutsche Recht des Mittelalters in ähnlicher Weise anwenden, wie die herrschende Lehre aus dem Fehlen einer platonischen und aristotelischen Jurisprudenz auf das Nichtvorhandensein der selbständigen individuellen Persönlichkeit in Hellas schließt. Aus neuerer Zeit lehrt uns die Geschichte der englischen Jurisprudenz, wie wenig man aus der Literatur eines Volkes sichere Schlüsse auf dessen Recht ziehen kann. Von der im 18. Jahrhundert sich ausbildenden parlamentarischen Regierung weiss die gleichzeitige englische Rechtswissenschaft nichts; das Dasein eines Kabinetts wird von Blackstone mit keiner Silbe erwähnt. Auch später verdanken wir kontinentalen Schriftstellern bessere und gründlichere Darstellungen des öffentlichen Rechtes Englands als den Engländern selbst, der sicherste Beweis dafür, dass dieses Volk nicht imstande ist, auch geistig zu beherrschen, was es geschichtlich geschaffen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Schömann, Griechische Altertümer, 3. Aufl., I, 1871, S. 375 ff.; Busolt, a. a. O. S. 200 ff.; Szanto, Das griechische Bürgerrecht, 1892, S. 67 ff., 104 ff.

Anteil von Rechten zu, nicht etwa nur eine prekäre Duldung. Durch die eigentumlichen Institute der Proxenie und Euergesie wurde Bürgern fremder Staaten eine ganze Reihe rechtlicher Fähigkeiten und Privilegien beigelegt (Zutritt zum Rat und zur Volksversammlung, Recht zum Erwerbe von Häusern und Grundbesitz, Sicherheit gegen Beschlagnahme der Person und des Eigentums, zuweilen auch Befreiung von Abgaben bei Käufen und Verkäufen, unbehinderte Ein- und Ausfuhr, endlich ein Ehrenplatz im Theater) 1). Auch wurde den Behörden zur Pflicht gemacht, sich des Proxenos anzunehmen, wenn er etwas bedürfen sollte 2). Enktesis, Gerichtszuständigkeit und Epidamie waren Formen der Verleihung privatrechtlicher Fähigkeiten an Fremde, die als Teile der den Vollbürgern zukommenden Befugnisse zugleich bewiesen, wie scharf man zwischen bloßer Privatrechtsfähigkeit und den politischen Rechten zu scheiden verstand 8).

Gemäs der gesetzlichen Grundlage aller Leistungen an den Staat waren wilkürliche Schatzungen ausgeschlossen, ganz wie im Staate der Gegenwart. Von diesen Leistungen war die am weitesten gehende die vom 18. bis 60. Jahre währende Wehrpflicht, die der Theorie vom Aufgehen des einzelnen im Staate als eines der bedeutendsten Argumente erscheint, heute aber, wo die Landsturmpflicht bis zum vollendeten 45. Jahre dauert, nicht mehr als übermäsige Belastung behauptet werden kann, zumal die Verpflichtung zum Felddienste nur auf den Klassen vom 20. bis 50. Jahre ruhte 4).

Gerichtsbarkeit, die, ganz wie die moderne, nur auf Antrag der Interessenten tätig werden konnte, daher im Richterspruch nicht nur eine öffentliche Pflicht erfüllte, sondern auch einem subjektiven Rechtsanspruche des einzelnen genügte. Selbst Analogien der modernen verwaltungsrechtlichen Parteistreitigkeiten kennt das athenische Finanzrecht<sup>5</sup>). Wenn sich jemand, der für eine

<sup>1)</sup> Busolt, a. a. O. S. 53, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Busolt, S. 54.

<sup>\*)</sup> Über die juristisch sehr interessanten Verhältnisse Szanto, S. 27 f.

<sup>4)</sup> Busolt, S. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wie lebhaft das Gefühl des selbständigen individuellen Vermögenssubjektes ausgebildet war, geht daraus hervor, dass indirekte

Leiturgie designiert war, über Pflicht und Vermögen belastet glaubte, so konnte er dagegen in der Weise reklamieren, dass er einen anderen bezeichnete, dem die Leistung mit größerem Rechte zukäme 1).

Angesichts dieser Tatsachen möge die namentlich aus dem dorischen Idealtypus und Plato zusammengestümperte Constant-Stahl-Mohlsche Lehre von der Nichtanerkennung der individuellen Persönlichkeit in Hellas endlich aus der Literatur ver-Der Grieche war Rechtssubjekt nicht nur um des Staates, sondern auch um seinetwillen. Die Allmacht des Staates ging, namentlich in Athen, nie so weit, dass dem Bürger nicht eine umfangreiche faktische Sphäre freier Betätigung geblieben wäre. Formal juristisch war sie übrigens der heutigen Freiheit völlig gleichwertig, da diese auch nur als Freiheit vom Rechtsgebot definiert werden kann. Auch die Beschränkung des modernen Staates hinsichtlich der individuellen Freiheit ist juristisch Selbstbeschränkung, die in verschiedenen Staaten verschiedene Ausdehnung hat. Absolute juristische Schranken für den Staat in seinem Verhältnis zum Individuum gibt es nicht und sind, wie die Erfahrung gelehrt hat, auch nicht in grundgesetzlichen Einschränkungen vorhanden, denen man zu Zeiten Constants noch einen übermäsigen Wert zuschrieb. Der Unterschied zwischen der Stellung des antiken und modernen Individuums zum Staate liegt also seiner juristischen Seite nach nur darin, dass die Freiheit des letzteren innerhalb der Gesetze vom Staate ausdrücklich anerkannt ist, während sie beim ersteren so selbstverständlich war, dass sie niemals einen gesetzgeberischen Ausdruck fand.

Schliesslich sei noch hervorgehoben, dass die angebliche Vorstellung von der Unselbständigkeit des Individuums gegenüber dem Staate in den hellenischen Institutionen so wenig ausgeprägt ist, dass vielmehr der Staat selbst nur als eine höhere Einheit der Individuen erschien, die in dieser Einheit aber als Vielheit fortexistierten. Das ist vor allem in den Namen der einzelnen hellenischen Staaten zum Ausdruck gekommen, die stets durch

Steuern die Regel waren, direkte aber als Freiheitsbeschränkung galten. Vgl. Beloch, I, S. 434.

<sup>1)</sup> Über diese Prozesse und das eigentümliche Institut des Vermögenstausches Böckh, Die Staatshaushaltung der Athener, I, 2. Aufl., S. 749 ff.; Busolt, S. 299.

den Plural des Bürgernamens bezeichnet werden. Athen heißt οἱ Αθηναῖοι und Sparta οἱ Λακεδαιμόνιοι. Das territoriale Element des Staates ist in seiner Bedeutung von den Alten nicht erkannt worden. "Der Begriff des Staates haftet bloßs an den Bürgern, selbst wenn diese ihre Heimat verlassen, nicht am Territorium, und weil das Bürgerrecht ein gentilizisches ist so ist der Staat an das Bestehen der Geschlechter gebunden, aber zunächst nicht an das Land, das sie bewohnen, nicht einmal an die heiligen Stätten nationaler Götterverehrung." 1) Daher setzen selbst im Exil befindliche Bürger in genügender Zahl das vom Feinde gestörte Staatswesen fort, das sofort wieder auflebt, wenn Umwälzungen zu einer Restitution des Staates führen 2).

Will man den griechischen Staat kurz charakterisieren, so kann dies nach dem Vorangehenden auf folgende Weise geschehen. Der hellenische Staat ist ein in sich einheitlicher, unabhängiger, auf eigenen Gesetzen und eigenen Behörden ruhender Bürgerverband. Dieser Verband ist zugleich staatlicher und religiöser Verband. Als oberstes Prinzip für Verwaltung und Rechtspflege gilt deren Gesetzmässigkeit. Infolgedessen hat der Bürger einen festen, anerkannten Rechtskreis, von dem die Staatswissenschaft vorzugsweise den in ihm enthaltenen Anteil an der staatlichen Machtübung ins wissenschaftliche Bewusstsein erhoben hat, während der Mangel einer selbständigen Rechtswissenschaft die anderen Elemente nicht zur klaren Erkenntnis kommen ließ. der Einheit von staatlicher und religiöser Organisation wird der Staatszweck theoretisch in denkbar umfassendster Weise formuliert, so dass die ganze Kulturpflege in ihm einbegriffen ist, wenn auch in der Ausführung dieser Idee der antike Staat hinter dem ihm hierin von vielen entgegengesetzten modernen Staat weit zurückbleibt. Der Staat, welcher in Wahrheit alle Seiten des menschlichen Gemeindaseins in seinen Bereich gezogen hat, ist der mit unvergleichlich größerer realer Macht als der hellenische ausgestattete Staat der Gegenwart.

Der bedeutsamste Unterschied zwischen antikem und modernem Staat liegt in der Schätzung der menschlichen Persönlich-

<sup>1)</sup> Szanto, S. 5. Auch Aristoteles definiert in seiner Untersuchung über das Wesen des Bürgers die Polis als eine Menge von Bürgern: ἡ γὰρ πόλις πολιτῶν τι πλῆθός ἐστιν, Pol. III, 1275a, 1. Vgl. auch Thukyd. VII, 77.

<sup>2)</sup> Szanto, l. c.

keit. Zur Anerkennung des Menschen schlechthin als Person ist es im Altertum nie gekommen, wenn auch die Idee des Menschen und der Menschheit zuerst in Hellas ihre philosophische Vertretung gefunden hat, und wenn auch die Sklaverei in Athen einen viel milderen Charakter an sich trug als in Rom, ehe stoische Lehren auch dort sie mässigten, oder als die Negersklaverei der neueren Zeit. Auch dem Fremden schlechthin war nicht Persönlichkeit zuerkannt; allerdings ist auch hier die ursprüngliche Rechtlosigkeit des Fremden im Fortschritte der Kultur immer mehr eingeschränkt worden. In dieser Minderschätzung der menschlichen Persönlichkeit wird man aber einen entschiedenen Gegensatz auch nur zu dem Staate der Gegenwart erkennen. Die altgermanische Rechtlosigkeit des Fremden und andere frühen Kulturstufen eigentümliche Verhältnisse der germanischen Völker, die mannigfaltigen Abhängigkeitsverhältnisse der mittleren und neueren Zeit, die Nichtduldung Andersgläubiger verbieten es, den antiken Staat auch im Punkte der Wertung der Persönlichkeit ohne Einschränkung tiefer zu stellen als die spätere Staatenwelt. Erst das 19. Jahrhundert hat in den abendländischen Staaten dem Satze: "Der Mensch ist Person" zum allgemeinen Siege verholfen.

#### Der römische Staat.

Was von dem griechischen Staate gesagt wurde, gilt grundsätzlich auch von dem römischen, der ja auch aus einem Stadtstaat hervorgewachsen war und die Spuren seines Ursprunges bis in die späteste Zeit bewahrt hat. Auch der römische Staat ist zugleich Kultgemeinschaft, das ius sacrorum ein Teil des ius publicum. Der Staat ist ferner nach der Anschauung seiner Mitglieder identisch mit der Bürgerschaft, er ist civitas, d. h. die Bürgergemeinde, oder res publica, das gemeine Wesen, die Volksgemeinde. Im Begriffe des Bürgers überwog auch in Rom das Moment der aktiven Teilnahme am Staatsleben, um so mehr, als Privatrechtsfähigkeit und ius suffragii et honorum ganz voneinander getrennt sein konnten, wie der mündige filius familias und der mit commercium begabte Latine bewiesen. Auch der römische Staat, trotz aller Erinnerung an sein Hervorgehen aus verschiedenen gentes, erscheint von dem Augenblicke an, da er in die Geschichte tritt, als vollendeter Staat, der von Hause aus alle Kompetenzen hat, dem sie nicht erst durch geschichtliche

und rechtliche Vorgänge irgendwelcher Art zuwachsen. ist der römische Staat von Anfang an eine durchgängige innere Einheit; jede Spaltung des Gemeinwesens in mehrere mit gleich ursprünglicher Herrschaft begabte Teile ist und bleibt völlig ausgeschlossen. Darum ist in jeder Epoche der Gedanke lebendig, dass bei aller Vielheit der Organe doch nur in einem einzigen die Machtfülle des Staates, das imperium, die maiestas vorhanden sei, alle anderen aber nur abgeleitetes Recht besitzen. Als der Princeps an die Spitze des Staates tritt, da wird seine Machtstellung vermittelt durch den Gedanken, dass ihm durch die lex regia des Volkes ursprüngliches Recht übertragen sei und er demnach schliefslich das ganze Volk in seiner Person repräsentiere. In der abendländischen Welt ist Macht und Umfang der Staatsgewalt zum ersten Male im römischen Weltreiche in einer Person derart verkörpert worden, dass alle Konzentrierung der Fürstengewalt in späterer Zeit von dem römischen Urbilde beeinflusst worden ist. Wo immer in der späteren Zeit Staaten festgefügt wurden, hat die niemals ersterbende römische Idee des Imperiums an der Vollendung des Baues mitgewirkt. Römische Vorstellungen sind durch die Glossatoren und Legisten schon im späteren Mittelalter wirkende politische Mächte geworden, und die Renaissance hat den römischen Staatsgedanken zum Vorbild für den modernen erhoben. Nicht in der Form des hellenischen, sondern in der des römischen Staates hat der antike Staat unmittelbar politisch auf die moderne Staatenwelt gewirkt.

Ein wesentlicher Unterschied zwischen dem griechischen und römischen Kulturkreis lag aber in der Stellung des Hausvaters zu seiner Familie. Die römische Familie beruhte auf dem Gedanken strengster herrschaftlicher Organisation. Der paterfamilias hatte lebenslängliche politische Gewalt über die Seinen, während die griechische Familiengewalt gesetzlich geregelt, im Interesse der Gewaltunterworfenen eingeschränkt war und bei den Söhnen mit dem Zeitpunkte der Mündigkeit ihr Ende erreichte<sup>1</sup>). Damit aber ist die Stellung des römischen Hausvaters zur Staatsgewalt von vornherein eine ganz andere als die des Griechen. Der Römer hat selbständige, vom Staate nicht abgeleitete und nicht einmal von ihm kontrollierte Herrschergewalt, die einer Staatsgewalt gleicht. Von einer kleinen Monarchie unterschied sich, an

<sup>1)</sup> Busolt, S. 19 ff.

unseren Begriffen gemessen, die römische Familie nur dadurch, dass sie kein Gebiet hatte, sondern reiner Personenverband war. Mit solcher Stellung des Hausvaters aber ist die Anerkennung einer selbständigen, vom Staatsgebot freien individuellen Persönlichkeit, wenigstens für den homo sui iuris, bereits in den anfänglichen staatlichen Institutionen begründet. Hatte sich doch der Staat nach der Erinnerung des Volkes aus einem Bunde der zu gentes zusammengefalsten Familien entwickelt, so dals die Familie — quasi seminarium rei publicae, wie sie Cicero 1) nennt — als in der Staatsverbindung fortdauernde, ursprünglichste politische Organisation erscheint. So ist denn die Scheidung einer öffentlichen und einer privaten Macht und der darauf basierte Gegensatz von öffentlichem und Privatrecht bereits in dem geschichtlichen Aufbau des römischen Staates begründet. Der Römer ist auch dem Staate gegentiber Person. Es ist für den römischen Geist bezeichnend, dass Scheidung sowohl als Zusammenhang des öffentlichen und Privatrechtes mit dem Augenblick ins Bewusstsein tritt, von dem an überhaupt von einer römischen Wissenschaft die Rede sein kann. So wenig lässt der Römer das Individuum im Staate aufgehen, dass ihm umgekehrt die ganze Staatsordnung als in den Dienst des Individuums gestellt erscheint. Ganz wie beinahe zwei Jahrtausende später Locke lässt Cicero die Eigentumsordnung als den wichtigsten Gegenstand des gesamten politischen Lebens erscheinen 2). Auch an dem Streben nach Weltherrschaft hat der auf Privatvorteil bedachte individuelle Egoismus einen großen Anteil gehabt. Die Unterordnung des Individuums unter das Ganze ist ihm reichlich gelohnt worden.

Das klare rechtliche Bewusstsein einer politischen Freiheitssphäre hat den Römern wie den Griechen, und zwar aus gleichen Gründen, gemangelt, obwohl sich deutliche Spuren der Vorstellung nachweisen lassen, dass selbst die Macht des Gesetzgebers gegenüber dem Individuum Schranken habe<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> De off. I, 17, 54.

<sup>2)</sup> Vgl. oben S. 192, Note 3.

<sup>\*)</sup> Vgl. die bei Jhering, Geist des römischen Rechts, 2. Aufl., II<sup>1</sup>, S. 56 f., N. 44 u. 45 zitierten Stellen des Cicero. Die stoischciceronianische Lehre vom ius naturae, die später von der Jurisprudenz
weiter entwickelt wurde, trägt bereits Keime der Forderung einer Beschränkung der gesetzgebenden Gewalt des Staates in sich, die mit den

Der Gedanke aber, nur dem Gesetze und damit beschränkter Herrschaft untertan zu sein, war wie in Hellas, so auch in Rom lebendig. Hingegen ist die Qualität des Bürgers als des Trägers von Ansprüchen auf Staatsleistungen und auf Teilnahme am Staate von dem scharf unterscheidenden juristischen Verstande der Römer in voller Klarheit erfasst worden. Die rechtliche Natur der Zivität ist in Rom so reich als möglich entwickelt; ihre verschiedenen Abstufungen beweisen, wie genau man sich der Fülle des in ihr enthaltenen individuellen Rechtskreises bewusst war. Selbst der moderne Begriff des Passivbürgers, des civis sine suffragio, ist der Republik nicht fremd geblieben1). und damit ist der Typus des antiken Bürgers, dessen wesentliches Merkmal aktive Teilnahme am Staate ist, durchbrochen. Die beiden Seiten des Freiheitsbegriffes sind den Römern wohlbekannt. In den Digesten ist uns sogar nur die Definition der bürgerlichen, nicht der politischen Freiheit auf bewahrt<sup>2</sup>). Der Staat tritt allerdings dem Bürger nicht als gleichwertiges Rechtssubjekt gegenüber, eine actio gegen den populus wird dem Bürger nicht gegeben<sup>8</sup>): darin aber stehen viele moderne Rechtsordnungen, allen voran die anglo-amerikanische, der römischen gleich.

Die dem Staate gegenüber selbständige Einzelpersönlichkeit ist auch in Rom in vollem Umfange nur im Bürger vorhanden. Dem Menschen schlechthin wird Persönlichkeit auch dann nicht zuerkannt, als das Christentum ausschließliche Staatsreligion geworden war. Das antike christliche Rom hat die Basis des alten Staatswesens keineswegs aufgegeben. Von ihm gilt daher dasselbe wie von dem heidnischen Rom. Trotzdem die Kirche ihre Selbständigkeit fordert, bleibt auch in der christlichen Zeit der antike Staat Kultgemeinschaft. Bei der Ausschließlichkeit des

modernen naturrechtlichen Anschauungen dieser Art in nachweisbarem Zusammenhang stehen.

<sup>1)</sup> Mommsen, Abrifs des römischen Staatsrechts, 1893, S. 54 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Florentinus l. 4 pr. D. de statu hom. 1, 5. Libertas est naturalis facultas eius, quod cuique facere libet, nisi si quid vi, aut iure prohibetur. Über den individualistischen Freiheitsbegriff der Römer vgl. Jhering, Geist des römischen Rechts, II<sup>1</sup>, S. 128 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Wohl aber gibt es ein Verwaltungsverfahren, wenn Individuum und populus einander gegenüberstehen, wie denn auch anderseits der populus durch eine ihn vertretende Person gegen den Privaten klagen konnte. Vgl. Karlowa, Römische Rechtsgeschichte, I, 1885, S. 172 ff.

Christentums aber im Gegensatz zu den mannigfaltigen, bis dahin neben der Staatsreligion zugelassenen heidnischen Kulten des Weltreiches bildet sich der neue Gegensatz von Gläubigen, Ketzern und Ungläubigen, von denen nur die ersteren volle Existenzberechtigung haben. Wenn Prinzipat und Kaisertum die öffentlichen Rechte der Person auf ein Minimum reduziert hatten, so dass das Wesen des Bürgers schließlich beinahe nur in der Privatrechtsfähigkeit ruhte, so wird nun die bis dahin in religiösen Dingen, soweit nicht staatliche Interessen direkt in Frage kommen, faktisch bestehende Freiheit<sup>1</sup>) völlig vernichtet. Der römische Staat seit Konstantin und das byzantinische Reich sind die Bildungen, auf welche einzig und allein der Satz passt, das Individuum als selbständige Existenz dem Staate unbekannt sei. Niemals hat es in der Geschichte der abendländischen Völker eine Epoche gegeben, in welcher das Individuum mehr zerdrückt worden wäre als in dieser, zumal ihm keine geschichtliche Möglichkeit gegeben war, wie dem Menschen der späteren absolutistischen Bildungen, diesen Druck von sich abzuwälzen. Nur von einer, überdies kümmerlich geschützten Privatrechtssphäre umgeben, genoß der einzelne weder Macht noch Freiheit von der Macht. Tiefes Dunkel, das erst jetzt zu weichen beginnt, hat sich namentlich über die spätere Zeit Ostroms gebreitet, in welcher der Staatsabsolutismus seine höchsten Triumphe feierte.

## 4. Der mittelalterliche Staat.

Der antike Staat ist eine durchgängige, keine innere Spaltung duldende Einheit. Der Gedanke des einheitlichen Wesens des Staates durchdringt die ganze politische Entwicklung und Wissenschaft des Altertums. Eine Zerreissung des Staates in Herrschende und Beherrschte, die sich nach Art kämpfender und Frieden schliessender Parteien gegenüberstehen, ist ihm immer fremd geblieben.

In diesem Punkte liegt nun der bedeutsamste Gegensatz zu der Staatsentwicklung des Mittelalters, namentlich bei den germanischen Völkern. Was Hellas und Rom ursprünglich gegeben

<sup>1)</sup> Die Indifferenz der Römer in religiösen Dingen, die Freiheit, die sie fremden Kulten derart gewährten, dass das Heidentum in "Theokrasie" endete, sind allbekannt; ebenso, dass die Juden- und Christenverfolgungen nicht religiöser, sondern politischer Natur waren.

war, musste von den neueren Völkern in hartem und schwerem Kampfe erst errungen werden.

Die mittelalterliche Geschichte beginnt mit höchst rudimentären Staatsbildungen, die sich erst nach und nach zu dem steigern. was uns heute als Staat im vollen Sinne erscheint. Und zwar ist es die antike Idee der Staatseinheit, welche in diesem Staatenbildungsprozesse nachwirkt; das nie vergessene Vorbild des römischen Reiches mit seiner festen Organisation und Zentralisation, mit seiner Konzentrierung der Staatsgewalt beeinflusst nachweisbar die Entstehung und Durchbildung der großen Reiche der mittelalterlichen Welt 1), von denen die meisten sich nur kurze Zeit behaupten können, um sodann entweder in Teile zu zerfallen oder gänzlich zu verschwinden. Ausnahmsweise haben auch morgenländische Ideen auf die Bildung christlicher Staaten gewirkt, namentlich auf die des Normannenreiches in Sizilien in der Form, die ihm Kaiser Friedrich II. gegeben hatte, das einer Mischung von sarazenischem und spätrömischem Staate glich. d. h. einer durch eine despotische Beamtenschaft zusammengefasten willenlosen Horde steuerptlichtiger, in ihrem Privatleben fühlbar kontrollierter Untertanen 2). Aber auch dieser erste Versuch, einen einheitlichen Staat mit starkem, unwiderstehlichem Imperium zu schaffen, verschwindet bald spurlos.

Die Unfertigkeit des Staates der germanischen Welt am Beginne ihrer politischen Geschichte zeigt sich vor allem darin, daß ein wichtiges Element des vollendeten Staates sich erst nach und nach in ihm herausbildet. Der germanische Staat ist ursprünglich völkerschaftlicher Verband, dem die stetige Beziehung zu einem festen Territorium mangelt<sup>8</sup>). Die dauernde Verknüpfung des Gebietes mit der Völkerschaft hat sich erst in historischer Zeit allmählich vollzogen. In der Art und Weise

<sup>1)</sup> Über den Eindruck, den der Anblick des Römerreichs auf die eindringenden Germanen machte, vgl. Bryce, The Holy Roman Empire, 11 ed., London 1892, p. 16 ff. Welche Stellung man auch zu der Frage nach der Einwirkung römischer Institutionen auf die Bildung des Frankenreiches einnehmen möge (vgl. Brunner, Deutsche Rechtsgeschichte, II, 1892, S. 2 ff.), so wird man für die Zentralisation der fränkischen Verwaltung das Vorbild Roms schwerlich leugnen können. Vgl. auch Lamprecht, Deutsche Geschichte, I, 1891, S. 299 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) J. Burckhardt, a. a. O. S. 3 f.; Winkelmann, Gesch. Kaiser Friedrichs d. Zweiten, I, 1863, S. 127.

<sup>\*)</sup> Schröder, Rechtsgeschichte, S. 15 ff.

dieser Verknupfung ist aber das Geschick des modernen Staates im voraus bestimmt worden. Während der antike Staat bis an sein Ende die Polis zum Mittelpunkt hatte, das Territorium selbst des römischen Weltreiches nur als von der Stadt abhängiges Gebiet betrachtet wird, fehlt den germanischen Staaten dieser Mittelpunkt, ja der Mittelpunkt überhaupt. Der germanische Staat ist von Haus aus Landstaat, der ein persönliches, aber kein dingliches Zentrum hat; der Sitz des Fürsten ist etwas Zufälliges, von der staatlichen Organisation gänzlich Unabhängiges 1). Damit ist aber von vornherein ein Mangel an Zentralisation gegeben. Straffe Organisation eines auf eine weite Fläche ohne bedeutende Zentren verteilten Volkes stößt namentlich in einer Zeit unentwickelten Kommunikationswesens und überwiegender Naturalwirtschaft auf die größten Schwierigkeiten, und die dahin zielenden Versuche, so vor allem die karolingische Grafschaftsverfassung, bleiben ohne dauernden Erfolg. Gerade die großen Schwierigkeiten aber, die sich der Ausprägung der Einheit des völkerschaftlichen Lebens entgegenstellen, erwecken das Streben, die Zentralgewalt so sehr als möglich zu stärken, und so entsteht mit dem Selshaftwerden der Stämme das in seinen Anfängen nur ein der Landsgemeinde untergeordnetes Amt bezeichnende<sup>2</sup>) Stammeskönigtum, aus dem aber das ganze mittelalterliche Königtum sich entwickelt. Ohne Königtum, ohne Zusammenfassen der geringen Krafte des damaligen Staates in einer Hand, wären die germanischen Staaten in politisch ohnmächtige Kantone zersplittert worden. Die germanische Welt ist daher eine monarchische, und damit ist ihre ganze staatliche Entwicklung bis in die Gegenwart bestimmt.

Das germanische Königtum entwickelt sich später dahin, dass es sich wesentlich aus zwei Elementen zusammensetzt, der persönlichen Herrschergewalt und dem Obereigentum an allem Grund und Boden. Beide Rechte sind von Haus aus nicht unbeschränkt. Neben dem Königsgericht bleibt das Volksgericht bestehen<sup>8</sup>). Dem königlichen Obereigentum steht auf mannigfache Weise begründetes Privateigentum als der königlichen Verfügungsgewalt unantastbar gegenüber. Das germanische Königtum wird daher

<sup>1)</sup> Brunner, II, 1892, S. 95.

<sup>\*)</sup> Vgl. Schröder, S. 24 ff.; W. Schücking, Der Regierungsantritt, I, 1899, S. 18 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Brunner, II, S. 137 ff.

als eingeschränkte Macht geboren. Damit ist aber von vornherein ein Dualismus zwischen Königsrecht und Volksrecht gesetzt, den das Mittelalter niemals überwunden hat. Der mittelalterliche Staat ist dualistisch geartet, während der antike Staat seinem innersten Wesen nach monistisch war und geblieben ist.

Dieser Dualismus zeigt sich vor allem darin, dass Königsrecht und Volksrecht der Anschauung jener Zeiten als gleich ursprünglich erscheinen. Dem monistischen politischen Denken der Römer war die Ableitung der Gewalt des princeps aus einer Konzession des populus natürlich. Jede derartige Konstruktion aber der ursprünglichen germanischen Rechtswiderstrebt anschauung, der das Königsrecht ebenso wie das Privatrecht des einzelnen als selbständig erschien. Erst die romanistisch-kauonistische Theorie des Mittelalters hat vermittelst Gedanken, die dem germanischen Wesen anfänglich fremd waren, das Volk entweder in die es repräsentierende Person des Königs verlegt oder das Königsrecht als ein Erzeugnis des Volksrechtes hingestellt.

Der bereits in der ursprünglichen Anlage des germanischen Staates begründete Dualismus kommt aber zu immer schärfer werdendem Ausdruck mit der fortschreitenden Feudalisierung. Der germanische Staat ist niemals Depositar der ganzen öffentlichen Gewalt gewesen 1). Das Volksgericht wird selbst späterhin von der sich ausbreitenden Staatsgewalt zwar beschränkt, aber nicht Die Hofgerichte der Grundherren ruhen auf deren vernichtet. eigenem Recht, so wie die kirchliche Gerichtsbarkeit vom Staate zwar anerkannt oder beschränkt, aber nicht geschaffen werden Durch die Feudalisierung der königlichen Ämter und die spätere Fortbildung der Immunitäten entstehen im Staate neue, vom Staate immer mehr unabhängig werdende Gewalten öffentlicher Art. Soweit die römische Munizipalverfassung reicht, ist auch den Städten von Haus aus eine weitgehende, in Italien bis zu völliger Unabhängigkeit reichende politische Selbständigkeit zu eigen. Zu ihnen treten später die neugegründeten, mit königlichen Privilegien ausgestatteten Städte in Deutschland und Frankreich, die sich zum Teil zu herrscheuden Korporationen erheben. Da-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Gegen die neuerdings wieder aufgetauchten übertriebenen Vorstellungen von dem Absolutismus der Merowinger: Brunner, II, S. 9 ff.

durch bedeutet die Zwiespältigkeit des staatlichen Wesens auch eine Zersplitterung der gesamten öffentlichen Gewalt, und die Geschichte der mittelalterlichen Staaten ist zugleich eine Geschichte der Versuche, diese Zersplitterung zu überwinden oder doch ihre Folgen zu mindern.

Die Form, in der dieser Versuch sich vollzieht, ist die des ständischen Staates. Zurückweisend auf die altgermanische Institution, dass wichtige, die ganze Volksgemeinde betreffende Angelegenheiten nicht ohne Zustimmung des Volksheeres vorgenommen werden sollen, fast der ständische Staat die verschiedenen politischen Untergewalten zu einer Einheit zusammen, die dem König- oder Fürstentum geschlossen gegenübertritt. Der ständische Staat ist der typische Ausdruck der dualistischen Gestaltung des germanischen Staatswesens. Da, wo kraft der historischen Kontinuität romanistische Gedanken lebendig geblieben waren, wie vor allem in Italien und dem byzantinischen Reiche, ist es niemals zu ständischen Institutionen gekommen.

Die historischen Gründe, die in den einzelnen Staaten zu einer Zusammenfassung der feudalen und munizipalen Gewalten zu Reichs- und Landständen geführt haben, sind sehr mannigfaltig. Äußere Politik, wie Philipp des Schönen Streit mit der Kirche, Kriegszüge, Thronstreitigkeiten, Wahrung des Landfriedens, Finanznot der Fürsten, aber auch Behauptung und Erweiterung der Freiheiten und Rechte der Lehnsträger und Gemeinden gegenüber dem Fürsten sind Motive gewesen, die korporative Gestaltung der Stände bewirkt haben. Die Stände stehen überall als selbständige Körperschaften dem Könige oder Landesherrn gegenüber. Dass sie und der Fürst beide nur Glieder eines und desselben einheitlich zu denkenden Staates sind, das wird zwar in der auf antiken Traditionen beruhenden, dem wirklichen Leben indes abgewendeten Theorie behauptet, hat aber in den politischen Überzeugungen dieser Zeit keine Stätte. In ihnen treten vielmehr rex und regnum als zwei scharf voneinander geschiedene Rechtssubjekte hervor, von denen keines die Superiorität des anderen anerkennen will. Wie ein Doppelstaat erscheint unserem heutigen Denken der ständische Staat in seiner extremsten Ausbildung, in dem Fürsten und Stände ihre besonderen Beamten, Gerichte, Kassen, ja selbst Heere und Gesandten haben 1).

<sup>1)</sup> Vgl. für Deutschland Gierke, Genossenschaftsrecht, I, S. 535 ff., Rachfahl, Die Organisation der Gesamtstaatsverwaltung Schlesiens,

zähligemal wird, gestützt auf die Autorität des Aristoteles, von den Anhängern ständischer Herrschaft der Satz vom rex singulis maior, universis minor behauptet, der in der Sprache dieser Epoche nur dem gänzlichen Mangel der Vorstellung eines sowohl den rex als das regnum umfassenden gemeinsamen Bandes Ausdruck gab. Hat doch in Deutschland sowohl die Gegenüberstellung als auch die Zusammenfassung von Kaiser und Reich bewiesen, daß man beide als eine Einheit nicht zu denken vermochte.

Der durch die Grundlagen seiner politischen Entwicklung beschränkte mittelalterliche Staat ist aber noch durch eine andere. dem antiken Staatswesen unbekannte Macht begrenzt. Seit dem Falle des weströmischen Reiches steht die Einheit der Kirche der Vielheit der sich neubildenden Staaten gegenüber. immer im Laufe der Zeiten das Verhältnis von Staat und Kirche sich gestaltet hatte, stets war eine außerstaatliche, Gehorsam heischende, mit sicher wirkenden Mitteln ihn sich erzwingende Macht vorhanden, mit welcher der Staat zu rechnen hatte, um so mehr, als diese Macht in allen ihren Schicksalen den Anspruch auf Unterordnung des Staates unter ihre Autorität erhob. Ob nun die Kirche ihre Superiorität über den Staat bewährte, wie in den Kämpfen mit dem Kaiser vom 11. bis 13. Jahrhundert. oder ob sie widerwillig in den Dienst des Staates gezwungen wurde, wie in Frankreich im 14. Jahrhundert, unter allen Umständen war ein breites Gebiet menschlichen Gemeinlebens vorhanden, das der Herrschaft und dem Einfluss des Staates gänzlich entrückt war.

Welche Versuche auch immer später gemacht worden sind, um den Dualismus von Staat und Kirche zu überwinden, so ist doch selbst bei dem ausgebildetsten Staatskirchentum der Unterschied beider Mächte deutlich ausgeprägt und daher das Bewußstsein herrschend, daß an der Lehre und Disziplin der Kirche der Staat seine feste Schranke habe. So verschiedenartig auch das Verhältnis des Staates zu den religiösen Interessen des Volkes gestaltet sein mag, so ist doch selbst beim Systeme des Religionszwanges der Staat durch unverrückbare Grenzen eingeengt. Er kann zwar Bekenntniszwang üben, das Bekenntnis

<sup>1894,</sup> S. 150 ff., ferner die vorzügliche Schilderung von v. Below. Territorium und Staat, 1900, S. 248 ff.

selbst aber nicht nach Gutdünken modifizieren. Je unabhängiger hingegen die kirchliche Organisation von der staatlichen ist, zumeist also in dem Gebiete der abendländischen Kirche, desto größer und sichtbarer ist der Spielraum, den der Staat kraft der Gestaltung der historischen Verhältnisse einer ihm selbständig gegenüberstehenden Macht einräumen muß.

Diese Beschränkung und Spaltung des mittelalterlichen Staates wird aber noch gesteigert dadurch, dass in den meisten Fällen die große Masse des Volkes dem Staate überhaupt entfremdet wird. Das gilt nicht etwa nur für die deutschen Territorien, in welchen der Staatsgedanke vorerst noch nicht lebendig ist, wo schließlich nur kümmerlichste Reste der Unterordnung des einzelnen unter das Reich existieren, sondern selbst da, wo die Stände sich als politische Nation fühlen, was eben den Ausschluß der größten Zahl der Untertanen vom öffentlichen Leben bedeutet. Dazu kommen die Verhältnisse der Unfreiheit in ihren zahlreichen Abstufungen, die, mit wenigen Ausnahmen, bewirken, dass die aktive Teilnahme am Staate auf einen verhältnismäßig viel kleineren Kreis eingeschränkt wird als in den antiken Staaten mit ihren staatsfremden Sklaven und Schutzgenossen.

Die ersten nachhaltigen Versuche, die Staatseinheit zu gewinnen, gehen im späteren Mittelalter von staatsähnlich organisierten Städten aus. Wiederum wird, in anderer Form allerdings als der ursprünglichen, der Gedanke der Polis lebendig. Italien hat, wie erwähnt, der mittelalterliche Dualismus nie festen Boden gefast. Die italienischen Stadtrepubliken des Mittelalters sind inmitten einer dualistisch gearteten Staatenwelt monistisch gestaltet. Die italienische Stadttyrannis des 14. und 15. Jahrhunderts schafft das Bild einheitlicher, von einem machtvollen und rücksichtslosen Willen zusammengehaltener Gemeinwesen 1). Mit der Renaissance wird in Italien auf historisch dazu vorbereitetem Boden der moderne Staatsgedanke geboren. Staat, wie ihn Machiavelli sich denkt, trägt zwar viele Züge des antiken Staates, es ist aber in Wahrheit der neue Staat, der sich als schlechthin erhabene Macht über alle seine Glieder erweisen und behaupten will.

Dauerndes vorbildliches Beispiel eines in sich einheitlichen Verbandes bot aber allen Staaten des Mittelalters die Kirche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. die glänzende Schilderung von J. Burckhardt, a. a. O., I, Kapitel 1.

dar, die, in sich keine Spaltung und Gegensätze duldend, den Wert monistischer herrschaftlicher Organisation allen deutlich offenbarte. Auch die Kirche hat zwar eine Epoche aufzuweisen, in welcher der Gegensatz von Papst und Konzil den von König und Reich zu wiederholen schien, allein durch die ganze Tradition, welche sie beherrschte, konnte es von Anfang an nicht zweifelhaft sein, daß der Sieg einem der beiden Organe gehören mußte. Eine dualistische Gestaltung der Kirche war mit ihrer Idee unvereinbar.

# 5. Der moderne Staat.

Durch Überwindung des zwiefachen Dualismus von König und Volk, von weltlicher und geistlicher Gewalt ist der moderne, als Verbandseinheit erscheinende, verfassungsmäßig gegliederte Staat entstanden. Das ist in jedem einzelnen Staate, wenn auch unter dem Einfluß der allgemeinen politischen Verhältnisse, wie nicht anders möglich, in eigenartiger, unwiederholter Weise geschehen. Jede nähere Ausführung darüber würde die Ökonomie dieses Werkes weit überschreiten. Vielmehr muß die wesentliche Kenntnis der inneren Schicksale der neueren Staaten hier vorausgesetzt werden: ein Lehrbuch der neueren Geschichte als Episode einzuflechten, ist nicht meine Aufgabe.

So verschieden daher Anlässe und Mittel zur Überwindung jenes doppelten Dualismus in den einzelnen Staaten waren, so sehr hat sich in den Kämpfen um eine neue Gestaltung der Verhältnisse zunächst ein wichtiges Resultat ausgeprägt: die Herstellung des einheitlichen Staates aus dem Widerstreite seiner Teile.

Der Kampf zwischen Staat und Kirche wird durch die Reformation zugunsten des Staates nicht nur in den protestantischen Ländern entschieden. Die Interessen der reduzierten katholischen Kirche, die Möglichkeit, ihre nie aufgegebenen Ansprüche auf Wiedergewinnung der von ihr abgefallenen Glieder dereinst zu verwirklichen, sind so sehr von der Unterstützung der katholischen Mächte abhängig, dass bei allem Gegensatz der Konflikt zwischen Staat und Kirche in katholischen Ländern nunmehr nie die Höhe erreichen kann wie im Mittelalter.

So ist es denn das wichtigere Ziel der ersten Jahrhunderte der neueren Geschichte, den fürstlich-ständischen Dualismus gänzlich zu überwinden. Sobald die Gesamtheit der veränderten wirt-

schaftlichen und militärischen Verhältnisse eine Konzentration der fürstlichen Gewalt Culässt) oder erfordert, ist das Bestreben, den Schwerpunkt des Staates in den Fürsten zu verlegen von selbst gegeben. Damit ist die innere Geschichte der modernen Staaten lange Zeit von Kämpfen um die Stellung der fürstlichen zur ständischen Gewalt erfüllt. In diesem Kampfe werden eine Reihe von Möglichkeiten verwirklicht. Das ständische Corpus gliedert sich dem Staate ein, wird ein aktives Organ des einheitlichen Staates, wie in England, die Stände mediatisieren das Königtum und führen damit eine aristokratische Herrschaft mit einem Scheinmonarchen an der Spitze ein, wie im Deutschen Reiche, in Polen und zeitweilig in Schweden, oder der Monarchie gelingt es, die Stände zu beugen, zu einem wesenlosen Schatten herabzudrücken oder gänzlich zu vernichten, wie in Frankreich, in Spanien, in Dänemark und nach dem Dreissigjährigen Kriege in der Mehrzahl der deutschen Territorien, oder es wird endlich eine anerkannte Vorherrschaft der Krone über die Stände begründet, 3,616 wie in Ungarn seit 1687.

Von großer Bedeutung ist namentlich die Lösung im absolutistischen Sinne gewesen, indem die absolut gewordene Monarchie zuerst unter den großen westlichen Staaten der nachrömischen Zeit die Idee der Staatseinheit verwirklicht hat. Sie hat voneinander ursprünglich unabhängige Gebiete zu innerer Einheit verbunden, ein einheitliches, von dem Zufall Lehnstreue unabhängiges Reerwesen geschaffen, ein staatliches Beamtentum hergestellt, die Justiz in vollem Umfange dem Staate gewonnen oder doch die Rechte feudaler Gerichtsgewalt unter ihre Aufsicht gestellt, die ständische Verwaltung von ihrer koordinierten zu einer strenge untergeordneten Stellung herabgedrückt. Durch Zerreibung) der feudalen Gewalten hat sie unbeabsichtigt den großen Nivellierungsprozess vollzogen, der die vielfach abgestufte ständische Gesellschaft in die staatsbürgerliche, auf dem Boden grundsätzlich gleicher Rechtsfähigkeit stehende hinübergeführt hat. In Spanien und Frankreich wie in Brandenburg-Preußen und der habsburgischen Monarchie ist also der Gedanke des einheitlichen, keine inneren Spaltungen aufweisenden, unteilbaren Staates von den absoluten Herrschern seiner Verwirklichung zugeführt worden. / Auch das in so vielen Stücken hinter dem Westen zurückstehende Russland hat die scharfe Ausprägung seiner Staatseinheit dem Absolutismus der Romanows zu

t'a

,

danken. Wo die konzentrierte, nach absoluter Gewalt strebende Herrschaft gar nicht vorhanden war, da ist auch die Staatseinheit nicht erreicht worden, sondern Zerfall des Staates eingetreten, wie in Deutschland und Polen, oder an Stelle des Staatsverbandes nur ein Bundesverhältnis entstanden, wie in der Schweiz und den Niederlanden.

Vollendet wird dieser Ausbau des modernen Staatswesens durch die großen Wandlungen, die sich infolge revolutionärer Erschütterungen innerhalb der Staaten, des Auseinanderfallens früher zur Einheit verbundener Völker in mehrere Staaten und wiederum des Zusammenschlusses getrennter, aber zusammengehörender Staaten zu politischer Einheit vollzieht. Die englischen Revolutionen des 17., die amerikanische und französische des 18., der Zusammenbruch des alten Reiches am Beginn des 19. Jahrhunderts, die Bewegung des Jahres 1848, die Herstellung der italienischen und der deutschen Einheit, um nur die allergrößten Ereignisse zu nennen, die den inneren Bau der Staaten umgestaltet haben, sie alle haben neben zahllosen anderen Wirkungen auch die der klareren, unzweideutigeren Ausgestaltung der Staatseinheit in allen Institutionen und der schärferen, jeden Zweifel beseitigenden Ausprägung des körperschaftlichen Charakters des Staates gehabt. Das letztere ist erst durch die Herstellung jener Einheit möglich geworden. Erst durch sie ist die Ausbildung des Staates als eines gegliederten Gemeinwesens möglich geworden, das seine Funktionen durch eine Mehrheit verfassungsmässig gegliederter Organe versieht und feste Rechtsschranken zwischen sich und seine Angehörigen errichtet. Einheit und verfassungsmässige Gliederung, gesetzliche Selbstbeschränkung des Staates gegenüber dem einzelnen sind die wesentlichen Merkmale dessen, was wir als modernen Staat bezeichnen, und was ihn in der Gesamtheit dieser Merkmale von allen Staatsbildungen der Vergangenheit trennt.

So steht denn der einheitliche Staatsgedanke am Schlusse einer großen historischen Entwicklung. Der moderne Staat hat als Endpunkt erreicht, was für den antiken bereits Ausgangspunkt war. Der moderne Staat schreibt sich daher, wie der antike, ja dem faktischen Umfange nach noch in größerem Maße als dieser, Recht und Macht zu, alle Seiten des Gemeinlebens zu beherrschen; er stellt zwar bedeutsame Schranken seines Wirkungskreises fest, allein nur solche, die er sich selbst in Erkenntnis seiner Auf-

gaben gesetzt hat. Hingegen erkennt er kein außerstaatliches Recht irgendeines seiner Glieder an, das ihm eine absolute Schranke böte. Täte er es, so würde damit von neuem jener in jahrhundertelangem Kampfe überwundene Dualismus in die Erscheinung treten.

Auch die politischen Theorien der neueren Zeit enthalten alle das mehr oder minder ausgeprägte Streben, den Staat als eine Einheit zu erfassen. Welche Bedeutung der Souveränetätsbegriff in diesem Gedankenprozesse hat, wird an anderer Stelle eingehend erörtert werden. Hier sei nur darauf hingewiesen, dass das erste geschlossene System des Naturrechts, die absolutistische Lehre des Hobbes, den Staat als einheitliche Persönlichkeit erfasst, der Schranken durch keinen ihr gegenüberstehenden Willen gesetzt werden können. Wenn auch das Naturrecht den Staat aus den Individuen ableitet, so lässt es doch den einmal geschaffenen Staat sich als höhere Macht gegenüber jeder anderen bewähren; in diesem Punkte sind alle Naturrechtslehrer einig, mögen sie, wie Locke, natürliche Grenzen der Staatsgewalt anerkennen oder, wie Rousseau, solche Grenzen nur in dem souveranen Gemeinwillens finden. Belieben des Auch den Dualismus von Staat und Kirche wollen diese Lehren überwinden, indem der Staat ihnen zufolge auch in kirchlichen Dingen die höchste Gewalt hat. Die naturrechtliche Forderung einer Staatskirche, die in der Lehre Rousseaus von der religion civile gipfelt, ist die letzte Konsequenz des Strebens, den in sich einheitlichen Staat zu konstruieren. Die moderne juristische Theorie vom Staate hat diesen Gedanken dahin fortgebildet, dass sie dem Staate das formelle Recht zuschreibt, nach seinem Ermessen die Grenzen seiner Wirksamkeit zu bestimmen, so dass prinzipiell nichts dem menschlichen Gemeinleben Angehörige seiner regulierenden Macht entrückt ist.

Der einheitliche, alle öffentlichen Gewalten in sich vereinigende und alles Recht seiner Glieder bestimmende Staat der neueren Zeit hat sich uns als Ergebnis langsamen Wachstums und eines langen, tiefgehende Spaltungen überwindenden Prozesses dargestellt. Weit gefehlt aber wäre es, daraus den Schluss zu ziehen, der moderne Staat habe sich dem antiken nun völlig angenähert, so 'dass zwischen beiden ein prinzipieller Gegensatz nicht mehr besteht. Vielmehr hat die ganze historische Entwicklung dem modernen Staat ein charakteristisches Gepräge

aufgedrückt, das ihn von allen früheren Staatsbildungen wesentlich unterscheidet. Jener Dualismus ist zwar überwunden worden, hat aber bleibende, unverwischbare Spuren im Bau der heutigen Staaten zurückgelassen, die uns erst durch die Kenntnis ihrer Geschichte von Grund aus verständlich werden.

Vor allem zeigt sich das in der Stellung des Individuumzum Staate. In der neueren Geschichte ist der einzelne oft viel weitergehenden Beschränkungen durch den Staat unterworfen gewesen als in der Blütezeit des antiken Staates. Im Altertum aber mangelt durchaus das klare Bewusstsein eines positiv-rechtlichen Anspruches auf eine Freiheitssphäre gegenüber dem Staate 1). Im Staate der neueren Zeit hingegen ist selbst in Epochen schrankenlosen Absolutismus niemals die Überzeugung zu unterdrücken gewesen, dass das Individuum auch dem Staate gegenüber eine selbstberechtigte und daher von ihm anzuerkennende. sittliche und rechtliche Größe sei. Diese Überzeugung ist die Frucht des doppelten Gegensatzes, der von dem modernen Staate zu überwinden war und aus den Gedanken der Menschen niemals gänzlich entschwunden ist. Der Gegensatz von König und Volk wirkt heute noch nach in der Vorstellung, dass die Staatsgewalt dem Volke gegenüber Grenzen habe, dass trotz rechtlicher Souveränetät dem Staate Schranken gezogen sind. Die mittelalterlichen Freiheiten und Privilegien von einzelnen, Körperschaften, Ständen stehen in nachweisbarer geschichtlicher Verknupfung mit den modernen verfassungsmässigen Freiheiten. Ebenso hat der Gegensatz von Staat und Kirche nach langen Kämpfen die heute in den Kulturstaaten allgemein herrschende Überzeugung ausgewirkt, dass an dem religiösen Gewissen seiner Glieder die Staatsmacht eine untibersteigliche Schranke habe. Der potentiell schrankenlose Staat der juristischen Theorie hat sich zwar energisch gegen die kirchlichen Anmassungen zur Wehr gesetzt, die ihm ein selbständiges, von ihm unabhängiges äußeres Herrschaftsgebiet entgegenstellten, ist aber durch diese Kämpfe zur Überzeugung gelangt, dass faktische Grenzen des Imperiums in der religiösen Innerlichkeit des Individuums und deren Betätigung liegen. Diese durch die in der Reformation geschaffenen Gegensätze vermittelte Überzeugung ist in erster Linie be-

<sup>&#</sup>x27;) Die obenerwähnten Spuren einer modernen Anschauung vermögen die Geltung dieses Satzes nicht zu erschüttern.

stimmend für die ganze moderne Gestaltung des Verhältnisses von Staat und Individuum geworden.

Ohne diesen zwiefachen Dualismus des mittelalterlichen Staates wäre es schwerlich zur Erkenntnis und ausdrücklichen Anerkennung des Individuums als selbstberechtigter, vom Staate nicht gänzlich zu absorbierender gesellschaftlicher Macht gekommen. Diese Anerkennung ist wenigstens keiner anderen Kulturepoche und keinem anderen Kulturkreise mit ausgebildetem Staatsgedanken eigen. Als der römische Staat schliesslich zum starrsten Absolutismus und strengsten Staatskirchentum überging, erhob sich von keiner Seite auch nur der leiseste Widerspruch, weil er auf Grund der voraufgegangenen Geschichte unmöglich gewesen wäre. Die staatsfreie Sphäre des antiken Menschen war eben ein Prekarium, das er nach seiner ganzen Welt- und Staatsanschauung zu verteidigen und in ein Recht zu verwandeln nicht in der Lage war. Auch spätere Staatsbildungen, die den Dualismus von Fürst und Volk gar nicht und den von Staat und Kirche nur in geringem Masse erlebt haben, wie das byzantinische Reich und endlich der russische Staat, sind niemals zu ausdrücklicher Anerkennung prinzipieller Grenzen zwischen Staat und Individuum gelangt. Der Staat des Altertums kannte keine andere Verwirklichung des Freiheitsgedankens als die demokratische Staatsform; mit vollem Rechte, da im monistisch gebauten Staate die Teilnahme aller an der Herrschaft die einzig mögliche Gestaltung der Freiheit ist - wer herrscht, kann nicht zugleich einem Despoten untertan sein. Die Monarchie in solchem Staate hingegen muss bei dem Mangel eines jeden moralischen Gegengewichtes zu der, wenn auch niemals völlig zu realisierenden Vorstellung schrankenloser Unterwerfung des Individuums unter den Herrscherwillen führen.

Von hohem Interesse ist es, die Konstruktion des Staates durch die naturrechtliche Schule nochmals, und zwar unter diesem Gesichtspunkte, zu betrachten. Die naturrechtliche Lehre sucht den einheitlichen Staat zu begreifen, mit diesem aber den Gedanken der individuellen Freiheit dadurch zu versöhnen, dass sie dem einheitlichen Staat entweder durch seine Zwecke oder durch seine Ableitung aus dem individuellen Willen Schranken setzt. Auch ihr liegt nämlich der Dualismus zugrunde, der der leitende Gedanke der vorausgegangenen Entwicklung war, ein treffender Beweis dasur, das die politischen Theorien selbst in ihren ab-

straktesten Formulierungen in dem Boden der gegebenen geschichtlichen Verhältnisse wurzeln. Ihr Versuch, den Dualismus zu überwinden, liegt wesentlich darin, dass sie das Recht des einzelnen als vorstaatlich, das des Herrschers als staatlich auffalst. Dass dieser Versuch keine Lösung bedeutet, ist an anderer Stelle dargelegt.

Nun ist es aber besonders lehrreich, in diesem Punkte den Gegensatz von antiker und moderner Staatslehre zu verfolgen. Auch die antike Staatslehre zieht in ihren Theorien von der Staatsschöpfung die Eigenart des Individuums in Betracht; sie geht von seinen Neigungen, Trieben, Leidenschaften aus. Allein niemals behauptet sie ein ursprüngliches Recht des Individuums, das sich in der Staatsschöpfung betätigt. Auch die Alten haben ihre Theorie vom Staatsvertrag, allein sie sind weit davon entfernt, ihn zu einer juristischen Konstruktion des Staates zu verwenden, derart, dass er ein angeborenes Recht des einzelnen Der epikuräische Sozialkontrakt ist voraussetzt und schützt. vielmehr rein utilitarischer Art: der Staat wird zum Nutzen der Individuen kraft ihres Nützlichkeitsstrebens gegründet; der Vertrag selbst ist, wie oben dargelegt, ein rein faktischer, rechtlich gar nicht zu qualifizierender, da alles Recht gerade nach dieser Lehre erst durch Satzung, also im Staate entsteht. Auch die Römer verwenden ihre Lehre vom ius naturale niemals dazu, um aus ihr die Entstehung des Staates abzuleiten. Der antiken Staatslehre fehlte eben jeder Grund, dem Individuum eine uranfänglich dem Staate gegenüber selbstberechtigte Stellung zu geben. Der Staat erscheint in den antiken Theorien als allmächtig, weil jedes Motiv für eine rechtliche Beschränkung mangelt und in dem streng einheitlich gebauten, stets nur auf einem einzigen primären, unmittelbaren Organe ruhenden Staate jede Möglichkeit konstitutioneller Beschränkung hinwegfiel.

Im Staate der Gegenwart zeigt sich die Wirkung des Dualismus einmal in der Formulierung abstrakter Freiheitsrechte, welche die Idee der begrenzten, die eigenberechtigte Persönlichkeit wahrenden staatlichen Untertanschaft des Individuums zu gesetzgeberischem Ausdrucke bringen wollen. Sie zeigt sich aber sodann, wie später eingehend erörtert wird, auch in der Aufstellung von Verfassungsurkunden, die die Grundlagen der gesamten Staatsordnung in sich enthalten sollen. Der Alten Welt und allen von europäischer Gesittung unberührten orientalischen

Kulturnationen ist die Vorstellung der geschriebenen Verfassung schlechthin unbekannt geblieben. Sie beruht eben auf dem nur im dualististischen Staate entstehenden Gedanken der Verbriefung der Rechte des einen Teiles durch den anderen, sie ist eine Art Friedensvertrag, dem lange Kämpfe vorangegangen sind. Diese geschichtlichen Voraussetzungen der geschriebenen Verfassungen sind heute zwar nicht mehr im allgemeinen Bewußtsein lebendig, allein immer noch wirkt auch heute im Fordern und Entwerfen einer Verfassungsurkunde der Gedanke nach, daß durch genaue Fixierung der Rechte und Pflichten der Regierung ihr Wirkungskreis gegen das andere Element des Staates, das Volk, fest abgegrenzt sein solle. Es ist bezeichnend, dass der Staat, der am frühesten und gründlichsten den Dualismus zwischen rex und regnum in sich überwunden hat, der englische, gleich den Staaten des Altertums, keine Verfassungsurkunde im modernen Sinne besitzt und nichtsdestoweniger in diesem Staate die Erinnerung an die Stellung von König und Parlament als paziszierender Teile sich durch die großartige historische Kontinuität der Entwicklung von der Zeit, da die Krone mit den trotzigen Baronen die Magna Charta paktierte, bis zur Parlamentsverfassung der Gegenwart lebendig erhalten hat.

Am tiefsten wirkt aber der Dualismus in der ganzen Ausgestaltung des konstitutionellen Staates nach. Man hat in dem Fehlen der Repräsentationsidee den Hauptunterschied zwischen dem antiken und dem modernen Staate sehen wollen. Allein der Mangel einer Volksrepräsentation im antiken Staate ist doch nur ein sekundäres Moment. Viel bedeutsamer ist es, dass der moderne Staat zwei voneinander unabhängige unmittelbare Organe aufweist, am klarsten in der konstitutionellen Monarchie, allein in noch deutlich erkennbarer Weise auch in den großen repräsentativen Demokratien. Diese Doppelung des unmittelbaren Organes macht den modernen Staat für die juristische Theorie so schwer begreifbar und birgt praktisch stets die Möglichkeit weitgehender Konflikte in sich, deren Lösung schliesslich immer auf dem jeweiligen Machtverhältnis beider Organe beruht. In dem Nebeneinander-, Zusammen- und Entgegenwirken vom Staatshaupt mit seiner Regierung und dem Parlamente ist der alte Gegensatz von rex und regnum auch in dem einheitlich gestalteten Staate der Gegenwart aufbewahrt.

# Elftes Kapitel.

## Staat und Recht.

### I. Das Problem des Rechtes.

Um das Verhältnis von Staat und Recht zu bestimmen, muss zunächst von dem allseitig so schwer zu erfassenden Wesen des Rechtes eine klare Vorstellung gewonnen werden. Zu diesem Zwecke kann man einen doppelten Weg einschlagen. Entweder' man sucht die Natur des Rechtes als einer vom Menschen unabhängigen, in dem objektiven Wesen des Seienden gegründeten Macht zu erforschen, oder man fasst es als subjektive, d. h. innermenschliche Erscheinung auf. Der erste Weg ist der der metaphysischen Spekulation. Diese will das von menschlichem Willen unabhängige Dasein des Rechtes erkennen, jeues Rechtes, von dem Grotius aussagte, dass es selbst dann gelten müste, wenn es keinen Gott gäbe, etiamsi daremus, quod sine summo scelere dari non potest, non esse Deum. Allein es ist nicht unsere Aufgabe, den transzendenten Wert menschlicher Institutionen zu erkennen. Der hier befolgten Methode gemäs haben wir das Recht nur als psychologische, d. h. innermenschliche Erscheinung zu Das Recht ist demnach ein Teil der menschlichen betrachten. Vorstellungen, es existiert in unseren Köpfen, und die nähere Bestimmung des Rechtes hat dahin zu gehen, welcher Teil unseres Bewusstseinsinhaltes als Recht zu bezeichnen ist.

Kein Streit herrscht darüber, das das Recht aus einer Summe von Regeln für menschliches Handeln besteht. Diesen Charakter besitzen aber auch die Vorschriften der Religion, der Sittlichkeit, der Sitte. Worin liegt also das Charakteristische der rechtlichen Regeln und Vorschriften?

Da alle Handlungen auf bestimmte Zwecke gehen, so liegt es nahe, in den spezifischen Zwecken des Rechtes sein Unter-

scheidungsmerkmal von anderen normgebenden Mächten zu suchen. Über diese Zwecke wird sich leicht Übereinstimmung herbeiführen lassen. Unwidersprochen bestehen die Zwecke des Rechtes in dem Schutz und der Erhaltung (in engen Grenzen auch Förderung) menschlicher Güter oder Interessen durch menschliches Tun und Unterlassen. Selbst wer dem Rechte noch weitere Zwecke setzt, muß neben diesen doch auch jene als die nächsten, unmittelbaren Zwecke gelten lassen. Allein der konservierende Zweck ist bis zu einem gewissen Grade auch den anderen auf den Willen wirkenden großen sozialen Mächten eigen, so daß aus ihm ein scharfes Unterscheidungsmerkmal nicht gewonnen werden kann. Ein treffendes Kriterium kann daher nur in der Art der Normen selbst liegen. Die Rechtsnormen weisen nun folgende wesentliche Merkmale auf:

- 1. Es sind Normen für das äußere Verhalten der Menschen zueinander.
- 2. Es sind Normen, die von einer anerkannten äußeren Autorität ausgehen.
- 3. Es sind Normen, deren Verbindlichkeit durch äußere Mächte garantiert ist.

Durch diese Merkmale unterscheiden sich die Rechtsnormen von den Normen der Religion, der Sittlichkeit und der Sitte, bei denen eines oder das andere mangelt.

Alles Recht hat als notwendiges Merkmal das der Gültigkeit. Ein Rechtssatz ist nur dann Bestandteil der Rechtsordnung,
wenn er gilt; ein nicht mehr geltendes Recht oder ein Recht,
das erst Geltung gewinnen soll, ist nicht Recht im wahren Verstande des Wortes. Eine Norm gilt dann, wenn sie die Fähigkeit hat, motivierend zu wirken, den Willen zu bestimmen. Diese
Fähigkeit entspringt aber aus der nicht weiter ableitbaren Überzeugung, das wir verpflichtet sind, sie zu befolgen 1). Die Positivität

<sup>1)</sup> Selbstverständlich ist die Gültigkeit des einzelnen Rechtssatzes damit keineswegs subjektiver Willkür anheimgegeben. Denn die psychologische Grundtatsache des sich Verpflichtetwissens durch eine Norm ist in keiner Weise individuellem Belieben überlassen, vielmehr tritt die Norm auch dem ihr Widerstrebenden mit dem nicht zu bannenden Anspruch auf Gültigkeit entgegen. Es ist ja oft hervorgehoben worden, dass der Mörder oder Dieb durchaus nicht die Gültigkeit der von ihnen übertretenen Normen bestreiten, daher ihnen die Strafe wohl höchst unerwünscht, aber nicht als unrecht erscheint. Die Überzeugung

des Rechtes ruht daher in letzter Linie immer auf der Überzeugung von seiner Gültigkeit. Auf dieses rein subjektive
Element baut sich die ganze Rechtsordnung auf. Das ergibt sich
als notwendige Folge der Erkenntnis, dass das Recht in uns steckt,
eine Funktion der menschlichen Gemeinschaft ist und daher auf
rein psychologischen Elementen ruhen muß 1).

Zur Geltung des Rechtes gehört es aber weiter, das seine psychologische Wirksamkeit garantiert ist. Garantiert ist ein Recht aber dann, wenn die motivierende Kraft seiner Vorschriften durch sozialpsychologische Mächte derart verstärkt ist, dass die Erwartung gerechtfertigt ist, dass jene Normen sich gegen widerstrebende individuelle Motive als Bewegungsgründe des Handelns durchzusetzen imstande sind. Die zivilistische Jurisprudenz hat bis in die Gegenwart, den Spuren des Naturrechts folgend, in der Regel den Zwang als einzige Garantie und damit als wesentliches Merkmal des Rechtes angesehen<sup>2</sup>). Geht man dem Begriffe

von der Gültigkeit der Norm wohnt aber selbst den unscheinbarsten gesetzgeberischen Vorschriften inne, da die Überzeugung von der rechtsetzenden Macht des Gesetzgebers besteht.

<sup>1)</sup> Diese Überzeugung ist die des Durchschnittes eines Volkes. Bei allen massenpsychologischen Feststellungen werden notwendig die entgegenwirkenden Akte einer Minderzahl vernachlässigt. Darum können sich für das Individuum Konflikte ergeben, die mit den hergebrachten juristischen Schablonen nicht zu lösen sind. Das zeigt sich namentlich bei Konflikten zwischen staatlichen und religiösen Normen. Die Opfer der spanischen Inquisition haben die Normen, auf deren Grund sie verurteilt wurden, schwerlich als Recht empfunden. Dass es unrecht sei, seinen von dem der herrschenden Kirche abweichenden Glauben frei zu bekennen, war die Überzeugung der Unterdrückenden, nicht der Unterdrückten, die die Strafe als brutale Gewalt, nicht als Recht zu erkennen vermochten. Daraus ergibt sich die für eine soziale Betrachtung von Staat und Recht höchst bedeutsame Möglichkeit eines Widerstreites in den Anschauungen über die Rechtsqualität bestimmter Teile der staatlichen Ordnung, der auf den Lebensprozess der Rechtsordnung tiefen Einfluss zu üben vermag. Der Jurist allerdings kann mit diesem Widerstreit nicht rechnen, solange er sich auf einen geringen Kreis von Personen und vereinzelte Fälle beschränkt. Erreicht er aber eine gewisse Stärke und Umfang, dann wird die Frage aufgeworfen werden müssen, ob nicht derogatorisches Gewohnheitsrecht die bekämpfte Norm auch formell beseitigt hat.

<sup>2)</sup> Dass praeceptum und sanctio legis logisch auseinanderzuhalten und daher die naturrechtliche Identifizierung von Rechts- und Zwangsnorm unrichtig sei, ist in der neueren Literatur so oft hervorgehoben worden, dass die Lehre, welche die Erzwingbarkeit als Essentiale des

des Zwanges nach, so findet man, dass er überwiegend als kompulsiver Zwang auftritt, d. h. dass das Recht auf dem Wege der Motivation seine Zwecke erreicht. Es ist aber gar nicht abzusehen, warum nur die durch Furcht vor rechtlichen Nachteilen, Drohung oder ähnliche Mittel erfolgende Motivation als Rechtsgarantie zu betrachten sei. Zu den Zeiten der naturrechtlichen Jurisprudenz fehlte jede tiefere Untersuchung der verschiedenen auf das Recht wirkenden sozialen Mächte. Da wurde vor allem nicht erkannt, wie kraftlos das Recht wäre, wenn nur die staat-Ein Blick auf das lichen Machtmittel ihm Gewähr böten. Kirchenrecht hätte aber schon jene Zeit lehren können, dass eine Rechtsordnung mit anderen als den gemeiniglich unter Rechtszwang verstandenen Mitteln garantiert werden kann. Zwar kannte das Naturrecht auch den Gewissenszwang, setzte diesem jedoch den Rechtszwang als äußeren Zwang entgegen; was nur durch Gewissenszwang gewährleistet war, erschien ihm nicht als Recht.

Diese Theorie bis in ihre neuesten Spielarten übersieht, daß es außer dem Staate noch andere soziale Mächte gibt, die wesentliche Garantien der Erfüllung der Rechtsnormen darbieten. Der nichtorganisierte Druck, den die allgemeine soziale Sitte, die besonderen Anstandsregeln bestimmter Gesellschaftsklassen und Berufe, die kirchlichen Verbände, Presse und Literatur auf das Individuum und die Gesamtheit ausüben, ist viel stärker als aller bewußte vom Staate geübte Zwang<sup>1</sup>). So gewiß einerseits die nichtstaatlichen Garantien allein ohne den staatlichen Zwang die Rechtsordnung nicht aufrechtzuerhalten vermögen, so fiele doch anderseits, wenn der Druck jener sozialen Mächte aufhörte, die Rechtsordnung selbst zusammen, denn der Rechtszwang ist nur ein zur unentbehrlichen Verstärkung der außerstaatlichen Garantien dienendes Element. Hundertfältige Erfahrung hat gelehrt, daß dort, wo eine tiefeingewurzelte soziale oder gar

Rechtsbegriffes erklärt, heute bereits in eine schwer zu behauptende Defensive zurückgedrängt ist. Vgl. Bierling, Kritik, I, S. 139 ff.; Thon, Rechtsnorm und subjektives Recht, 1878, S. 223 ff.; Binding, Die Normen u. ihre Übertretung, 2. Aufl. 1890, I, S. 484 ff.; Merkel, Jur. Enzyklopädie, S. 34 f.; Triepel, Völkerrecht und Landesrecht, 1899, S. 103 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seidler, Jur. Kriterium, S. 43 Note, polemisiert gegen meine Ausführungen über die Garantien des Rechts mit solcher Flüchtigkeit, dass er mir meine eigene Ansicht kritisch entgegenhält!

religiöse Sitte in Widerstreit mit der Rechtsordnung steht, der Rechtszwang ohnmächtig ist. Daher ist das Recht auch außerstande, sein eigenes Dasein zu behaupten. Derogierendes Gewohnheitsrecht, Obsoletwerden der Gesetze beweisen am klarsten, daß der Rechtszwang unfähig ist, für sich allein das Recht zu garantieren.

Es ist nun oftmals, namentlich von Publizisten, darauf hingewiesen worden, dass ganze Partien der Rechtsordnung des Rechtszwanges entweder entbehren oder ihrer Natur nach nicht fähig sind. Die leges imperfectae des Privatrechtes, ein großer Teil des Verfassungsrechtes und endlich das ganze Völkerrecht gehören hierher. Juristen und Rechtsphilosophen, die nur an den altüberlieferten Massstäben zu messen gewohnt sind, haben namentlich dem letztgenannten Gebiete den Rechtscharakter völlig Nun können diese Teile der Rechtsordnung abgesprochen. sicherlich nur dann den Anspruch erheben, als Recht im Sinne der Wissenschaft zu gelten, wenn ihre tatsächliche Geltung nach-Solche Geltung hat aber stets Garantien zur gewiesen wird. Voraussetzung. Auch leges imperfectae gelten nur dann, wenn sie gegebenenfalls zur Anwendung kommen und diese Anwendung gesichert ist. Die Garantien aber, welche großen Partien des Staats- und Völkerrechts, bei denen ihrer Natur nach jeder Rechtszwang ausgeschlossen ist, zur Seite stehen, sind oft viel stärker als alle erdenklichen rechtlich messbaren Zwangs-Die Garantien des Staatsrechts liegen in erster massregeln. Linie in der Organisation des Staates und der öffentlich - rechtlichen Verbände, für die wichtigsten Teile des Völkerrechts in den internationalen Verkehrsverhältnissen und anderen Gesamtinteressen der zivilisierten Staatengemeinschaft; daher werden auch die Verwaltungsverträge oft sorgfältiger von einzelnen Staaten beachtet als ihre eigenen Gesetze.

Es ist somit nicht der Zwang, sondern die Garantie, als deren Unterart nur der Zwang sich darstellt, ein wesentliches Merkmal des Rechtsbegriffes. Rechtsnormen sind nicht sowohl Zwangs- als vielmehr garantierte Normen.

Wenn nunmehr auf Grund voranstehender Ergebnisse das Verhältnis zwischen Staat und Recht festzustellen ist, so sind hier zunächst zwei Probleme zu lösen. Einmal das Wesen des Staatsrechtes, der Rechtsordnung des Staates selbst und sodann die Beziehungen zwischen dem Staate und dem innerhalb seiner Grenzen gültigen Rechte. Daran hat sich zur allseitigen Betrachtung dieser Probleme eine kurze Erörterung über die Stellung des Staates zum Völkerrechte anzuschließen.

## II. Die einzelnen Fragen.

## 1. Das Problem des Staatsrechtes.

Dieses lautet: Ist der Staat selbst rechtlicher Ordnung fähig? Gibt es ein Recht für den Staat, und worauf gründet sich dieses?

Staatlicher Wille ist menschlicher Wille. Es handelt sich daher hier um die Festsetzung des Daseins verbindlicher Normen für den den Staat darstellenden menschlichen Willen. Solche Normen werden aufgewiesen, wenn ihr Sein und Gelten sowohl von den Herrschenden als den Beherrschten bejaht werden muß.

Um diese grundlegenden Fragen zu beantworten, mitssen wir bis zu den letzten psychologischen Quellen des Rechtes vordringen.

1. Der Ursprung der Überzeugung von dem Dasein normaler Verhältnisse liegt in einem bestimmten psychologisch bedingten Verhalten des Menschen zu den faktischen Vorgängen. Der Mensch sieht das ihn stets Umgebende, das von ihm fortwährend Wahrgenommene, das ununterbrochen von ihm Geübte nicht nur als Tatsache, sondern auch als Beurteilungsnorm an, an der er Abweichendes prüft, mit der er Fremdes richtet. Man muß dabei nicht sofort an das Ethische und Juristische denken; bereits in den tausendfältigen Normen, die das tägliche Leben bildet, in den Werten, die in Verkehr und Sitte herrschen, kommt das zum Ausdruck. Schmackhaft dünkt den meisten Menschen die heimatliche Zubereitung der Nahrung, schön der Typus des eigenen Stammes, löblich die Vorurteile des Kreises, dem man angehört, richtig die Lebensweise der Gesellschaftsklasse, der man sich zuzählt.

Die Tendenz, das Faktische zum Normalen zu erheben, kann man in voller Reinheit beim Kinde studieren. Das Kind verlangt die einmal vernommene Erzählung mit denselben Wendungen wieder zu hören; jede Abweichung von diesen wird als Fehler gerügt. Den faktischen Besitz einer Spielsache betrachtet es als rechtlichen Zustand, daher jede Störung im Besitze als Verletzung. Bei dem Parallelismus von Ontogenese und Phylogenese ist der

Schlus gerechtfertigt, das historisch die ersten Vorstellungen vom Normativen sich in ähnlicher Weise unmittelbar aus dem Faktischen entwickelt haben.

Welche normative Kraft der Mode, der gesellschaftlichen Sitte, den Anstandsvorschriften zukommt, braucht nicht näher ausgeführt zu werden. Wird einmal eine Mode eingeführt, so erhebt sie sofort den Anspruch, als normativ anerkannt zu werden. Selbst das Sittliche beurteilen wir oft nicht nach allgemeinen Prinzipien, sondern stets nach dem, was tatsächlich als solches bei einem bestimmten Volke oder innerhalb eines bestimmten Gesellschaftskreises angesehen wird, wie jeder, der auch nur ein wenig in der Welt sich umgesehen und die weitgehenden lokalen, nationalen und sozialen Differenzen hierin beobachtet hat, genügend aus eigener Erfahrung weiß.

Den Grund der normativen Kraft des Faktischen in seiner bewußten oder unbewußten Vernünftigkeit zu suchen, wäre ganz verkehrt. Das Tatsächliche kann später rationalisiert werden, seine normative Bedeutung liegt aber in der weiter nicht ableitbaren Eigenschaft unserer Natur, kraft welcher das bereits Geübte physiologisch und psychologisch leichter reproduzierbar ist als das Neue.

Für die Einsicht in die Entwicklung von Recht und Sittlichkeit ist die Erkenntnis der normativen Kraft des Faktischen von der höchsten Bedeutung. Die Befehle priesterlicher und staatlicher Autoritäten werden zunächst, sei es aus Furcht, sei es aus einem anderen Motive, befolgt, und daraus entwickelt sich die Vorstellung, dass der oftmals wiederholte Befehl selbst, losgelöst von seiner Quelle, kraft seiner inneren verpflichtenden Kraft eine schlechthin zu befolgende, also sittliche Norm sei. Alle imperative religiöse Moral begründet ihre Sätze damit, dass sie faktischer Willensinhalt einer schlechthin anzuerkenneuden Autorität sei. "Denn ich bin der Herr, euer Gott," lautet die Motivierung der altjüdischen Ethik. Die ältesten religiösen Formulierungen ethischer Sätze werden stets in absoluter Form ausgedrückt; sie werden zwar mit Sanktionen, aber nicht mit Motiven versehen; ihr Rechtfertigungsgrund liegt in ihrem Dasein.

Noch schärfer tritt aber das Verhältnis des Faktischen zum Normativen in der Entstehung des Rechtes hervor. Als Recht gilt in einem jeden Volke zunächst das, was faktisch als Recht getibt wird. Die fortdauernde Ubung erzeugt die Vorstellung des Normmäsigen dieser Übung, und es erscheint damit die Norm selbst als autoritäres Gebot des Gemeinwesens, also als Rechtsnorm. Dadurch erhält auch das Problem des Gewohnheitsrechtes seine Lösung. Das Gewohnheitsrecht entspringt nicht dem Volksgeiste, der es sanktioniert, nicht der Gesamtüberzeugung, dass etwas kraft seiner inneren Notwendigkeit Recht sei, nicht einem stillschweigenden Willensakt des Volkes, sondern es entsteht aus der allgemeinen psychischen Eigenschaft, welche das sich stets wiederholende Faktische als das Normative ansieht; der Ursprung der verbindenden Kraft des Gewohnheitsrechtes fällt ganz zusammen mit dem der verbindenden Kraft des Zeremoniells oder der Mode 1).

Aber nicht nur für die Entstehung, auch für das Dasein der Rechtsordnung gibt die Einsicht in die normative Kraft des Faktischen erst das rechte Verständnis. Weil das Faktische überall die psychologische Tendenz hat, sich in Geltendes umzusetzen, so erzeugt es im ganzen Umfange des Rechtssystems die Voraussetzung, daß der gegebene soziale Zustand der zu Recht bestehende sei, so daß jeder, der eine Veränderung in diesem Zustand herbeiführen will, sein besseres Recht zu beweisen hat. Darauf in erster Linie beruht der Besitzesschutz als der Schutz der faktisch bestehenden Besitzverhältnisse. Hätten die Juristen seit Savigny dieses Thema im Zusammenhange mit der ganzen Rechtsordnung erörtert, anstatt den Blick auf das Einzelproblem zu richten, so wäre wohl der Streit der Meinungen über diese Materie bald allseitig geschlichtet worden 2). Denn

<sup>1)</sup> Mit vollem Rechte bemerkt Zitelmann, Gewohnheitsrecht und Irrtum, Archiv für ziv. Praxis, 1883, S. 459: "Die ewige Rechtfertigung der Geltung des Gewohnheitsrechtes liegt vielmehr nur in jener eigentümlichen psychologischen Erscheinung, dass ein normal denkender Mensch die Vorstellung, dass eine rechtliche Ordnung gelte, dann erzeugt, wenn er das längere tatsächliche Herrschen dieses Satzes beobachtet und erwartet, dass dieses tatsächliche Herrschen auch noch länger andauern werde." Eingehendere Untersuchung des Problems des Gewohnheitsrechtes, namentlich der bedeutsamen Frage, wieso seine Normen als autoritärer Wille erscheinen, liegt außerhalb des Rahmens dieses Werkes.

<sup>2)</sup> Im einzelnen mögen auch Nützlichkeits- oder Billigkeitserwägungen zur Ausgestaltung der Anschauung von der normativen Geltung des Faktischen geführt haben. Die überraschende Gleichartigkeit der einzelnen Fälle deutet aber unwiderleglich auf eine gemeinsame Ursache hin.

nicht nur der unrechtmässige Besitz ist in pendenti geschützt, sondern auch die nichtige Ehe, bevor durch Urteil die Nichtigkeit ausgesprochen wurde, der aus einem anfechtbaren Testamente Erbende, ehe zugunsten des Anfechtenden durch den Richter entschieden wurde. Im öffentlichen Recht gilt der in eine Kammer Gewählte in der Regel so lange als Kammermitglied, bis seine Wahl kassiert ist; die Ungesetzlichkeit der Wahl hat keinen Einfluss auf die von ihm unterdessen in der Kammer vorgenommenen Abstimmungen. Hat der Standesbeamte das Geschlecht eines Kindes irrtümlicherweise in das Geburtsregister falsch eingetragen, so darf kein das richtige Geschlecht bezeichnender Geburtsschein ausgestellt werden, ehe kraft richterlichen Auftrages die notwendige Berichtigung im Standesregister angemerkt wurde 1). Im Prozess ist der Satz, dass dem Kläger die Beweislast obliege, ein Anwendungsfall des allgemeinen Prinzipes, dass das Gegebene zuvörderst das zu Recht Bestehende sei. Selbst die rechtliche Beurteilung der Staatsumwälzungen operiert mit dieser den normalen Rechtsverhältnissen zugrunde liegenden Anschauung. Die Austibung der Staatsgewalt durch den Usurpator schafft sofort einen neuen Rechtszustand, weil hier keine Instanz vorhanden ist, die die Tatsache der Usurpation rechtlich ungeschehen machen könnte. Im Völkerrechte basiert die heute allgemein anerkannte Theorie der vollendeten Tatsache auf demselben Gedanken. Die faktische Innehabung der Staatsgewalt legitimiert allein zur Vertretung des Staates nach außen; der entthronte legitime Machthaber hat dieses Recht durch das blosse Faktum seiner Entfernung aus der Herrscherstellung verloren. Als Großbritannien 1860 das Königreich Italien anerkannte, brach der englische Premierminister sofort den amtlichen Verkehr mit dem Gesandten des Königs beider Sizilien ab 2).

Die Lehre vom Staate empfängt nun durch die grundlegende Erkenntnis der normativen Bedeutung des Faktischen hervorragendste Förderung. Durch sie erst wird begründet und verständlich, was die soziale Theorie von dem Verhältnis von Staat und Gesellschaft behauptet hat. Ihr zufolge ist ja die Staatsordnung ein fortwährender Kompromiss der einzelnen um die

<sup>1)</sup> Reichsgesetz über die Beurkundung des Personenstandes und der Eheschließung vom 6. Februar 1875, §§ 65, 66.

<sup>2)</sup> F. v. Martens, Völkerrecht, II, 1886, S. 24 f.

Herrschaft ringenden Gruppen und auch die Verfassung des Staates in Wahrheit nichts anderes als das Spannungsverhältnis der gesellschaftlichen Faktoren. Man müsse zwischen der geschriebenen und der tatsächlichen Verfassung eines Staates unterscheiden. Die letztere, in welcher das wirkliche Leben des Staates zum Ausdruck kommt, bestehe in der faktischen Machtverteilung, die in jedem Staate unabhängig von geschriebenen Rechtssätzen vorhanden ist.

Auch das Recht ist dieser Lebre zufolge ein Kompromiss zwischen verschiedenen einander widerstreitenden Interessen 1). Dieser Kompromiss werde aber herbeigeführt sowohl durch die Stärke der Interessen als auch durch die soziale Macht der Interessenten. Es seien daher die faktischen Machtverhältnisse, welche der Rechtsordnung zugrunde liegen und in ihr den entsprechenden Ausdruck finden.

Wenn auch diese Theorie, wie alle Lehren, die einen umfassenden Komplex sozialer Erscheinungen auf eine einzige Ursache zurückführen wollen, das Wesen der gesamten Rechts- und Staatsordnung nicht zu erklären imstande ist, so muss ihr doch zugegeben werden, dass wichtige Partien des öffentlichen Rechtes erst durch sie in ihrem Entstehen und Wirken verständlich werden. Allein sie ist zu ergänzen durch die Einsicht, dass den tatsächlichen Verhältnissen selbst normative Kraft innewohnt, d. h. dass aus ihnen die Überzeugung hervorgehen muss, dass die tatsächlichen Herrschaftsverhältnisse als rechtliche anzuerkennen seien. Wo diese Überzeugung ausbleibt, da kann die faktische Ordnung nur durch äußere Machtmittel aufrechterhalten werden, was auf die Dauer unmöglich ist; entweder tritt schliesslich doch Gewöhnung an sie ein, oder die rein äusserliche Ordnung selbst bricht in Stücke. Wo aber einmal das Gegebene durch die in Form der Gewohnheit sich äußernde Anerkennung zur Norm erhoben ist, da werden die dem außen Stehenden selbst noch so unbillig dünkenden Zustände als rechtmäsig empfunden. Das zeigt namentlich die Geschichte der Unfreiheit, indem z. B. die mannigfach abgestuften Abhängigkeitsverhältnisse des Mittelalters Jahrhunderte hindurch allseitig, also auch von den Unfreien selbst, nicht nur als faktisches Unterworfensein, sondern als rechtliche Institution anerkannt wurden.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 94.

Damit ist uns der Weg gebahnt, die Stellung der Staatsgewalt zum Rechte, die Möglichkeit eines Rechtes für die Staatsgewalt, d. h. des Staatsrechtes, zu begreifen. In der überwiegend großen Zahl der Fälle beruht die Bildung neuer Staatsgewalten auf Vorgängen, die jede Möglichkeit rechtlicher Qualifikation von vornherein ausschließen. Offene Gewalt in den mannigfaltigsten Formen ist der häufigste Grund der Bildung und Auflösung der Staaten gewesen. Aber selbst da, wo die Entstehung eines Staates durch rechtliche Akte vorbereitet ist, fällt, wie früher nachgewiesen, der Vorgang der Entstehung selbst außerhalb des Rechtsgebietes. Nicht minder sind tiefgreifende Änderungen im Bau der Staaten durch Gewaltakte vollzogen worden, durch Revolutionen und Staatsstreiche. Bei Änderung der faktischen Machtverhältnisse der obersten staatlichen Organe prägt sich das neue Verhältnis unvermeidlich, selbst wenn kein Buchstabe der Verfassung geändert wird, in den Institutionen deutlich aus. Es gibt kein englisches Gesetz, das die parlamentarische Regierungsform eingeführt hätte; die königliche Prärogative ist seit der Bill of Rights nicht wesentlich durch Statut geändert worden. Die Schwäche der landfremden hannöverschen Dynastie und faktische Macht des Parlaments haben allmählich das heutige Verhältnis von Krone und Unterhaus herbeigeführt.

Die Umwandlung der zunächst überall rein faktischen Macht des Staates in rechtliche erfolgt stets durch die hinzutretende Vorstellung, dass dieses Faktische normativer Art sei, dass es so sein solle, wie es ist. Also rein innerlich, in den Köpfen der Menschen vollzieht sich dieser Prozess. Wer die richtige Erkenntnis hat, dass das Recht, wie alle sozialen Erscheinungen, in uns, nicht außer uns seinen Sitz hat, wird darin nichts Verwunderliches finden. Daher kann die einer späteren Zeit noch so unbillig scheinende Machtverteilung in einem Gemeinwesen, die Ausbeutung abhängiger Klassen durch die herrschenden in vollem Masse Rechtscharakter gewinnen nicht nur in dem Sinne, dass sie von der Macht geboten, sondern auch dadurch, dass sie von dem Unterworfenen anerkannt wird. Daher hat auch der altägyptische oder altpersische Despotismus für die von ihm Beherrschten zweifellos Rechtscharakter gehabt, und nicht nur unhistorisches, auch unjuristisches Denken ist es, das derartige Staatenbildungen mit dem Massstabe späterer Rechtsanschauungen messen will.

Hinzutreten zu der Überzeugung von dem Faktischen als dem Normativen müssen sodann, um den Rechtsbegriff zu vollenden, Garantien des also in den Machtverhältnissen ausgeprägten Rechtes. Diese liegen vor allem in ihnen selbst; solange sie unverändert sind, garantieren sie durch ihr eigenes Dasein die ihnen Dazu kommen die Garantien, entsprechende Rechtsordnung. welche in der Gestaltung der staatlichen Institutionen liegen. Machtverteilung an verschiedene Organe und Machtkonzentration in einem Organ, eine abhängige Beamtenschaft und unabhängige Staatsämter, Zentralisation und Dezentralisation der Verwaltung, ausschliessliche Staats- oder ausgedehnte Selbstverwaltung, ein großes stehendes Heer oder schwache Milizen, Unverantwortlichkeit oder Verantwortlichkeit der höchsten Beamten, Ausdehnung oder Einschränkung der Rechtsprechung haben alle auch die Funktion, die bestehende Staatsordnung in ihrer eigentumlichen Ausgestaltung zu garantieren und damit ihren Charakter als einer Rechtsordnung auszuprägen. Hinzu tritt dem einzelnen gegenüber die staatliche Zwangsgewalt, die nicht alle, aber einen großen Teil der Normen des öffentlichen Rechtes zu garantieren vermag. Alle diese Garantien, so stark sie auch zu wirken vermögen, sind selbstverständlich nicht absoluter Natur, weil Derartiges in menschlichen Dingen überhaupt nicht vorkommt. Den rechtsändernden historischen Mächten gegenüber ist, wie bereits dargetan, das Recht selbst ohnmächtig. Das gilt aber für alle Arten von Recht, nicht etwa nur für das Staatsrecht.

Der hier entwickelte Gedanke erklärt die entgegengesetzten Lehren von der Natur des öffentlichen Rechtes als einseitige Auffassungen der verwickelten Erscheinung. Er liegt nämlich als richtiger Kern in der Legitimitätstheorie verborgen, die im letzten Grunde das Recht stets aus der durch lange Zeiträume geübten Anerkennung faktischer Verhältnisse ableitet. Aber auch die Theorie, welche den Staat nur als Machtverhältnis auffast, als brutale Tatsache, hat ein Element des öffentlichen Rechtes erkannt. Beide Lehren irren, indem sie Macht und Recht als absolute Gegensätze auffassen. Nur die nicht von dem Gefühl ihrer Normmäsigkeit begleitete Macht wird als Unrecht empfunden.

Der Prozess der Umsetzung staatlicher Macht- in Rechtsverhältnisse spezialisiert sich aber mannigfach in den konkreten Fällen. Energie oder Trägheit des Volkscharakters, Stumpfheit oder kritische Schärfe des öffentlichen Geistes, Fähigkeit der Machthaber, sich die Massen zu assimilieren, und was die tausendfältigen historischen Umstände sonst sein mögen, die den einzelnen geschichtlichen Vorgang bestimmen, lassen kürzere oder längere Zeit verstreichen, ehe ein politisches Faktum als zu Recht bestehend anerkannt wird. Es gibt deshalb im Leben der Völker Epochen, die von den Zeitgenossen und den Nachkommen als Zeiträume rechtloser Herrschaft und barer Willkür empfunden werden. Von rechtlicher Bedeutung kann dies werden, wenn es gelingt, den als unrechtmäßig empfundenen Zustand aufzuheben, der dann gegenüber dem wiedergekehrten, noch nicht der Überzeugung von seiner Rechtmäßigkeit entkleideten als Usurpation und Unrecht erscheint.

2. An dieser Stelle ist aber nunmehr ein zweites wichtiges Element der Bildung und Entwicklung des Rechtes festzustellen und zu untersuchen. Wohl zu unterscheiden nämlich von jenen noch nicht als normmässig empfundenen Zuständen Kritiken positiv-rechtlicher Verhältnisse am Masstabe eines zu erstrebenden Zieles. Mit der Änderung der sozialen Verhältnisse ändert sich nämlich auch der Wert, der den in Kraft befindlichen Normen zugeschrieben wird. In der Gesellschaft findet ununterbrochene Bewegung und Umbildung statt, an welcher auch die Art des Normativen teilhat. Denn diese Bewegung ist stets begleitet von dem Streben nach Änderung und Ergänzung des bestehenden Rechtes. In allen Zeiten, wo dieses Streben einen hohen Grad hat, erzeugt es zugleich eine bald klar, bald verhüllt auftretende Lehre vom Wesen des Rechtes. Es wird nämlich dem geltenden Rechte ein anderes mit dem Anspruch auf höhere Geltung gegenübergestellt, ein Recht, das den neuen nach Anerkennung ringenden Ansprüchen 1) Verwirklichung verheißt. Es ist kein Zufall, dass alle Revolutionen der neueren Zeit unter Berufung auf das Naturrecht stattgefunden haben. Das Naturrecht ist in seinem innersten Kern nichts anderes als die Gesamtheit der Forderungen, die eine im Laufe der Zeiten veränderte Gesellschaft oder einzelne Gesellschaftsklassen an die rechtschöpfenden Mächte stellen 2).

<sup>1)</sup> Oder auch den Ansprüchen auf Wiederherstellung entschwundener Zustände — es gibt auch ein reaktionäres Naturrecht. Vgl. auch Bergbohm, Jurisprudenz und Rechtsphilosophie, 1892. S. 174 f., 192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gute Ausführungen hierüber von Jodl, Über das Wesen des Naturrechts und seine Bedeutung in der Gegenwart. Prager Jurist. Vierteljahresschrift, 1893, S. 1 ff.

Aber nicht nur auf dem Wege der Gewalt hat sich das Naturrecht Bahn gebrochen. Die unmittelbare Überzeugung von seiner Gültigkeit hat sich häufig in den praktischen Anschauungen derart ausgeprägt, daß es kraft tatsächlicher Übung, kraft der stillschweigenden Anerkennung von seiten der herrschenden Mächte zum positiven Recht geworden ist. Wenn es, wie früher ausgeführt wurde, das Faktum ist, welches das Recht erzeugt, so erzeugt in diesen Fällen umgekehrt die Vorstellung des Rechtes das Faktum.

Dies an der Hand der neueren Rechtsgeschichte im einzelnen nachzuweisen, wäre eine höchst dankenswerte Aufgabe. Hier seien einige besonders prägnante Beispiele aus der neueren Geschichte der rechtlichen Vorstellungen vom Staate hervorgehoben.

Nach der Verfassung des alten deutschen Reiches waren die Territorien nicht Staaten, die Landeshoheit nichts als ein Komplex innerlich vielfach gar nicht zusammenhängender, aus öffentlichund privatrechtlichen Bestandteilen gemischter Rechte. letzten Zeit des Reiches werden jedoch die Territorien von den Reichspublizisten für Staaten erklärt und über sie nach "echten Grundsätzen des allgemeinen Staats- und Völkerrechtes" 1), d. h. des Naturrechtes, gehandelt, und diese naturrechtliche Anschauung hat, als vermeintlich dem positiven Recht entsprungen, unmittelbar auf die Ausgestaltung des Territorialstaatsrechts eingewirkt. Durch sie wurde zuerst die Überzeugung herrschend, dass die Gewalt des Landesherrn Staatsgewalt sei, die nur an dem Privatrecht des einzelnen eine untibersteigbare Schranke habe, die aber stärker als jedes der Entfaltung der Staatshoheit sich entgegenstellende Recht sei. Die naturrechtliche Lehre vom Territorium als Staat hat wesentlich mitgewirkt an der Wandlung der Territorien in In späterer Zeit ist es das "allgemeine konstitutionelle Staatsrecht", dem, als aus der Natur des konstitutionellen Staates fliesend, unmittelbare Geltung für jeden Staat zugeschrieben

<sup>1)</sup> Pütter, Beyträge zum Teutschen Staats- und Fürstenrechte, I, 1777, S. 319. Aus dem Umfang der Landeshoheit folgert Pütter, daßs sie, die Einschränkung durch das Reich abgerechnet, eine höchste Gewalt sei, daraus weiter aber ihre Unterordnung unter die Sätze des allgemeinen Staatsrechts. Ebenso Gönner, Teutsches Staatsrecht, 1804, § 227: "Die teutsche Landeshoheit enthält den Inbegriff aller in der obersten Gewalt nach dem rationellen Staatsrecht liegenden Rechte."

wird, wodurch stillschweigend in vielen Staaten verschiedene Sätze dieses konstitutionellen Naturrechtes eingeführt worden sind 1).

Am augenfälligsten vollzieht sich dieser Prozess der Positivierung (wenn man sich so ausdrücken kann) des Naturrechtes im Laufe von Revolutionen. So vor allem zu Beginn der revolutionären Bewegung in Frankreich in jener denkwürdigen königlichen Sitzung vom 23. Juni 1789. Indem der tiers état dem Befehl des Königs den Gehorsam weigert und sich als die mit dem pouvoir constituant ausgerüstete Nationalversammlung erklärt, glaubt er auf dem Boden des Rechtes zu stehen. Die Männer, welche diese tiefeinschneidende Wandlung vollziehen, sind der Überzeugung, dass der altmonarchische Staat in Wahrheit auf dem Prinzip der Volkssouveränetät ruhe, und der König nichts anderes sei als der Beamte des Gemeinwillens. Dieser Glaube wird aber durch die revolutionäre, keinem ernsten Widerstand

<sup>1)</sup> Ein interessantes Beispiel hierfür bietet das Prinzip der Diskontinuität der Sitzungsperioden im Falle der Schliessung der Kammern. In vielen Verfassungen ist dieses Prinzip gar nicht ausgesprochen — so in der des Deutschen Reiches und der preussischen, wird aber trotzdem als selbstverständlich betrachtet. Vgl. Laband, I, S. 317; H. Schulze, Preufs. Staatsrecht, 2. Aufl., I, S. 362; G. Meyer, S. 326, N. 11; Stahl motiviert es, echt naturrechtlich, damit, dass es beruhe "auf dem allgemeinen europäischen Rechtsbewusstsein und der europäischen Gewöhnung, dass mit der Schliessung der Kammern alle ihre nicht völlig beendeten Arbeiten expirieren" (Schulze l. c.). Die österreichische Verfassung (vgl. Abgeändertes Staatsgrundgesetz über die Reichsvertretung v. 21. Dez. 1867, § 19) kennt ausdrücklich nur das Institut der Vertagung des Reichsrates und der Auflösung des Abgeordnetenhauses, nichtsdestoweniger besteht in Österreich genau dieselbe Praxis wie in den Staaten, die das Institut der Schließung formuliert haben, wie dem auch in mehreren österreichischen Gesetzen die Schliessung mit den herkömmlichen Wirkungen genannt oder vorausgesetzt wird. In Luxemburg aber hat der Sessionsschluß keineswegs die "dem europäischen Rechtsbewusstsein" entsprechende Wirkung (Eyschen, Das Staatsrecht des Großherzogtums Luxemburg, im HB. des öff. R. S. 1084 in den Niederlanden ist die Praxis schwankend (de Hartog, Das Staatsrecht des Königreichs der Niederlande, im HB. des öff. R., S. 33). Sehr interessant wäre es, alles, was in einem Staate ungeschrieben als konstitutionell oder parlamentarisch geboten gilt, auf seine Herkunft zu prüfen. Sicherlich würde in vielen Punkten weder die englische Praxis noch die französische auf Grund der Charte, sondern die Theorien Benthams (worauf Hatschek, Engl. Staatsr., I, S. 432 ff. eingehend verwiesen) und Benjamin Constants und seiner Nachfolger als Quelle erscheinen.

begegnende Tat des dritten Standes zur Rechtswirklichkeit<sup>1</sup>). Die erste französische Verfassungsurkunde vom 3. September 1791 ist gänzlich auf dem Prinzipe der Volkssouveränetät aufgebaut, und der König hat im großen und ganzen nur die Stellung, welche ihm Rousseau in seinem contrat social eingeräumt hatte.

Auch in der deutschen Bewegung von 1848 ist die konstituierende Nationalversammlung zu Frankfurt in dem Glauben befangen, dass sie die ausschließlich dem Volke zukommende konstituierende Gewalt darstelle, und die Regierungen der Einzelstaaten waren sich keinesfalls über den Umfang der Vollmachten des Frankfurter Parlaments im klaren. Daher ist die Frage, ob das Verfassungswerk der Zustimmung der einzelstaatlichen Regierungen zu seiner Perfektion bedurft hätte, niemals entschieden worden<sup>2</sup>). Die Nationalversammlung war der Über-

<sup>1)</sup> Höchst interessant sind die in der séance royale nach dem Abgange des Königs gehaltenen Reden, die alle von dem dem positiven Staatsrecht entschieden widersprechenden Gedanken ausgehen, dass der dritte Stand ganz unabhängig vom König, sogar über ihm stehend gesetzgebende Gewalt besitze. So erklärt Barnave: ... Vous avez déclaré ce que vous êtes; vous n'avez pas besoin de sanction: l'octroi de l'impôt dépend de vous seuls. Envoyés par la nation, organes de ses volontés pour faire une constitution, vous êtes obligés de demeurer assemblés aussi longtemps que vous le croirez nécessaire à l'intérêt de vos commettants, und Sieyes behauptet von der Autorität des französischen Volkes: ... Elle nous pousse, et nous demande une constitution. Et qui peut la faire sans nous? qui peut la faire, si ce n'est nous? Est-il une puissance sur terre qui vous puisse ôter le droit de représenter vos commettants? Hierauf beschliesst die Versammlung die Unverletzlichkeit der Deputierten, bezeichnet die dagegen gerichteten Angriffe als todeswürdige Verbrechen und verordnet aus eigener Machtvollkommenheit: "L'Assemblée nationale arrête que, dans les cas susdits, elle prendra toutes les mesures nécessaires pour rechercher, poursuivre et punir ceux qui en seront les auteurs, instigateurs ou exécuteurs." Archives parlamentaires I Série, VIII, p. 146 f. In so anschaulicher Weise dürfte das Naturrecht kaum anderswo einen derartigen Triumph gefeiert haben.

<sup>2)</sup> Die Anhänger der reichstäglichen Zuständigkeit zur Verfassungsgebung berufen sich auf den Beschluß des Bundestages vom 12. Juli 1848, der die Ausübung seiner verfassungsmäßigen Befugnisse und Verpflichtungen an die provisorische Zentralgewalt überträgt (abgedruckt bei G. v. Meyer, Corpus iuris confoederationis Germanicae, 3. Aufl., II, S. 512 f.). So zuletzt Binding, Der Versuch der Reichsgründung durch die Paulskirche, 1892, S. 17. Allein nicht nur hatte Österreich sich von Anfang an die Zustimmung zu jedem Beschluß der Frank-

zeugung, das ihre gesetzgeberischen Beschlüsse durch die auf ihren Befehl erfolgende Publikation unmittelbar verbindliche Kraft für die Regierungen und das deutsche Volk besälsen. Sie erlässt die deutsche Wechselordnung, die von einigen Staaten als Reichsgesetz, von anderen als Landesgesetz eingeführt wird 1). Die provisorische Reichsgewalt verkündigt am 28. Dezember 1848 die von der Nationalversammlung beschlossenen Grundrechte des deutschen Volkes, die nun in einem Teil der Bundesstaaten durch blosse ministerielle Bekanntmachung als ein bereits gültiges Reichsgesetz, von anderen als Landesgesetz, von einer dritten Gruppe (Preußen, Österreich, Bayern, Hannover) gar nicht publiziert werden. In dieser verschiedenartigen Haltung der deutschen Regierungen spiegeln sich deren Ansichten über die souveräne Gewalt wieder, die das Frankfurter Parlament sich auf Grund eines naturrechtlichen Dogmas zugeschrieben hatte. Ein späterer Bundesbeschluss hat den Frankfurter Grundrechten die Verbindlichkeit als Gesetze, die sie ja gemäß dem vom reaktivierten Bundestag eingenommenen Standpunkte gar nicht gehabt hatten, ausdrücklich wieder genommen<sup>2</sup>), ein schlagender Beweis dafür, dass selbst der Bundestag sich nicht der Anschauung erwehrt hat, dass ein

furter Nationalversammlung ausdrücklich vorbehalten, es lag auch gar nicht in der Kompetenz und der Absicht des Bundestages, der überdies nur dem Reichsverweser seine Rechte übertragen hatte, der Nationalversammlung konstituierende Gewalt zu verleihen. Von allem anderen abgesehen, konnten die mit der zu schaffenden Reichsverfassung nicht vereinbarlichen Bestimmungen der Landesverfassungen nicht ohne Zustimmung der betreffenden Kammern außer Kraft gesetzt werden. Der Beschluß der Nationalversammlung vom 27. Mai 1848, der die dem Verfassungswerk entgegenstehenden Bestimmungen einzelner Landesverfassungen für ungültig erklärte (vgl. Otto Mejer, a. a. O. S. 211, N. 12), war der naturrechtlichen Lehre von der konstituierenden Gewalt, nicht dem positiven Rechte entsprungen. Die Reichsverfassung vom 27. März 1849 wurde, gemäß dem Beschlusse vom 28. Juni 1848, ohne Beitritt des Reichsverwesers publiziert und konnte schon deshalb von den Regierungen angefochten werden.

<sup>1)</sup> Vgl. Thöl, Handelsrecht, II, 4. Aufl. 1878, S. 36 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Bundesbeschlus vom 23. August 1851. G. v. Meyer, II, S. 561. Die Bundesversammlung erklärt, dass die Grundrechte weder in der Form, in der sie unter dem 27. Dezember 1848 erlassen wurden, noch als Bestandteil der Reichsversassung für rechtsgültig gehalten werden können, und fügt hinzu: "Sie sind deshalb insoweit in allen Bundesstaaten als aufgehoben zu erklären."

Seinsollendes durch Überzeugung von seiner Rechtmäsigkeit unmittelbar Rechtskraft gewinnen konnte.

Dass die Vorstellung derartiger angestrebter Rechte als bereits existierender auch in der Gegenwart lebendig ist, lehrt ein Blick auf die heutige sozialistische Bewegung und die sie begleitende Literatur. Das Recht auf Existenz, das Recht auf Arbeit, das Recht auf den vollen Arbeitsertrag gehören dem Inventar des sozialistischen Naturrechtes 1) an, und der überzeugte Sozialist hat an seinen "ökonomischen Grundrechten" 2) nicht minder einen Masstab zur Prüfung des Geltenden auf seinen wahren Rechtsgehalt, wie ihn der französische Radikale des 18. Jahrhunderts an seinem contrat social besals.

So wird denn zweifellos auch in alle Zukunft die Vorstellung von einem Rechte de lege ferenda ein gewaltiger Faktor im Rechtsbildungsprozesse bleiben. Die gegen die Existenz eines Naturrechtes gerichtete wissenschaftliche Kritik hat den Nachweis geführt, dass das Naturrecht in allen seinen mannigfachen und wechselnden Gestalten nicht den Charakter der Gültigkeit und daher nicht den des Rechtes habe, und verwirft es deshalb. Allein sie erklärt die Erscheinung des Naturrechtes nicht; die geschichtliche Tatsache, dass, von dem ersten Augenblicke angefangen, da man über das Wesen des Rechtes nachdachte, auch die Überzeugung von dem Dasein eines Naturrechtes auftaucht, das seine Gültigkeit nicht auf menschliche Satzung zurückführt, vielmehr für diese die höhere Norm bildet, wird durch moderne juristische Kritik nicht verständlich. Von der bereits vor Sokrates auftauchenden Lehre von dem φίσει δίκαιον an, die bei Aristoteles in vollster Klarheit ausgebildet ist und von der Stoa zur Grundlage ihrer Ethik und Rechtsphilosophie erhoben wird, durch die Theorie Ciceros und der römischen Juristen vom ius naturale hindurch hat die Idee des Naturrechtes das ganze Mittelalter beherrscht und ist nicht etwa, wie sogar heute noch manche glauben, in der neueren Zeit von Hugo Grotius und anderen aufgestellt worden, sondern sie ist nur im Gegensatz zu der früheren theologisch gefärbten Spekulation unter erneutem Einfluss der Alten sowohl klarer herausgearbeitet, als auch zu einer schulgerechten Doktrin

<sup>1)</sup> Vgl. die gründlichen Ausführungen v. A. Menger, Das Recht auf den vollen Arbeitsertrag, 1886.

<sup>2)</sup> A. Menger, ebenda S. 5, 6.

٠.

und späterhin zu einer revolutionären Lehre umgebildet worden. Dass es aber heute noch keineswegs aus den Anschauungen der es ablehnenden Juristen verschwunden, die Rechtswissenschaft vielmehr überall von naturrechtlichen Voraussetzungen und Deduktionen durchtränkt ist, hat Bergbohm in eingehendster, höchst belehrender Weise dargelegt<sup>1</sup>).

Eine solche großartige historische Erscheinung wird indes dadurch noch nicht begriffen, dass man sie widerlegt oder verwirft. Die moderne Jurisprudenz steht in der Art ihrer Ablehnung aller Ideen, die ein Recht neben oder über dem positiven Recht behaupten, auf der Stufe derer, welche die Religionen in die wahren und die falschen einteilen, was sicherlich das historische Verständnis der Gesamtheit der religiösen Erscheinungen von vornherein unmöglich macht. Was der modernen Rechtswissenschaft mangelt und durch blosse Konstatierung der Positivität alles Rechtes nicht ersetzt werden kann, ist eine in die Tiefe dringende Lehre von den rechtserzeugenden Kräften. Sie begnügt sich mit der Aufstellung von Gewohnheit und Gesetz als Rechtsquellen, ohne sich, abgesehen höchstens von einigen allgemeinen Bemerkungen, viel darum zu bekümmern, welche Mächte es sind, die den Lauf dieser Quellen bestimmen. Die große prinzipielle Frage: Wie wird Nichtrecht zu Recht? wird vom Juristen dem Rechtsphilosophen zugeschoben, dessen Lösungen des Problems aber von jenem entweder ignoriert oder belächelt werden 2). Und doch

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 232 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. z. B. die eingehende Kritik und Verwerfung des Rechtsgefühls als rechtserzeugender Macht bei Bergbohm, S. 454 ff. und über das Ungenügende einer solchen im wesentlichen blos negativen Kritik die vorzüglichen Ausführungen von Bernatzik in seiner Anzeige des Bergbohmschen Werkes in Schmollers Jahrbuch, 1896, XX, S. 653 ff. Einen neuen Weg versucht Stammler, Die Lehre vom richtigen Recht, einzuschlagen, indem er im geltenden Recht das der Rechtsidee Entsprechende, dieses somit als positives Recht aufzuweisen trachtet. Nur vermag er kein Mittel anzugeben, die Erkenntnis der Richtigkeit des Rechtes von subjektivem Gutdünken zu befreien, was allerdings nicht ihm zuzurechnen ist, da er an ein festes, sittliches Ideal und dessen Allgemeingültigkeit glaubt. Für die vordringende Kraft einer solchen Lehre wäre es aber von der höchsten Bedeutung, zu erfahren, wie die Andersgläubigen zu bekehren sind, zumal wenn diese jenem "richtigen Rechte" ein anderes mit gleicher Überzeugungskraft entgegenstellen. Man denke z. B. nur an die Stellung der katholischen Rechtslehre zur Ehescheidung, die nach Stammler, S. 576 ff., zum richtigen Recht gehört!

muß das Wesen der rechtserzeugenden und daher dem Rechte vorangehenden Mächte erst von Grund aus erkannt werden, ehe man mit sicherem Blicke Recht von Nicht-mehr-Recht und Nochnicht-Recht zu sondern imstande ist.

Überblickt man die dritthalbtausendjährige Geschichte der naturrechtlichen Vorstellungen, so wird man auf Grund ruhiger Erwägung zu dem Schlusse gelangen, dass der nie gänzlich zu bannende Schein eines Rechtes, das vermöge seiner inneren Gerechtigkeit mit sittlicher Notwendigkeit verbindlich und darum geltend ist, mit auf unserer psychischen Ausstattung basiert ist. Damit ist natürlich über seinen Inhalt und seinen objektiven Wahrheitsgehalt gar nichts ausgesagt. Dieser Inhalt ist vielmehr, wie selbst eine flüchtige historische Untersuchung ergibt, zeitlich und örtlich wechselnd, und der Schluss von ihm auf ein objektiv Gerechtes ebenso metaphysischer Art wie jede dogmatische Behauptung einer objektiven ethischen Macht. Um in dem Gleichnis mit den Religionen zu bleiben, so wird der Forscher aus der, wie manche behaupten, bei allen, sicherlich aber bei den über die Stufe tiefster Wildheit heraufgehobenen Völkern vorhandenen Erscheinung religiöser Vorstellungen den Schluss ziehen, dass diese notwendig bestimmten Anlagen und Bedürfnissen des Menschen entsprechen, ohne dass er damit irgend etwas über den objektiven Wahrheitsgehalt der religiösen Vorstellungen aussagen will.

Alles Recht ist nur möglich unter der Voraussetzung, daß wir die Fähigkeit haben, uns durch Anforderungen an unseren Willen, deren Inhalt subjektivem Gutdünken entrückt ist, verpflichtet zu halten. Wesen, denen solche psychisch-ethische Qualität mangelte, stünden notwendig jenseits von Recht und Unrecht. Diese Eigenschaft äußert sich aber im Menschen unabhängig von allen abstrakten Vorstellungen einer positiven Rechtsordnung, ja, bevor das Bewußstsein einer solchen überhaupt Deutlich lässt sich das an der Entwicklung der möglich ist. kindlichen Vorstellungen vom Rechte studieren, indem das Kind in frühem Alter bereits, in der Regel lange bevor es sprechen kann, Züchtigungen von Angriffen anderer Art, etwa durch gleichalterige Kinder, wohl zu unterscheiden vermag und auf beide in verschiedener Art reagiert, die Züchtigung als Strafe, andersgearteten Angriff jedoch als Unrecht empfindet, sich gegen ihn daher zur Wehr setzt oder über ihn eine dem Anlass gewöhnlich

nicht angemessene starke Kränkung zur Schau trägt. Der verletzende Angriff selbst bringt unreflektiert in der kindlichen Seele die Vorstellung des Nichtseinsollenden und damit des Unrechtmäßigen hervor. Müßiger Wortstreit wäre es, wenn man diese primitiven Vorstellungen als für das Recht im juristischen Sinne unerheblich bezeichnen wollte, denn alle Normen haben die gleiche Wurzel, und alle Differenzierung innerhalb der Normen ist Ergebnis höherer Entwicklung.

Mit großer Sicherheit aber ist in diesem wie in so vielen anderen Punkten der Schluß von der ontogenetischen auf die phylogenetische Entwicklung zu ziehen. Jene psychisch-ethische Eigenschaft der Verpflichtbarkeit des Willens durch Normen hat sicherlich schon in primitiven Zuständen nicht nur passive, sondern auch aktive Bedeutung gehabt, d. h. sie hat die Vorstellung von Normen produziert, deren Gewißsheit dem naiven Bewußstsein so einleuchtend ist, daß jedes Forschen nach einer Quelle, die außerhalb der Psyche des sich durch sie berechtigt oder verpflichtet Glaubenden liegt, eutweder als überflüssig betrachtet oder diese Quelle durch theologische und metaphysische Spekulation imaginiert wird. Die Vorstellungen eines natürlichen objektiven Rechtes sind daher eine Begleiterscheinung der psychologischen Grundtatsachen, auf denen die Möglichkeit einer Rechtsordnung überhaupt beruht.

Sozialpsychologische Untersuchung ergibt nun, dass für die Ausbildung der Überzeugungen von dem Dasein einer Rechtsordnung diese Begleiterscheinung von nicht geringerer Bedeutung ist als die Fähigkeit des Umsetzens tatsächlicher Übung in Normen. Würde blos das Tatsächliche als normativ anerkannt werden, so kame es in jeder geschichtlichen Epoche zu einem Punkte, wo vermöge der Umänderung der gesellschaftlichen Verhältnisse der Rechtscharakter des Tatsächlichen entschwände, ohne dass etwas Neues an die Stelle zu treten vermöchte. Zeiträume wilder Anarchie wären die notwendige Folge einer derartigen einseitigen Begabung der menschlichen Natur. Vorstellungen eines natürlichen oder vernünftigen Rechtes wirken aber energisch mit, um selbst tiefgreifende, sich rasch vollziehende Änderungen im Staats- und Rechtszustand zu legalisieren. allein vermögen, noch ehe gewohnheitsmässige Überzeugungen Platz greifen können, im Falle des Bruches der gegebenen Staatsordnung der neuen, an die Stelle der vernichteten tretenden Ordnung sofort ganz oder doch in wesentlichen Teilen Rechtscharakter zu verleihen. Noch ehe Gewöhnung die Umsetzung des Tatsächlichen in Normatives vollzieht, wirkt die Überzeugung der Vernünftigkeit der neuen Ordnung in solchem Falle die Vorstellung ihrer Rechtmäsigkeit aus. Daher kann es kommen, dass die durch eine gelungene Revolution vollzogene Änderung der Staatsordnung sofort, indem sie das Volk in seiner großen Mehrzahl billigt, als zu Recht bestehend angesehen wird. So wurde der Sturz Napoleons III. durch die Revolution vom 4. September 1870 von dem größten Teil der Franzosen als rechtmäsig empfunden, und demgemäß hat sich die Verwandlung des zweiten Kaiserreiches in die dritte Republik fast ohne jeden rechtlichen Hiatus vollzogen.

Von dem falschen Dogma der Geschlossenheit des Rechtssystems erfüllt, übersieht die Jurisprudenz in der Regel, dass die Rechtsgeschichte zugleich auch eine Geschichte der Rechtsbrüche und der rechtsleeren Räume innerhalb der Rechtsordnungen und neben ihnen ist, und vermag daher nur vermittelst einer an Unrichtigkeit den kühnsten naturrechtlichen Spekulationen vergleichbaren Fiktion den Schein durchgängiger Rechtskontinuität zu wahren.

3. Es sind somit zwei psychologische Elemente, welche die Umsetzung der Staatsordnung in Rechtsordnung verursachen. Das erste, das tatsächlich Geübte in Normatives verwandelnde, ist das konservative, das zweite, die Vorstellung eines über dem positiven Rechte stehenden Rechtes erzeugende, das rationale, evolutionistische, vorwärtstreibende, auf Änderung des gegebenen Rechtszustandes gerichtete Element der Rechtsbildung.

Im politischen Kampfe pflegen sich die Vertreter beider Elemente schroff gegenüber zu stehen, ohne zu bemerken, daß sie notwendigerweise zusammengehören. Wie nachgewiesen, hat für die Begründung der Überzeugung von der rechtlichen Natur des Staatsrechtes das zweite Element der Rechtserzeugung große Bedeutung, indem es sich in eigentümlicher Weise mit dem ersten verbindet und mitwirkt an der Legitimierung neuer, im Widerspruch mit der früher bestehenden Staatsordnung geschaffener Zustände, sofern sie den naturrechtlichen Forderungen auf Änderung des Gegebenen entspringen.

Aber auch an der Festigung der bestehenden Ordnung hat das rationale Element der Rechtsbildung einen bedeutsamen An-

Es kann nämlich auch, ohne wesentliche Änderung in der Form der Rechtsinstitute, diese zu bestimmten, einer Epoche als vernünftig erscheinenden Zwecken ausgestalten. Die ganze Rechtsgeschichte ist begleitet von einem ununterbrochenen Prozess der Rationalisierung bestehender Institutionen, was in den Ausführungen über den Zweckwandel eingehender dargelegt wurde. Auf der Möglichkeit der Umgestaltung des geschichtlich Überlieferten gemäs den als vernünftig anerkannten sozialen Zwecken beruht nicht zum geringsten die ganze geschichtliche Kontinuität menschlicher Institutionen. So erscheint uns heute die Einehe, das Resultat eines langen historischen Prozesses, als die vernunftige Eheform. Die Vernunftigkeit besteht aber in der allmählichen Ausgestaltung dieses Rechtsinstitutes auf Grund der sich wandelnden sittlichen Anschauungen über die soziale Stellung der Frau im Verein mit der Gestaltung der Hauswirtschaft. dem Grunde der Erfahrungen, die man lange Zeit hindurch mit einer Institution gemacht hat, bauen sich die der Zukunft zugewendeten Vorstellungen von ihrer Vernünftigkeit auf. Institution selbst löst sich dadurch für das Durchschnittsdenken los von ihrer positiv-rechtlichen Basis und nimmt den Charakter einer rationalen, scheinbar von der Vernunft unmittelbar erzeugten sozialen Einrichtung an.

Solche Rationalisierung wird aber auch der staatlichen Ordnung zuteil. Sieht man von der kleinen Minderzahl ab, die ernstlich den Staat verwerfen, so erscheint den Menschen der Staat und seine Ordnung als vernünftig. Die Tatsache, daß die Schicksale der Völker seit Menschengedenken unabtrennbar mit dem Staate verknüpft sind, hat die Überzeugung von den unersetzlichen Leistungen des Staates hervorgerufen und läßt ihn damit als vernünftig und deshalb als zu Recht bestehend erscheinen. Dem Historiker erscheint der Schluß von dem Sein des Staates auf seine Vernünftigkeit so selbstverständlich, daß er sich des dieser Vernünftigkeit zugrunde liegenden psychologischen Tatbestandes gar nicht bewußt zu werden pflegt.

So wenig aber das konservative Element der Rechtsbildung für sich allein die ununterbrochene Rechtsentwicklung zu garantieren vermag, so ist anderseits da, wo im Denken der Menschen ausschließlich das rationale Element hervortritt und jede Verbindung mit dem konservativ-historischen ablehnt, die Kontinuität der Entwicklung auf das höchste gefährdet. Mit der gänzlichen

Verwerfung des Historischen sind alle bestehenden Institutionen vernichtender subjektiver Kritik preisgegeben. Das Extrem dieser Richtung ist der Anarchismus, insofern er den Staat ausschließlich an einem einseitigen rationalen Ideale prüft und demgemäß verwirft. Indes ist sowohl das einseitig historische als das einseitig rationale Denken, sowie die Auffassung des Staates als brutaler, rechtloser Macht doch nur auf enge Kreise oder enge Zeiträume beschränkt, so daß im Gesamtbewußtsein der Völker der Staat nicht nur als faktische, sondern auch als rechtliche und vernünftige Macht erscheint. Damit ist auch die Überzeugung begründet, daß die Staatsordnung selbst Rechtsordnung sei. Und da die Überzeugung, daß etwas, das solchen Anspruch erhebt, Recht sei, die letzte Quelle des Rechtes selbst ist, so ist damit der Rechtscharakter des öffentlichen Rechtes unwiderleglich dargetan.

Aus dem Dargelegten ergibt sich aber auch die Erkenntnis, dass zwischen den realen Vorgängen des staatlichen Lebens und den staatsrechtlichen Normen ein Unterschied obwaltet. Alles Recht ist Beurteilungsnorm und daher niemals mit den von ihm zu beurteilenden Verhältnissen zusammenfallend. Das ist namentlich nach zwei Richtungen hin von großer Bedeutung. Die eine haben wir bereits festgestellt. Im staatlichen Leben gehen die faktischen Verhältnisse den von ihnen erzeugten Normen stets voraus. Es sind daher im Bildungsprozesse der Staaten oder bei gewaltsamen Umwälzungen im Staatsleben Epochen vorhanden, in denen die Staatsordnung zuvörderst als rein tatsächliche Macht erscheint, die erst, wenn sie historisch geworden oder im Denken der Menschen rationalisiert wird, den Charakter rechtlicher Macht annimmt. Sodaun aber reicht das Recht niemals so weit, um tiefgehende Machtkonflikte innerhalb des Staates zu lösen. Denn es ist nichts als eine höchst verwerfliche, anderen Rechtspartien entlehnte Analogie, wenn man auch das System des öffentlichen Rechtes als ein in sich geschlossenes Ganzes auffasst und dem-) gemäß für jeden Fall aus ihm eine Entscheidung finden zu können vermeint<sup>1</sup>). Das Dogma von der Geschlossenheit des

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Gesetz und Verordnung, S. 297. An der Lückenlosigkeit des Rechtssystems hält weiter fest Laband, IV, S. 537, ferner Bergbohm, S. 372 ff.; Bornhak, Preuß. Staatsrecht, III, S. 598. Mit mir prinzipiell übereinstimmend Brie, Zur Theorie des konstitutionellen Staatsrechts, Arch. f. öff. Recht, IV, S. 32. Vgl. ferner

Rechtssystemes gilt nur für jene Teile der Rechtsordnung, in denen dem Richter die letzte Entscheidung des Einzelfalles zusteht. Der Richter ist verpflichtet, über jeden an ihn gebrachten Fall zu judizieren. Aber eine ähnliche Bestimmung, wie sie der Code civil für den Richter ausdrücklich formuliert hat 1), ist für die schwierigsten Konflikte des öffentlichen Rechtes gar nicht möglich. Nur soweit sich Staat und Individuum gegenüberstehen, oder es sich um Abgrenzung von Zuständigkeiten verschiedener Staatsorgane handelt, kann richterlicher Ausspruch entscheiden, nicht aber, wenn Zuständigkeiten der obersten Staatsorgane verfassungsmässig gar nicht vorgesehen sind, oder diese Organe sich weigern, die ihnen obliegenden Funktionen zu vollziehen, oder dies aus einem anderen Grunde unterlassen. Da gilt vielmehr der Satz: Summa sedes a nemine iudicatur. Und selbst wenn der Richter da wäre, so mangelte doch jede Möglichkeit, seinem Spruch in dem Falle Geltung zu verschaffen, wenn das von ihm betroffene unmittelbare Organ sich weigerte, die ihm auferlegte Leistung vorzunehmen. Der Präsident der französischen Republik wird mit absoluter Mehrheit der zur Nationalversammlung vereinigten beiden Kammern gewählt. Bei der zweiten Wahl Grévys zum Präsidenten wollten die Monarchisten in verfassungswidriger Weise die Wahlhandlung verhindern 2). Wie nun, wenn die Mehrheit der Nationalversammlung, zu der ihr Vorsitzender zählte, mit dem Antrage, die Wahl zu unterlassen, einverstanden wäre und demgemäss sich weigerte, die Präsidentenwahl vorzunehmen? Irgend einen neuen Verfassungsrechtssatz zu beschließen, wäre die Nationalversammlung rechtlich nicht in der Lage; dazu wäre eine von beiden Kammern getrennt zu beschließende und hierauf von der Majorität sämtlicher Kammermitglieder in der Nationalversammlung zu sanktionierende Verfassungsrevision notwendig<sup>8</sup>). Man nehme weiter an, das bis zur Wiederwahl

Zitelmann, Lücken im Recht, 1903, S. 27 ff., und besonders die höchst interessanten Ausführungen von Hatschek, Engl. Staatsrecht, I, S. 153 ff.

<sup>1)</sup> Art. 4. Le juge qui refusera de juger sous prétexte du silence, de l'obscurité ou de l'insuffisance de la loi, pourra être poursuivi comme coupable du deni de justice.

<sup>2)</sup> Schulthefs, Europ. Geschichtskalender, XXVI, 1886, S. 312.

<sup>8)</sup> Loi constitutionelle sur l'organisation des pouvoirs publics vom 25. Februar 1875, Art. 8.

eines Präsidenten mit der exekutiven Gewalt bekleidete Ministerium habe unmittelbar vor Ablauf der Präsidentschaftsperiode oder dem Tode des Präsidenten seine Demission gegeben und weigere sich, die Geschäfte weiterzuführen, weil es für sie die Verantwortlichkeit nicht übernehmen könne, wie löst das "lückenlose" Staatsrecht die sich hieraus ergebenden Fragen? Wem steht in solchem Falle nach Recht und Gesetz die vollziehende Gewalt zu, wie wird schließlich der Forderung der Verfassung, das ein Präsident gewählt werde, genug getan? 1).

Ein anderes Beispiel aus dem Rechte eines absoluten Staates. Nach dem Ukas Peters des Großen vom 5. Februar 1722 wurde der russische Thron durch Ernennung des Nachfolgers von seiten des regierenden Kaisers besetzt<sup>2</sup>). Wenn nun ein russischer Kaiser starb, ohne die Einsetzung eines Nachfolgers vorgenommen zu haben, wie dies mehrmals der Fall war, wer war dann gemäß dem lückenlosen Staatsrecht Kaiser von Rußland?<sup>3</sup>).

Das Dogma der Geschlossenheit des Rechtssystems verkennt das Grundverhältnis von Recht und Staat. An dem Faktum der staatlichen Existenz hat alles Recht seine unübersteigliche Schranke. Daher kann eine Änderung in den Grundlagen des staatlichen Lebens zwar Recht vernichten, dem Recht wohnt aber niemals die Macht inne, den Gang des Staatslebens in kritischen Zeiten

<sup>1)</sup> Einen anderen interessanten Fall konstruiert Esmein, p. 492 f. Der Präsident verliert den Gebrauch seiner geistigen Kräfte, ohne daß die Aussicht auf seine Wiederherstellung während der Präsidentschaftsperiode geschwunden ist. Das Ministerium übernimmt die Gewalten des Präsidenten, verliert aber die Majorität in der Deputiertenkammer und weigert sich demgemäß, die Geschäfte weiterzuführen. Wer ernennt solchenfalls das neue Ministerium? Esmein will das Problem dadurch lösen, daß die Kammern sofort zur Wahl eines neuen Präsidenten schreiten müssen. Dafür ist aber in der Verfassung, die nur für den Fall der "vacance" der Präsidentschaftswürde Vorsorge trifft, kein Anhalt zu finden. Wohl aber wäre hier eine sofortige entsprechende Verfassungsänderung möglich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Eichelmann, Das kaiserlich russische Thronfolge- und Hausgesetz, Archiv für öff. Recht, III, S. 90 ff.; Engelmann, Das Staatsrecht des Kaisertums Russland, in Marquardsens HB., S. 11.

<sup>8)</sup> Peter der Große und Peter III. starben ohne Ernennung eines Nachfolgers. Katharina I. wird als "stillschweigend" von Peter dem Großen eingesetzt betrachtet, während Katharina II. nach der Absetzung ihres Gemahls ohne den geringsten Schein eines Rechtsgrundes den Thron besteigt.

Um eklatante Verletzungen der Staatsordnung bestimmen. zu beschönigen, hat man die Kategorie des Staatsnotrechtes angewendet, die doch nur ein anderer Ausdruck für den Satz ist, dass Macht vor Recht geht 1). Die Tatsachen gewaltsamer Staatsumwälzungen durch die Herrscher oder die Beherrschten lassen sich aber am Massstabe einer Rechtsordnung überhaupt nicht messen, andernfalls man die Geschichte nach Strafrechtsparagraphen beurteilen müste. Die Möglichkeit solcher gänzlich außerhalb des Rechtsgebietes stehender Vorgänge kann daher niemals durch Gesetze gänzlich ausgeschlossen werden, und selbst bei einer reich entwickelten Rechtsordnung können "Verfassungslücken" vorkommen, die gegebenenfalls durch die faktischen Machtverhältnisse ausgefüllt werden<sup>2</sup>). Die Jurisprudenz mag dann später nachhinken und mit Hilfe dialektischer Kunststückchen die vollendete Tatsache als rechtmässig nachweisen, sie vollzieht damit doch nur den Versuch einer Rationalisierung von Fakten, ganz wie es das von ihr so heftig bekämpfte Naturrecht mit so großem Eifer betrieben hatte. Wie viel unnütze Mühe hat man sich gegeben, die budgetlose Wirtschaft in Preußen 1862-66 wenigstens bis zu einem gewissen Grade als rechtmässig nachzuweisen! Wie weit derartiger Rechtfertigungseifer gehen kann, dafür bietet die englische Jurisprudenz ein klassisches Beispiel. Sie hat die Absetzung und Flucht Jakobs II. nicht nur als Abdankung interpretiert, sondern aus diesem Vorgang auch sofort ein Präzedenz für ähnliche Fälle geschaffen. Blackstone erklärt nämlich: Wenn ein zukünftiger Fürst versuchen sollte, die Verfassung des Reiches durch Bruch des ursprünglichen Vertrages zwischen Fürst und Volk umzustürzen und die Grundgesetze des Reiches zu verletzen, und sich aus dem Königreich begeben würde, so dürfen wir diese Verbindung von Umständen als eine Abdankung annehmen, und der Thron würde in solchem Falle vakant werden 8).

Derartige rechtliche Vakua treten aber nur in Ausnahmefällen ein und besitzen stets die Tendenz nach Ausfüllung, die entweder durch Einführung streitschlichtender Instanzen oder, wo dies der Natur der Sache nach nicht möglich ist, durch Erhebung

<sup>1)</sup> Vgl. die vorzüglichen Ausführungen von G. Anschütz im Verwaltungsarchiv, V, S. 22 f.

<sup>2)</sup> Zustimmend Zitelmann, Lücken im Recht, S. 32 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, p. 239.

des Faktischen zum Normativen stattfindet. Daher sind Revolutionen und Verfassungsbrüche stets die Ausgangspunkte neuer Rechtsbildungen. Aber selbst während der größten Wirren kann nur ein Teil der staatlichen Rechtsordnung unterbrochen oder ganz vernichtet werden. Der weitaus größte Teil der gesetzlichen Institutionen funktioniert auch in solchen Fällen weiter. Völlige Anarchie ist bei entwickelter Kultur ein Unding. In Frankreich hat man sogar zum Zwecke der Rechtskontinuität eine gemeinsame Kategorie für die verschiedenen Arten legitimer und revolutionärer Machthaber geschaffen. König, Kaiser, Präsident werden unter der Bezeichnung chef de l'état zusammengefaßt, so daß jeder auf einem neuen Titel beruhende Machthaber sofort in den ganzen gesetzlichen Wirkungskreis seines Vorgängers, abgesehen natürlich von den neuen verfassungsrechtlichen Unterschieden, eintritt.

Vorstehende Ausführungen lehren uns die Grenzen juristischer Erforschung des Staatsrechtes erkennen. Diese reicht so weit, als sich die Domäne des Richters erstreckt. Alles Recht ist praktischer Natur und muß sich irgendwie im Leben bewähren und durchsetzen können.

Unter dem Richter ist aber hier jede streitschlichtende Instanz zu verstehen, sei es der ordentliche Richter, sei es ein außerordentlicher Staatsgerichtshof oder ein Schiedsgericht. Auch wo parlamentarische Kammern in rechtlich nicht weiter kontrollierbarer Weise über Rechtsfragen urteilen, wie z. B. bei Wahlprüfungen oder bei Handhabung der parlamentarischen Disziplin, ist der Richter vorhanden. Anders dort, wo nicht nach Rechtsgrundsätzen verfahren werden muß, sondern die Zuständigkeiten der Staatsorgane ihre Schranken nur an ihrer gegenseitigen Macht finden. Es bedarf kaum der Bemerkung, daß dies nur bei den obersten Staatsorganen der Fall sein kann.

Man hat oft den Satz aufgestellt, dass die wahre Verfassung eines Staates im Gegensatz zur geschriebenen auf dem gegenseitigen Machtverhältnis der einzelnen staatlichen Faktoren beruht. Dieser allgemeine Satz ist richtig und unrichtig, je nach der Auffassung, die man vom Wesen der Macht hat.

Diese Macht ist nicht die physische Macht. Wir sehen Jahrhunderte hindurch kleine Minoritäten unangefochten über die große Masse herrschen. Auch nicht die wirtschaftliche Macht. Der Einfluss der Arbeiterklasse auf das staatliche Leben Englands ist trotz ihrer großen Zahl und Bedeutung sehr gering. Die Sozialisten sind dort im Parlament so gut wie unvertreten. Ungleich den kontinentalen Staaten hat England trotz der gewaltigsten Umwälzung seiner staatlichen Organisation im Laufe des 19. Jahrhunderts keineswegs eine dementsprechende Zurückdrängung der bis dahin sührenden Gesellschaftsklassen gesehen.

Diese Macht ist zum Teil die ethisch-historische Macht. Das durch Sitte und Herkommen gefestigte Ansehen einzelner oder bestimmter Stände und Klassen kommt auch in der staatlichen Organisation, in der Festigkeit, die bestimmten staatlichen Einrichtungen zukommt, zum Ausdruck. Die Stärke des preußischen und die Schwäche des belgischen Königtums beruhen keineswegs auf dem Buchstaben der Verfassung, sondern auf den voneinander so verschiedenen geschichtlichen Grundlagen beider Monarchien.

Am wichtigsten aber ist für das gegenseitige Verhältnis der obersten Staatsorgane die rechtliche Macht, die ihnen zukommt. Das Wesen dieser rechtlichen Macht bedarf näherer Erläuterung.

Jedes Recht gewährt dem damit Beliehenen ein Stück sozialer Macht, d. h. die Möglichkeit, auf die Lebensführung anderer Menschen einzuwirken. Ob diese Macht und zu welchen Zwecken sie gebraucht wird, kann das Recht im großen Umfang überhaupt nicht bestimmen, vielmehr treten hier die von der Rechtsordnung eingeengten, aber nicht geleiteten individuellen Kräfte mit ins Spiel.

Dass solche rechtliche Macht das Leben der Gesellschaft im höchsten Masse beeinflusst, bedarf an dieser Stelle keiner näheren Ausführung. Wird doch durch sie das Recht zum Regulator aller sich ununterbrochen abspielenden sozialen Kämpfe.

Aber auch für das Leben des Staates ist die rechtliche Macht von der höchsten Bedeutung. Auch das öffentliche Recht gewährt jedem Rechtsträger ein gewisses Maß von Macht, das er nach Gutdünken, in seinem Interesse verwenden kann. Dadurch werden die öffentlichen Rechtsträger zu Trägern staatlicher Macht. Das politische Leben eines Volkes ruht nicht zum geringsten auf der Verteilung der rechtlichen Macht.

Das gilt auch von den bestimmten staatlichen Organen zugewiesenen Zuständigkeiten. Sie begründen nicht nur Pflichten, ondern regeln auch notwendigerweise die rechtliche Macht der Organträger. Am wenigsten zeigt sich das bei den untergeordneten Organen, wo sie regelmäßig nur soweit reicht, als diese nach freiem, unkontrolliertem Ermessen zu handeln imstande sind. Anders aber bei den höchsten Staatsorganen, deren Stellung überhaupt nur in der Form von Machtzuteilungen geregelt werden kann.

Solcher Macht sind zwar verfassungsmäsige Schranken gesetzt. Innerhalb dieser Schranken aber kann die Macht frei schalten: sofern nicht in der Rechtsordnung selbst Gewähr geboten ist dafür, dass diese Macht sich stets nur in bestimmter Weise betätige, vermag niemand die Richtung festzustellen, in welcher die Macht wirkt, als der Machtträger selbst. Die englische Lehre von den "checks and balances", die französische von der Gewaltenteilung, die deutsche vom Rechtsstaat, sie alle haben den letzten Zweck, die nun einmal nicht zu beseitigende Eigenmacht der obersten Staatsorgane in feste Schranken zu bannen.

Die Betätigung der rechtlichen Macht kann aber Zustände schaffen, die von der geschriebenen oder ungeschriebenen Norm der Verfassungen und Gesetze abweichen. Solchenfalls kann zwar ein logisches Urteil über deren Nichtübereinstimmung mit der Norm gefällt werden, aber kein rechtliches, weil eben jeder wie immer geartete Richter mangelt und mangeln muss. Zu einem rechtswidrigen Zustand wird ein also geschaffener erst dann, wenn ein Staatsorgan die ihm ausdrücklich gesetzten rechtlichen Schranken derart überschreitet, dass es das gesetzliche Funktionieren anderer Organe überhaupt verhindert; für diese Fälle ist aber auch die Möglichkeit eines Rechtspruches vorhanden. Sollte aber im konkreten Rechte eine streitschlichtende Instanz nicht gegeben sein, dann können die faktischen Machtverhältnisse zwischen den Organen daraus rechtswidrige Zustände schaffen, die den Anstofs zu einer Rechtsbildung geben können. Neues Recht entsteht ja nicht nur auf rechtmässigem, sondern auch auf rechtswidrigem Wege. Das hervorragendste Beispiel hierfür sind die formell unanfechtbaren, materiell verfassungswidrigen Gesetze. Fehlen nämlich schrankenziehenden Rechtssätzen irgendwelche praktische Garantien, dann kann die dadurch gewährte rechtswidrige Macht tatsächlich dieselbe Bedeutung haben wie die rechtliche Macht. Die Verfassung eines Staates befindet sich sodann im labilen Zustande, und es hängt ganz von den konkreten sozialen Verhältnissen ab, ob das Gleichgewicht erhalten bleibt

oder eine Änderung erfolgt, nicht minder die Richtung, in der solche Änderung sich bewegt.

Die rechtswidrigen Zustände können vortibergehend sein, so dass neues Recht aus ihnen nicht hervorgeht. Ein interessantes Beispiel dieser Art aus der neuesten Geschichte ist die durch gesetzwidrige Mittel bewirkte parlamentarische Obstruktion.

Neues Recht wird durch verfassungsmäßig gewährte, aber rechtswidrig gebrauchte Macht namentlich dann geschaffen, wenn ein Staatsorgan oder mehrere in ihrem Zusammenwirken unbeschränkt über ihre Zuständigkeit urteilen können.

Das findet dort statt, wo verfassungs- und gesetzgebende Gewalt dieselben sind, oder wo keine richterliche Instanz über die Einhaltung der Rechtsschranken zwischen verfassungs- und gesetzgebenden Organen entscheiden kann. Hier findet die Einhaltung solcher Schranken in dem normal gestimmten Willen der betreffenden Organe ihre Gewähr und solcher Wille wird in der Regel vorhanden sein, insofern die sozialen Kräfte, die auf die Staatstätigkeit wirken, ihm günstig sind.

Das ist ferner der Fall, wenn ein einziges Organ unbeschränkt über seine Zuständigkeit entscheiden kann. Wenn ein oberstes Gericht seine gesetzlichen Schranken überschreitet, so ist der Gesetzgeber noch immer in der Lage, solchem Beginnen gegenüber stärkere Schranken aufzurichten. Die rechtlichen Garantien gegen rechtswidrig gebrauchte, rechtliche Macht unumschränkter Monarchen, Parlamente, Volksgemeinden können nur in deren eigenem normmässig gestimmten Willen liegen. Normmässigkeit und Normwidrigkeit sind dann ebenfalls abhängig von den sozialen Kräften, welche die Rechtsordnung tragen und der Stärke des Widerstandes, der von den Machthabern jenen Kräften entgegengesetzt werden kann. Hier ist ein Punkt gegeben, wo das Faktum rechtzerstörend und rechtschaffend wirkt. Diese oft langsamen und unmerklichen Revolutionen zu verfolgen. die im Laufe der Geschichte die Staaten von Grund aus zu verändern vermögen, ist ein sehr belehrendes Schauspiel, nicht zum geringsten für den staatsrechtlichen Forscher, dem sie das Ende seines Bereiches aufweisen.

## 2. Der Staat und die Rechtsbildung.

Die zweite hier zu beantwortende Frage lautet: Welche Stellung nimmt der Staat zu dem innerhalb seiner Grenzen sich bildenden Rechte ein? Da begegnen wir zunächst der alten Streitfrage, ob es ein Recht vor dem Staate gebe. Diese auch heute noch erörterte Frage 1) leidet an einer bedenklichen inneren Unklarheit. Sie setzt nämlich den entwickelten Staatsbegriff als selbstverständlich voraus und verwirrt damit das Problem selbst. Denn versteht man unter Staat das politische Gemeinwesen der modernen Völker, so hat es vor diesem zweifellos ein Recht gegeben. Fasst man aber den Staat dynamisch auf und definiert ihn als den höchsten herrschaftlichen Verband, den eine Epoche kennt, so lautet die Antwort ganz anders.

Das eine ist über jeden Streit erhaben, dass das Recht ausschließlich eine soziale Funktion ist, daher die menschliche Gemeinschaft zur Voraussetzung hat. Selbst das Naturrecht, das vom isolierten Menschen ausging, läst das Recht erst in einer Mehrheit von Menschen entstehen. Das Recht setzt ferner, weil eine durchaus unorganisierte Gemeinschaft historisch nicht gegeben ist, Gesellschaftsgruppen voraus, die, wenn auch noch so lose, organisiert sind. Eine jede organisierte weltliche Gemeinschaft aber, die keinen Verband über sich hat, ist Staat. Dieses Merkmal ist das einzige, welches die frühesten Anfänge der politischen Entwicklung mit den ausgebildeten souveränen Staaten der Gegenwart verbindet. Ein solches embryonales Staatsgebilde hat aber niemals gemangelt und mangelt auch heute nicht selbst bei Völkern mit minimalstem sozialen Leben. Wie immer die Urdes menschlichen Gemeindaseins beschaffen gewesen sein mögen, jedenfalls ist ein völlig atomistisches Nebeneinanderbestehen der Menschen vorgeschichtlich und geschichtlich nicht nachzuweisen. In dem so entwickelten Sinne hat es daher niemals ein Recht vor dem Staate gegeben. Die primitiven Organisationen sind die einzigen Mächte auf der betreffenden Kulturstufe, die den als Recht empfundenen Normen die notwendigen äußeren Garantien ihrer Verwirklichung zu geben vermögen.

Damit ist aber keineswegs gesagt, dass nun alles Recht Sache des sich weiterentwickelnden Staates geblieben sei. Nur da, wo es einen einzigen Verband gibt, würde bei der Not-

<sup>1)</sup> Die Priorität des Rechtes behaupten jetzt noch z. B. Kohler, Zeitschrift für vergleichende Rechtswissenschaft, VIII (1887), S. 323; Haenel, Studien zum deutschen Staatsrecht, II, S. 217. Die gleichzeitige Entstehung von Recht und Staat lehrt Gierke, Zeitschr. f. d. gesamte Staatswissensch., XXX, 1874, S. 179 ff.

wendigkeit sozialer Organisation für Dasein und Aufrechterhaltung der Rechtsordnung der Staat einzige Quelle des Rechtes oder doch der Rechtsverwirklichung sein. Es bildet sich aber vielmehr alles Recht zunächst im engeren Verbande aus, um erst später den weiteren zu ergreifen. Das älteste Recht der abendländischen Kulturvölker hat sich in der engeren oder weiteren Familie entwickelt, sowie auch die mit der Bildung aller Verbände anfänglich innig verknüpfte Religion zuvörderst Familienkult ist und sodann zum Stammeskult fortschreitet<sup>1</sup>). Das öffentliche Recht hat in der Epoche der Entstehung des über die primitiven Bildungen hinausgehenden Staatswesens der arischen Völker mehr den Charakter des Bundesrechtes einer Mehrheit von Familien, deren Autonomie auf den nicht bundesrechtlichen Gebieten fortdauert<sup>2</sup>). Ebenso verhält es sich aber später mit den Gliedern komplizierter Wo der Staat aus Stämmen, sei es gleichberechtigten oder unterworfenen, zusammengesetzt ist, da wird in der Regel den Gliedern ein weitgehendes Mass selbständiger Rechtsbildung überlassen. Die alten und neuen Weltreiche konnten und können sich nur dadurch behaupten, dass unterworfenen Völkern ihr eigenes Recht in einem bestimmten Umfange verbleibt. Zeiten schwach entwickelter Staatsgewalt findet in alten und neuentstehenden Verbänden im Staate ein reicher Prozess der Rechtsbildung und Rechtsverwirklichung statt. Im Staate ist aber stets eine Tendenz vorhanden, alle Machtmittel untergeordneter Verbände in sich aufzusaugen, und der so entstehende Prozess endet damit, dass der Staat schließlich zum alleinigen Inhaber der Herrschergewalt wird. Dadurch wird zwar nicht die gesamte Rechtsbildung, wohl aber der rechtlich geordnete Rechtsschutz Sache des Staates. Die Gerichtsgewalt geht ausschließlich in seine Hände über, und alle Gerichtsbarkeit ist daher zuletzt entweder ihm zugehörig oder von ihm geliehen. Damit wird es endlich des Staates Recht, alles innerhalb seiner Grenze geltende Recht zu regulieren, so dass im modernen Staate alles Recht in staatlich geschaffenes und staatlich zugelassenes Recht zerfällt.

Auch heute gibt es eine Fülle von Verbänden, die sich unabhängig vom Staate ihr Recht setzen, so die Kirchen und alle

<sup>1)</sup> Vgl. für die Verhältnisse der Arier H. S. Maine, Ancient Law, 14 ed., p. 166 ff.

<sup>\*)</sup> F. de Coulanges, p. 127 ff.

Gattungen von Vereinen 1). Diesem nichtstaatlichen Rechte stehen auch jene rechtlich nicht geordneten, nicht unter den Begriff des Rechtszwanges zu subsumierenden sozialen Garantien in größerem oder minderem Umfange zur Seite. Allein der auch solches Recht zu verwirklichen bestimmte Rechtszwang steht als Ausfluß der Herrschergewalt ausschließlich dem Staate zu. Daher kann das Verbandsrecht den Verbandsmitgliedern gegenüber nur kraft staatlicher Verleihung oder Anerkennung in Form der Autonomie den Charakter objektiven Rechtes annehmen, und nur durch des Staates Willen kann das Verbandsrecht auch ihm gegenüber den Charakter objektiven Rechtes, d. h. den eines Teiles der staatlichen Rechtsordnung selbst, erhalten. Die Schöpfung objektiven Verbandsrechtes ist heute ausschließlich Sache des Staates geworden.

3. Die Bindung des Staates an sein Recht.

Die Rechtsordnung des Staates ist Recht für die ihm Unterworfenen. Ist sie aber auch Recht für den Staat selbst?2)

Ausgehend von dem Satze, dass der Staat jede Rechtsnorm von Rechts wegen zu ändern vermöge, behaupten auch heute noch viele, dass der Staat selbst durch sein Recht nicht verpflichtet werden könne. Im öffentlichen Recht seien zwar Imperative an die Staatsorgane vorhanden, der Staat selbst aber könne sich nichts befehlen.

<sup>1)</sup> Über das Kirchenrecht vgl. meine näheren Ausführungen System, S. 259 ff. Die Selbständigkeit des Kirchenrechtes zutreffend hervorgehoben von U. Stutz, Die kirchliche Rechtsgeschichte, 1905, S. 11, 37 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Für Seidler, Jur. Kriterium, S. 44, existiert dieses Problem nicht, weil er den Spuren Gierkes folgend annimmt, dass der Staat mit und in dem Rechte geboren ist und nur fortdauernd im Rechte leben kann. Dem widersprechen die gewaltigen Revolutionen und gewaltsamen Staatenbildungen der Neuzeit von Grund aus, die sich mit jenem Lehrsatz gewis nicht erklären lassen. An der geschichtlichen Realität zerschellen alle derartigen Spekulationen, die eine der schwierigsten Fragen der Rechtslehre beiseite schieben, aber nicht lösen. Zudem bezeichnet Seidler, S. 41 das Recht als von der Staatsorganisation mit der Kraft ihres Willens erfüllt, die vermöge ihrer Autorität dessen Beobachtung besiehlt. Dieses entwickelte Recht ist es sicherlich niemals, unter dem der Staat steht; was Seidler im Auge hat, ist ein psychisches Verhalten, das noch nicht Recht ist, sondern erst durch den vielleicht durch rechtlose Gewalt entstandenen Staat Recht werden kann.

Um die aufgeworfene Frage zu lösen, muß man die dürftigen Werkzeuge juristischer Handlangerarbeit, die allerdings manche, die sich mit diesem Problem beschäftigen, allein zu handhaben verstehen, beiseite legen 1). Sie ist, um den von mir vorgeschlagenen Ausdruck zu gebrauchen, metajuristischer Natur 2). Allein von der befriedigenden Antwort auf sie hängt die Möglichkeit alles öffentlichen Rechtes und damit alles Rechtes überhaupt ab.

Ziehen wir zunächst die Konsequenz der Lehre, die den Staat durch sein Recht für ungebunden und unbindbar erklärt.

Aus ihr ergibt sich, dass das, was dem Untertan, sei es der einzelne als Individuum, sei es als Träger einer staatlichen Organisation, als Recht erscheint, für den Staat selbst kein Recht ist. Wechselt man die Stellung und blickt von den Höhen des Staates auf die Tiefen des Rechtes hinab, so sieht man — nichts. Alles Recht ist für den Staat Nicht-Recht, ein juristisches Nichts, das ihm selbst fremd ist und fremd bleibt, das er aber

<sup>1)</sup> Es sei hier auch auf die fortwährend von Neueren, jetzt auch namentlich in der französischen Literatur, viel diskutierten Ausführungen über die staatliche Selbstverpflichtung in meinen früheren Werken verwiesen. Sie findet fortdauernd energische Anhänger. Die neuere Polemik gegen sie kommt jedoch nicht über den von mir bereits eingehend (Die rechtliche Natur der Staatenverträge, S. 9 ff.) gewürdigten, an der Oberfläche des Problems stehenden naturrechtlichen Einwand der Unmöglichkeit einer Selbstbindung der als streng isoliert gedachten Staatspersönlichkeit hinaus. Neuere sehr eingehende Kritiken bei Duguit, L'État, I, p. 110 ff., und bei Hold v. Ferneck, S. 186 ff. Letzterem zufolge ist (S. 73 ff.) die ethische Macht dem einzelnen etwas von außen Kommendes und jede Pflicht mit Zwang verbunden, daher jede Pflicht ein fremdes Gebot sei. Von diesem die sittliche Autonomie und daher jede Ethik in höherem Sinne verwerfenden Standpunkt gibt es natürlich keine wie immer geartete Selbstverpflichtung. Aber auch ebensowenig irgend andere Begründungen der letzten ethischen und rechtlichen Probleme als auf fatalistische Unterwerfung unter eine fremde göttliche oder physische Übermacht, Begründungen, die ja so oft versucht wurden und stets misslungen sind. Vgl. auch die treffenden Bemerkungen von M. E. Mayer, Rechtsnormen und Kulturnormen, 1903, S. 35 N. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Vgl. Die rechtliche Natur der Staatenverträge, S. 3, N. 3. Dass die Selbstbindung des Staates nur den letzten rechtlichen Grund seiner Gebundenheit, keineswegs aber deren letzte reale Ursache darstellt, habe ich daselbst S. 14 ff. ausführlich dargelegt. Die der Jurisprudenz gesteckten Grenzen sind durchaus nicht mit denen der Wissenschaft überhaupt identisch!

seinen Untertanen aufzwingt und damit für diese zum Recht erhebt.

Solche Auffassung kann folgerichtig nur auf dem Boden einer starr theokratischen Rechtsordnung durchgeführt werden. Nur ein Gott oder ein gottähnlich verehrter Monarch vermag seinen unerforschlichen, stets veränderlichen Willensschluß zur schlechthin von jedem, nur nicht von ihm selbst, anzuerkennenden Norm des Handelns zu erheben.

Ganz anders aber verhält es sich da, wo der Staat nach festen, nur in rechtlichen Formen entstehenden und abänderlichen Rechtsregeln verfährt. Solche Regel enthält einmal die Bindung der Staatsorgane an sie. Damit allein ist aber die Tätigkeit des Staates selbst gebunden, indem staatliche Organtätigkeit Staatstätigkeit selbst ist, ja andere Staatstätigkeit als die durch Organe vermittelte überhaupt nicht existiert. Solche Regel enthält aber auch die Zusicherung an die Untertanen, dass die Staatsorgane verpflichtet sind, ihr gemäss zu verfahren. Das Strafrecht ist nicht nur Anweisung für den Richter, das Finanzrecht nicht bloß Instruktion für den Steuerkommissar, sondern enthält zugleich auch die Zusicherung an die Untertanen, dass nur diesen Gesetzen gemäß verfahren werde. Alle Normen begründen die Erwartung, dass sie, solange nicht ein rechtmässiger Aufhebungsgrund vorliegt, unverbrüchlich werden gehandhabt werden. In diesem Vertrauen auf die Unverbrüchlichkeit der Rechtsordnung wurzelt nicht zum geringen Teil. die für jeden einzelnen notwendige Berechenbarkeit seiner Handlungen und ihrer Folgen; sie ist eine nicht zu umgehende Bedingung stetiger Kulturentwicklung, da sie allein das soziale Vertrauen schafft, ohne welches der Verkehr zwischen Menschen sich kaum über niedrige Anfänge zu erheben vermag 1).

Es liegt nun in jedem Rechtssatz zugleich die Zusicherung an die Rechtsuntertanen verborgen, dass er für die Dauer seiner Geltung auch den Staat selbst verpflichte. Der Befehl an seine Organe, den Rechtssatz zu handhaben, ist nicht reine Willkür

<sup>1)</sup> Die Lehre Jherings, Zweck im Recht, I, S. 337 f., dass die Rechtsnormen sich formell nur an die Staatsorgane wenden, würde zu dem Resultat führen, dass sie als blos innerhalb der Staatsorganisation wirksam, überhaupt nicht Recht erzeugen. Dagegen treffend Merkel, Ges. Abhandlungen, II, 1899, S. 586, und in eingehender Ausführung M. E. Mayer, a. a. O. S. 38 ff.

des Staates, wie die gegenteilige Theorie, will sie konsequent sein, behaupten muß, sondern Erfüllung einer Pflicht. Der Staat verpflichtet sich im Akte der Rechtsschöpfung, wie immer dieses Recht entstehen möge, gegenüber den Untertanen zur Anwendung und Durchführung des Rechtes.

Solche Bindung des Willens an die von ihm einseitig abgegebene Erklärung ist schon dem Privatrecht nicht fremd. Dass das Versprechen, auch wenn es nicht von anderer Seite angenommen ist, Verpflichtungsgrund sein kann, ist von alters her anerkannt<sup>1</sup>). Einseitige Willensbildung aber ist die Form, durch die allein die Grundlagen von Rechtsverhältnissen zwischen einem Verband und seinen Gliedern geschaffen werden können. Man muß dabei keineswegs sofort an den Staat denken. Jeder Verein erlässt durch satzungsmäsigen Beschluß, also einseitig Normen für seine Mitglieder, dadurch nicht nur diese, sondern sich selbst bindend. Von solchen Verbänden unterscheidet sich der Staat nur dadurch, dass die Rechtsordnung, die ihn an seine Willenserklärung bindet, seine eigene Ordnung ist.

Erst durch die also gewonnene Erkenntnis ist die Vorstellung von Rechten und Pflichten des Staates möglich. Wer sie verwirft, der vermag nur Macht-, aber keine Rechtsverhältnisse zwischen Staat und einzelnen anzuerkennen.

Die juristische Konstruktion der also sich ergebenden staatlichen Rechtsverhältnisse ist an anderer Stelle durchzusühren.

<sup>1)</sup> Selbst das klassische Recht hat die verpflichtende Kraft der pollicitatio und des votums (vgl. D. de pollicit. 50, 12) anerkaunt, trotzdem sie seiner Grundauffassung von der Entstehung obligatorischer Verhältnisse aus Willenserklärungen widersprach. Dass aber die im modernen Rechte in großem Umfange vorhandene Möglichkeit der Verpflichtung durch einseitiges Versprechen in keiner Weise unlogisch sei, hat Siegel, Das Versprechen als Verpflichtungsgrund im heutigen Recht, 1873, S. 45 ff., eingehend dargetan. Zurückzuweisen ist der formalistische Einwand, dass die Verpflichtung des einzelnen auf höherem Willen der staatlichen Rechtsordnung beruhe und daher für die Möglichkeit staatlicher Selbstverpflichtung nichts beweise. Es handelt sich vielmehr um den Nachweis, dass Bindung einer Person an ihre einseitige Erklärung unseren Rechtsüberzeugungen keineswegs widerspricht, die, wie ausdrücklich hervorgehoben, die tiefste und höchste Quelle allen Rechtes auch für den Staat sind und daher das Fundament der Erkenntnis von Rechten und Pflichten des Staates selbst bilden.

Hier ist vielmehr ausschließlich ihre sozialpsychologische Grundlage näher nachzuweisen.

Der letzte Grund alles Rechtes liegt in der nicht weiter ableitbaren Überzeugung seiner Gültigkeit, seiner normativen motivierenden Kraft. Die oben angegebenen drei Merkmale des Rechtes treffen in dem Punkte zusammen, daß es sich bei ihnen stets um Normen handelt. Norm ist aber niemals etwas bloß von außen Kommendes, sondern muß stets die auf einer Eigenschaft des Subjektes ruhende Fähigkeit besitzen, von diesem als berechtigt anerkannt zu werden. Darum ist es schließlich eine von der gesamten Kulturanlage eines Volkes bedingte Überzeugung, ob etwas, das den Anspruch erhebt, Norm zu sein, in einem gegebenen Zeitpunkt diesen Charakter wirklich besitzt.

Es kommt daher hier in letzter Linie darauf an, ob nach der Anschauung einer bestimmten Zeitepoche der Staat selbst durch seine abstrakten Willenserklärungen gebunden ist oder nicht, und, wenn er gebunden ist, in welchem Masse solche Bindung besteht. Diese Frage ist aber eine historische, mit keiner allgemein gültigen Formel zu lösende. Nur das eine kann mit Sicherheit behauptet werden, dass im modernen Staate die Überzeugung von der Bindung des Staates durch sein Recht in stetig wachsendem Masse hervortritt. Dies lässt sich klar an einer wichtigen Erscheinung nachweisen, die geraume Zeit hindurch geleugnet oder doch mit den Mitteln juristischer Erkenntnis nicht erfasst werden konnte und daher lange nur naturrechtliche Erklärungsversuche erzeugte. Ausgangspunkt dieser nachweisbaren Entwicklung ist der von den Absolutisten energisch vertretene Satz, dass jeder Akt der höchsten Staatsgewalt seinem Wesen nach rechtmässig sei, so dass sie selbst niemals ein Unrecht begehen könne. Ihm entsprach die Praxis, und zwar nicht nur in den absoluten Monarchien. Höchst bezeichnend für die ursprüngliche Anschauung von der Schrankenlosigkeit der Staatsgewalt ist die englische Institution der bill of attainder und der bill of pain and penalties 1), wie sie im 17. und 18. Jahrhundert häufig zur Anwendung kam. Gelang es in politisch bedeutsamen

¹) Die erste verhängte Todes-, die zweite eine geringere Strafe, vgl. die betreffenden Artikel in Whartons Law-Lexicon, 6th ed., 1892. Näheres über diese Gesetze bei Blackstone, Commentaries, IV, p. 450 ff.; Fischel, Die Verfassung Englands, 2. Aufl., 1864, S. 458 ff. u. H. Cox, The Institutions of the English Government, 1863, p. 227 ff., 465 ff.

Fällen nicht, eine missliebige Person im ordentlichen Rechtsweg zu verurteilen, so passierte - pro re nata, wie die englischen Juristen sich ausdrücken - eine Strafbill, die oft zugleich das zu bestrafende Verbrechen schuf, das Parlament und wurde hierauf, mit der königlichen Sanktion versehen, zur Ausführung gebracht 1). Häufig wurde der zu Verurteilende nicht einmal vom Parlamente vernommen 2). Diese Äußerungen parlamentarischer Omnipotenz sind in England formell niemals abgeschafft worden, und wenn sich auch vereinzelte Stimmen gegen sie erhoben hatten, so ist doch von juristischer Seite ihre Zulässigkeit früher nicht bestritten worden<sup>8</sup>). Es unterliegt aber wohl keinem Zweifel, dass heute eine derartige Bill als ungeheuerlicher Rechtsbruch betrachtet werden würde, als Missbrauch der Rechtsformen. nicht eben blos als ein ius iniquum. Solche Gesetze verstolsen nach heutiger Rechtsanschauung gegen anerkannte Rechtsgrundsätze, die dem englischen Recht als Basis dienen; sie stehen in Widerspruch mit dem Teil des common law, von dem die Engländer oft behauptet haben, dass es selbst durch Parlamentsstatut nicht geändert werden könne. Die Amerikaner haben dieser modernen Rechtsüberzeugung dadurch Ausdruck gegeben, dass sie das strikte Verbot der Strafbills in ihre Verfassung aufgenommen haben 4).

Solche Fälle lehren selbst den Widerstrebenden deutlich, dass auf einer höheren Stufe der Rechtsentwicklung sogar auch die rechtschaffende Tätigkeit des Staates rechtlich gewertet werden kann. Der Akt der Rechtsschöpfung, selbst wenn das also Geschaffene rechtsbeständig ist und bleibt, kann einen Rechtsbruch

<sup>1)</sup> Der berühmteste Fall einer bill of attainder ist der, durch welche der Earl of Strafford 1640, nachdem die Gemeinen die gegen ihn erhobene Strafanklage zurückgezogen hatten, zum Tode verurteilt wurde. Der letzte Versuch einer bill of pain and penalties war gegen die Königin Karoline, die Gemahlin Georgs IV. (1820), aus Anlass von dessen Ehebruchsklage, gerichtet. Sie wurde aber, nachdem sie das zuerst mit ihr befaste Oberhaus bereits passiert hatte, zurückgezogen, ehe das Unterhaus in die Lage kam, sie in Verhandlung zu nehmen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Namentlich unter Heinrich VIII., in dessen Hand die von gefügigen Parlamenten beschlossenen bills of attainder furchtbare Waffen bildeten.

<sup>8)</sup> Noch Cox, p. 392, behandelt sie als in Kraft befindliches Rechtsinstitut.

<sup>4)</sup> Const. of the U. St., Art. I, sect. IX, 3.

in sich schließen. Jedes verfassungswidrige Gesetz in den Staaten, die dem Richter kein Prüfungsrecht der Gesetze auf ihre materielle Verfassungsmäßigkeit zugestehen, ist ein weiteres Beispiel hierfür<sup>1</sup>). Nicht minder sind andere höchste Staatswillensakte, wie das rechtmäßige, aber rechtswidrig gefaßte, nicht revisionsfähige Urteil, rechtlicher Be- und Verurteilung fähig, obwohl sie nicht imstande sind, die Rechtsfolgen solchen Urteils zu ändern, und damit einen neuen Beweis für jene merkwürdige Grundtatsache des Rechtslebens bieten, daß Unrecht Recht zu erzeugen vermag.

Der Gedanke der Bindung des Staates an sein Recht hat bei der Aufstellung der modernen Verfassungsurkunden seine bedeutsame Rolle gespielt. Nicht nur durch die Festsetzung fester Normen für die Äußerungen des Staatswillens, sondern vor allem durch die Aufstellung "garantierter" Rechte des Individuums suchen sie den Staat selbst in seiner legislatorischen Allgewalt einzudämmen. Diese Garantie wurde gedacht als in der Zusicherung der Unabänderlichkeit der also geschützten Rechte bestehend.

Es ist an dieser Stelle nicht zu untersuchen, inwieweit die Unveränderlichkeit gerade der Grundrechte durch jene verfassungs. mäßigen Garantien praktische Bedeutung besitzt. Wohl aber war von jeher und ist heute unzweifelhaft in umfassenderem Maße in dem Rechte der Kulturvölker ein Grundstock vorhanden, der jeder gesetzgeberischen Willkür entzogen ist. Das ist der Niederschlag der gesamten geschichtlichen Entwicklung eines Volkes, wie er als bleibende Bedingung von dessen ganzem historischen Dasein sich in den rechtlichen Institutionen konstant ausprägt. Die Grundlagen des Strafrechtes z. B. sind in großem Umfang feststehend, die Verpönung schwerer Angriffe auf die wichtigsten Rechtsgüter nicht von dem Belieben des Staates abhängig. Die Straflosigkeit des Mordes auszusprechen, liegt wohl außerhalb der realen gesetzgeberischen Möglichkeit. Täte ein

<sup>1)</sup> Die praktisch bedeutsamsten Fälle dieser Art wären Spezialgesetze, die einer allgemeinen verfassungsmäßigen Rechtsregel zuwiderlaufen. Also namentlich individuell bestimmte Enteignungen ohne Gewährung voller Entschädigung, z. B. bei zwangsweiser Verstaatlichung einer Eisenbahn oder gegen bestimmte Personen oder Klassen gerichtete Güterkonfiskationen, wie sie von extremen politischen Parteien in erregten Zeiten vorgeschlagen werden.

Gesetzgeber dennoch Derartiges, so würden sofort andere, von ihm nicht zu beherrschende Kräfte in ungeordneter Form die Funktion der Strafe erfüllen.

Verlässt man daher den rein formal-juristischen Standpunkt, auf dem mit der Hilfsvorstellung einer schlechthin allmächtigen und unfehlbaren Staatsgewalt operiert wird, so ergibt sich eine Scheidung alles Rechtes in konstante oder doch nur sehr langsam umzubildende und variable Bestandteile. Diese Konstanten sind aber in dieser Eigenschaft gemäs der ganzen Kulturlage eines Volkes ausdrücklich oder stillschweigend anerkannt und bilden damit einen rechtlichen Masstab für die Beurteilung auch der formal unanfechtbaren Staatswillensakte. Daher kann ein Gesetz oder ein rechtskräftiger irrevisibler Richterspruch als unrecht, nicht nur als ungerecht gewertet werden. Ferner ist damit auch eine Richtschnur de lege ferenda gegeben, wie denn heute jene Schulansicht von der schlechthin ungebundenen gesetzgebenden Gewalt trotz der Überzeugung weitestgehender legislatorischer Freiheit bei den gesetzgeberischen Faktoren selbst sicherlich nicht vorhanden ist. Endlich ist damit überhaupt erst die Möglichkeit staatlicher Pflichten begründet, eine Vorstellung, die von der noch immer fortwirkenden absolutistischen Staatsauffassung aus, will man konsequent sein, energisch zurückgewiesen werden muß.

#### 4. Der Staat und das Völkerrecht.

Die für die ganze Auffassung des modernen Staates grundlegende Anschauung von seinem Verhältnis zum Rechte wird vollendet durch die Lösung des Problems, welches das jüngste Glied der Rechtsordnung, das Völkerrecht, der Erkenntnis darbietet.

Die Staaten der altorientalischen und antiken Welt haben trotz mancher, namentlich durch die Bedürfnisse des internationalen Verkehrs hervorgerufenen Ansätze es nie zu einem Völkerrecht gebracht, wenn auch Wort und Begriff den Römern geläufig waren. Schon indem von der antiken Staatslehre dem Staate zuerst von den größten hellenischen Denkern Autarkie zugeschrieben und sodann in der stoischen, von den Römern bereitwillig angenommenen Lehre der Weltstaat als die dem Staatsbegriffe entsprechende Verwirklichung behauptet wird, kann die Möglichkeit einer Rechtsordnung für die Staaten selbst der alten Welt nicht zum Bewußtsein kommen. Erst in der durch eine

Staatenwelt, die im Mittelalter zur Einheit der Kirche zusammengefalst war, tritt zu Beginn der neueren Zeit, in bedeutenderem Malse seit dem westfälischen Frieden, in ungeahnter Ausdehnung aber erst im abgelaufenen Jahrhundert, die Idee und das Bewulstsein eines Völkerrechtes auf. Dieses Völkerrecht ist das Recht, welches die Staaten in ihren internationalen Beziehungen bindet, also ein Recht, das dem nach außen handelnden Staat als objektives Recht entgegentritt.

Über Möglichkeit und Dasein des Völkerrechtes ist viel gestritten worden. Selbstverständlich wird es von denjenigen, die ausschließlich mit den alten zivilistischen Schablonen an das Problem herantreten, verworfen. Die letzte Entscheidung über sein Dasein liegt aber bei den Gemeinwesen, für welche es gelten soll, bei den Staaten. Erkennen diese das Völkerrecht als für sie bindend an, dann ist bei der psychologischen Natur alles Rechtes die feste Basis für seine Existenz gegeben. Dass diese Anerkennung aber von seiten der Mitglieder der Staatengemeinschaft vorhanden ist, darüber kann heute kein Streit mehr herrschen 1).

Aber nicht nur die Grundlage, auch die Gesamtheit der anderen Merkmale des Rechtes sind beim Völkerrecht gegeben. Der wesentliche Unterschied des Völkerrechts von dem Staatsrechte liegt darin, dass in jenem keine Verhältnisse der Überund Unterordnung reguliert werden, es vielmehr ein Recht zwischen Koordinierten ist. Und zwar sind die das Völkerrecht setzenden Autoritäten und zugleich die von ihm verpflichteten Subjekte die Staaten selbst. In deren gegenseitigen Beziehungen hat zuerst, wie auf anderen Rechtsgebieten, das historische Element des Rechtsbegriffes seine Wirkung geäußert. Das Faktum der Beobachtung von Regeln im internationalen Verkehr hat zu der Vorstellung ihrer rechtlich verpflichtenden Kraft geführt. Hinzugetreten sind sodann ausdrückliche Vereinbarungen von Rechtsregeln durch die Staaten, durch welche sie den Forderungen der rationalen rechtschaffenden Kräfte de lege ferenda stattgebend, die Weiterbildung der internationalen Rechtsordnung gefördert

<sup>1)</sup> Vgl. die näheren Ausführungen in meinen früheren Arbeiten: Die rechtl. Natur der Staatenverträge, S. 46 ff., und System d. subj. öff. R., S. 296 ff. Aus der neuesten Literatur übereinstimmend Ullmann, a. a. O. S. 3, und v. Liszt, a. a. O. S. 3, Heilborn in Kohlers Encyklopädie II, S. 978.

haben 1). Auch die notwendigen Garantien mangeln dem Völkerrecht nicht. Der rechtlich geordnete Zwang ist zwar, da keine höhere Macht über den Staaten sich erhebt, ausgeschlossen, allein derselbe Mangel eignet, wie gezeigt, notwendig auch wichtigen Partien der inneren Rechtsordnung, ohne ihnen den Rechtscharakter zu benehmen. Die anderen Garantien sind aber für einen großen Teil der völkerrechtlichen Ordnung um so bedeutsamer. Die auf Völkerrecht beruhende einzelstaatliche Rechtshilfe, Rechtspflege und Verwaltung ist durch das gemeinsame Interesse der Staaten auf das höchste gewährleistet. genannte internationale Verwaltung funktioniert mit der größten Sicherheit, und aus ihrer Praxis können schwerlich viele Argumente gegen die Existenz des Völkerrechtes gewonnen werden. Aber auch die Machtverhältnisse der Staaten sowie die öffentliche Meinung, die sich in den Ansichten der Staatsmänner, der Parlamente, der Presse kundgibt, bilden, allerdings viel weniger sicher wirkende, immerhin aber nicht ganz zu ignorierende Garantien des Völkerrechtes. Da, wo Beobachtung des Völkerrechtes mit der Existenz des Staates in Konflikt kommt, tritt hingegen die Rechtsregel zurück, weil der Staat höher steht als jeder einzelne Rechtssatz, wie ja schon die Betrachtung der innerstaatlichen Rechtsverhältnisse gelehrt hat: das Völkerrecht ist der Staaten, nicht aber sind die Staaten des Völkerrechtes wegen da.

<sup>1)</sup> Ausschliesslich auf die Vereinbarung zwischen den Staaten sucht Triepel, Völkerrecht und Landesrecht, S. 63 ff., das Völkerrecht zu begründen. Bei solcher Auffassung hängt aber das ganze Völkerrecht in der Luft. Das Dasein einer völkerrechtlichen Ordnung selbst, die erst allen Vereinbarungen Kraft verleiht, kann doch nicht, wie Triepel selbst zugibt, wieder auf Vereinbarung gegründet sein. Der Beginn völkerrechtlicher Ordnung kann aber keineswegs mit der primären Schöpfung neuen Staatsrechtes bei einer Staatengründung in Parallele gestellt werden, denn in solchen Fällen sind die die grundlegende Rechtsüberzeugung bildenden Menschen bereits durch eine staatliche Rechtsordnung hindurchgegangen, sie wenden auf die neue Ordnung einfach analoge, als solche bereits einmal gegolten habende Rechtssätze an, die nunmehr von neuem auch formalen Rechtscharakter Woher aber soll die ursprüngliche Überzeugung stammen, dass die Ordnung zwischen den Staaten nicht bloss Verkehrssitte, Staatsmoral, Staatsegoismus oder sonst eine nicht rechtliche Erscheinung ist? Wer das juristisch so spröde Völkerrecht juristisch behandeln will, der darf es nicht, wie Triepel tut, als gegeben voraussetzen, sondern muss zunächst sein Dasein eingehender begründen.

Die Litcken jedoch, die bereits das Staatsrecht aufgewiesen hat, sind dem Völkerrechte in noch viel größerem Umfange zu eigen, weil das System des Völkerrechtes noch viel weniger der Geschlossenheit fähig ist als das des Staatsrechtes. Wenn jedes Rechtsgebiet Teile hat, die auf Kompromissen streitender Mächte beruhen, so hat gerade die Fortbildung des Völkerrechtes zur Voraussetzung die Möglichkeit eines Widerstreites der Staaten, als dessen Resultat neues Recht erscheint. Die durch Rechtssätze nur in geringem Masse einschränkbare auswärtige Politik bezeichnet das weite Gebiet, auf dem die faktische Macht entscheidet und die Interessen der verschiedenen Staaten Kämpfe aller Art, nicht etwa blos kriegerische, führen, miteinander Waffenstillstände eingehen, untereinander sich auf kürzere oder längere Dauer verbinden. Aber nicht nur die wechselnden Interessen des Tages, auch die Entwicklungsbedingungen der Staaten und Völker verlangen es, dass dem Kampfe neuer Ideen und neuer politischer Gestaltungen um Verwirklichung und Dasein Raum gelassen werde. Eine lückenlose, jeden Streit durch bereitstehende Rechtsregeln entscheidende zwischen- oder gar überstaatliche Ordnung würde bei der heutigen Weltlage und in absehbaren Zeiten das Ungesunde, das Veraltete und Überlebte in der Staatenwelt konservieren und damit jeden gedeihlichen Fortschritt unmöglich machen. Man denke nur an die großen Kriege in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Wären diese geschichtlichen Kämpfe, für deren Beurteilung kein Rechtssatz vorhanden war, durch irgend eine Rechtsnorm und irgend einen Richter zu schlichten gewesen, so hätte der Spruch nur zugunsten des Bestehenden als des Rechtmässigen ausfallen können, und Deutschland und Italien wären geographische Begriffe geblieben, die neuen Staaten der Balkanhalbinsel wären weiterhin türkische Provinzen, die spanische Misswirtschaft auf Kuba und den Philippinen ware erhalten geblieben!

Wenn nun aber auch das Völkerrecht formell auf dem Willen der Einzelstaaten ruht und von ihm seine rechtliche Sanktion erhält, so entspricht es doch materiell einem Etwas, das über den Einzelstaat hinausgeht. An diesem Punkte zeigt sich die Verbindung von Gesellschaftslehre und Völkerrecht. Da, wie oben näher ausgeführt, die gesellschaftlichen Interessen vielfach weit über den Einzelstaat hinausreichen und die Staaten selbst als soziale Bildungen Gesellschaftsgruppen bilden, so wirkt

den wesentlichen Inhalt des internationalen Rechtes aus. Die nationalen oder einzelstaatlichen Gegenströmungen gegen die internationale Gesellschaft sind aber so stark, das sie nur ein Nebeneinanderbestehen der Staaten, keine Organisation der Staatengemeinschaft hervorgerusen haben, von Gelegenheitsorganisationen und engeren Staatenverbindungen innerhalb der umfassenden Gemeinschaft abgesehen. Die Staatengemeinschaft ist daher rein anarchischer Natur, und das Völkerrecht, weil einer nichtorganisierten und daher keine Herrschermacht besitzenden Autorität entspringend, kann füglich als ein anarchisches Recht bezeichnet werden, was zugleich seine Unvollkommenheiten und Mängel erklärt.

Der klare Blick in die Zukunft ist uns verwehrt. Überblicken wir aber die gewaltigen Fortschritte, die dieses anarchische Recht in der neuesten Zeit gemacht hat, dann scheint die Entwicklung dennoch dem für uns allerdings in unendlicher Ferne liegenden, in der Realität der Dinge vielleicht niemals ganz zu erreichenden Ziele zuzustreben, auf das Kant hingedeutet hat: "Das größte Problem für die Menschengattung, zu deren Auflösung die Natur ihn zwingt, ist die Erreichung einer allgemeinen, das Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft" 1).

<sup>1)</sup> Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. WW., herausgegeben von Rosenkranz, VII, S. 323.

## DRITTES BUCH.

# ALLGEMEINE STAATSRECHTS-LEHRE.



#### Zwölftes Kapitel.

### Die Gliederung des öffentlichen Rechtes.

Den Römern, die den scharfen Gegensatz von öffentlichem und Privatrecht aufgestellt haben 1), war das erstere ein in sich einheitliches, daher Staats- und öffentliches Recht bei ihnen ausschließlich durch dasselbe Wort ausgedrückt werden konnten. Die Entwicklung des modernen Rechtes hat jedoch eine reiche Gliederung des öffentlichen Rechtes zur Folge gehabt, die nur historisch zu begreifen ist. Ihr gemäß decken sich die Begriffe Staats- und öffentliches Recht nicht mehr. Jener ist vielmehr der engere Begriff, der dem letzteren eingeordnet ist 2).

<sup>1)</sup> Namentlich in der berühmter Stelle des Ulpian L. 2 D. de iust et iure 1, 1 und § 4 Inst. tit. 1, 1. Über die Geschichte des Begriffes des ius publicum und seine Mehrdeutigkeit bei den alten Schriftstellern vgl. jetzt E. Ehrlich, Beiträge zur Theorie der Rechtsquellen I, 1902, S. 159 ff.

<sup>2)</sup> Die Ausprägung des Begriffes des öffentlichen Rechtes als des weiteren, der das Staatsrecht als Teil in sich fasst, wurde einerseits durch die Sonderung der einzelnen Rechtsdisziplinen in der akademischen Lehre, anderseits durch die begriffliche Zergliederung des Rechtsstoffes von seiten der Naturrechtslehre angebahnt. Die neuere juristische Terminologie geht zurück auf Hugo (vgl. über diese Entwicklung die Darstellung von Ehrlich, S. 209 ff.). Von großer Wirkung ist auch die Kantische Rechtslehre gewesen, die das gesamte Recht in Privatund öffentliches Recht einteilt und das letztere in Staats-, Straf-, Völkerund Weltbürgerrecht gliedert. Erst unter dem Einflus Savignys (System des heutigen römischen Rechts I, S. 25 ff.) aber hat die neueste deutsche Staatsrechtswissenschaft seit Gerber die einzelnen Disziplinen des öffentlichen Rechtes als solche anerkannt und den anderen Rechtsgebieten gegenübergestellt. Im einzelnen walten indes selbst bis auf die Gegenwart manche Differenzen zwischen den verschiedenen Schriftstellern vor. Mit der Ausbildung des Staatsrechtes als eines in sich geschlossenen Teiles der Rechtsordnung ist Deutschland allen übrigen

Um das System des öffentlichen Rechtes zu begreifen, ist zuvörderst das Wesen des Privatrechts und sein Gegensatz zum öffentlichen zu erörtern.

Der Gegensatz von Privat- und öffentlichem Recht kann auf den Grundgedanken zurückgeführt werden, dass im Privatrecht die einzelnen als grundsätzlich Nebengeordnete einander gegentüberstehen, es daher die Beziehungen der einzelnen als solcher ordnet, während das öffentliche Recht Verhältnisse zwischen verschiedenen Herrschaftssubjekten oder die Organisation und Funktion der Herrschaftssubjekte und deren Beziehungen zu den der Herrschaft Unterworfenen regelt <sup>1</sup>).

Dieser Gegensatz ist aber kein absoluter. Beim Privatrecht tritt die Beziehung des Individuums zu einem anderen Individuum derart augenfällig hervor, dass der Gedanke nahe liegt, darin sein Wesen erschöpft zu sehen. Allein eingehendere Betrachtung ergibt, dass nicht das abstrakte, von allen sozialen Beziehungen isolierte Individuum Träger der Privatrechte ist, sondern das Gesellschaftsmitglied, das vom Staate als Persönlichkeit anerkannt ist. Alles Privatrecht ist daher Sozialrecht.

Damit sind die Versuche, zwischen Privat- und öffentlichem Recht ein Sozialrecht als selbständigen Rechtsteil einzuschieben oder das öffentliche Recht dem Sozialrecht unterzuordnen, zurückgewiesen<sup>2</sup>). Es kann sich bei dem einzelnen Rechtsverhältnis nur darum handeln, ob das individuelle oder soziale Interesse bei seiner Normierung durch das objektive Recht überwogen wird. Auch alle sozialen und daher auch die staatlichen Interessen

Nationen vorangegangen. In Frankreich ist erst im Laufe des 18. Jahrhunderts von dem "droit public" die Rede; England entwickelt im 19. Jahrhundert den Gedanken des "constitutional law", das sich keineswegs mit unserem Begriff des Staatsrechts deckt. Die Vorstellung eines ausgeprägten "public law" ist in den englischen Gedankenkreis erst in neuester Zeit vom Kontinent her eingedrungen, obwohl bereits Bacon, Works ed. Spedding I, p. 804, VII, p. 731 f., die römische Vorstellung von ius publicum vertieft hat und auch Blackstone (vgl. oben 8. 160 N. 1) die Rechtsverhältnisse in öffentliche und private scheidet.

<sup>1)</sup> Vgl. zum folgenden auch Jellinek, System der subj. öffentl. Rechte, Kap. IV u. ff.

Die diesen Gedanken ausführende Literatur angeführt System, S. 86, N. 1. Die Idee eines das Staatsrecht in sich befassenden Gesellschaftsrechtes ist bereits bei naturrechtlichen Schriftstellern zu finden. So z. B. bei Höpfner, Naturrecht des einzelnen Menschen, der Gesellschaften und der Völker, 2. Aufl. 1783, S. 124 ff.

lassen sich von individuellen gänzlich losgelöst nicht denken. Alle soziale und staatliche Tat kommt schließlich Individuen zugute oder soll dies wenigstens tun.

Alles Privatrecht ist nur möglich auf Grund der Anerkennung der individuellen Persönlichkeit, näher gefast durch Anerkennung bestimmter Qualitäten des einzelnen, vermöge deren er in den Stand gesetzt ist, in seinem Interesse die Staatsgewalt in Bewegung zu setzen. Alle Privatrechte sind mit einem öffentlichrechtlichen Anspruch auf Anerkennung und Schutz verbunden. Daher ruht das ganze Privatrecht auf dem Boden des öffentlichen Rechtes<sup>1</sup>).

Diese Erkenntnis lehrt a priori, wie schwer es sei, die Grenze zwischen Privat- und öffentlichem Recht im einzelnen Falle festzustellen. Der Staat und die öffentlich-rechtlichen Verbände sind nicht nur Träger öffentlicher Gewalt, sondern auch Wirtschaftssubjekte, die auch mit den jeder Persönlichkeit zustehenden Mitteln nicht herrschaftlicher Art Verwaltung üben. Es ist in erster Linie Sache ausdrücklicher Festsetzung der konkreten Rechtsordnung, die Grenze zwischen den Handlungen eines Verbandes als Herrschafts- und als privaten Wirtschaftssubjektes zu ziehen. Der Staat kann sich formell dem Privatrecht ganz oder in großem Umfange entziehen, anderseits aber sich ihm in weitergehender Weise unterwerfen, als es die Natur der von ihm eingegangenen Rechtsverhältnisse erfordert. die Grenze gezogen wird, hängt von der gesamten Entwicklung der Anschauungen eines Volkes über das Verhältnis des Staates zum Privatrecht ab. Der Staat als Subjekt von Vermögensrechten hat in den einzelnen Rechtssystemen eine ganz verschiedene Stellung. Über sie kann nur die Fiskuslehre eines jeden Einzelrechtes Auskunft geben.

Diese Fiskuslehre ist von der höchsten Bedeutung für die ganze Geschichte der Auffassung des Verhältnisses von Staat und Untertan<sup>2</sup>). Wo die Vorstellung des Fiskus als der Persönlichkeit des Staates in vermögensrechtlicher Beziehung überhaupt nicht vorhanden war, da hat es grundsätzlich keinen vermögensrecht-

<sup>1)</sup> Ius privatum sub tutela Juris Publici latet." Bacon, De augm. scient. VIII, 3 (Exemplum Tractatus de Justitia universali) Works I, p. 804.

<sup>\*)</sup> Über die Geschichte der Fiskuslehre vgl. O. Mayer, I, S. 47 ff.; Hatschek, Die rechtliche Stellung des Fiskus im Bürgerlichen Gesetzbuche, 1899, S. 24 ff.

lichen Anspruch des einzelnen an den Staat gegeben. So war es in England, wo nur ein Bitt-, kein Klagerecht gegen den Staat bestand, das später der Sache, aber nicht der Form nach gewährt wurde 1). In Deutschland hingegen wird der Fiskus als Subjekt von Privatrechten erklärt, daher dem Staate doppelte Persönlichkeit -- öffentliche und privatrechtliche -- zuerkannt, was die große praktische Bedeutung hat, daß, soweit das Privatrecht reicht, willkürliche Eingriffe des Staates in die individuelle Rechtssphäre ausgeschlossen sind. Heute ist nun aber die Überzeugung durchgedrungen, dass der Staat auch im Hinblick auf den Gegensatz von öffentlichem und Privatrecht eine einheitliche Persönlichkeit ist, der Fiskus daher nur eine besondere Richtung Hier ist denn mangels ausdieser Persönlichkeit bezeichnet. drücklicher Festsetzung das Hauptgebiet strittiger Grenzfälle, deren Problem lautet: Wann ist der Fiskus Subjekt und Objekt öffentlich-rechtlicher und wann privatrechtlicher Ansprüche?

Ist nun einerseits Privatrecht nur auf der Basis des öffentlichen möglich, so ist anderseits das öffentliche Recht dem Privatrecht gegenüber ganz selbständig.

Öffentliches Recht ist dasjenige, welches ein mit Herrschergewalt ausgerüstetes Gemeinwesen in seinen Beziehungen zu gleich- und untergeordneten Personen bindet.

Seine Möglichkeit und Bedeutung ist im vorigen Kapitel dargetan worden. Hier handelt es sich um nähere juristische Bestimmungen jener allgemeinen Sätze.

Eine Herrschergewalt wird dadurch zur rechtlichen, dass sie eingeschränkt ist<sup>2</sup>). Recht ist rechtlich beschränkte Macht. Die potentielle Macht des herrschenden Gemeinwesens ist größer als seine aktuelle. Durch Selbstbeschränkung gewinnt sie den Charakter der Rechtsmacht. Solche Selbstbeschränkung ist keine willkürliche, d. h. es ist nicht in des Staates Belieben gestellt, ob er sie überhaupt üben will. Durch den ganzen historischen

<sup>1)</sup> Durch das Institut der Petition of Right, die aber auch heute nur auf Grund eines königlichen Fiat bei den Gerichten anhängig gemacht werden kann. Vgl. Gneist, Das englische Verwaltungsrecht, 3. Aufl. 1883, I, S. 375; Hatschek, a. a. O., S. 42 f.

<sup>2)</sup> Das ist neuerdings verkannt von O. Mayer, I, S. 110 f., der dem Staate subjektive Rechte in wahrem Sinne abspricht, weil sie nichts anderes als Einzelerscheinungen der großen allgemeinen, dem Staate von Natur aus zustehenden Herrschermacht seien.

Prozess, der ihm vorangegangen, ist dem Staate Art und Mass dieser Beschränkung gegeben. Er hat innerhalb weiter Grenzen die formale Möglichkeit, die Art seiner Schranken zu bestimmen, das "Ob" der Schranke ist seiner Willkür entrückt.

Staatsgewalt ist daher nicht Gewalt schlechthin, sondern innerhalb rechtlicher Schranken geübte Gewalt und damit recht-Damit sind alle staatlichen Akte rechtlicher liche Gewalt. Wertung unterworfen. Nur da, wo außerordentliche Verhältnisse den Rechtszusammenhang selbst zerreißen oder aus Rechtsnormen eine Entscheidung konkreter Fälle nicht zu finden ist, tritt das Faktische an Stelle des Rechtlichen, um sodann selbst aber die Grundlage für die Bildung neuen Rechtes zu werden.

Die Einschränkung der staatlichen Herrschermacht erfolgt nach außen hin durch das Völkerrecht. Völkerrecht ist ausschliesslich das Recht zwischen Staaten, soweit sie voneinander unabhängig sind 1). Alle völkerrechtlichen Handlungen sind nämlich nur durch Akte des Imperiums möglich. So liegt z. B. in jedem Staatenvertrag, der zu Leistungen verpflichtet, eine Verpflichtung der Herrschergewalt selbst, die nur durch einen Akt des Herrschers vorgenommen werden kann. Denn der Staat disponiert, das begrenzte Gebiet seiner Privatwirtschaft ausgenommen, über alle seine Kräfte nur vermittelst seiner Herrschergewalt und kann daher nur durch diese Ansprüche erfüllen, die nicht rein privatrechtlicher Art sind. Selbst die kriegerischen Aktionen des Staates sind rechtlicher Wertung deshalb fähig, weil das im Kriege sichtbar zutage tretende Imperium heute nicht mehr schrankenlos geübte, sondern rechtlich begrenzte Gewalt ist.

Nach innen aber erfolgt die Einschränkung der Staatsgewalt durch das Staatsrecht im weiteren Sinne. Die Organisation der Staaten beruht auf Rechtssätzen. Sie bezeichnen einmal die Arten der Organe sowie ihre Berufungsordnung, sodann aber die Zuständigkeit der Organe. Mit dieser Zuständigkeit ist die Abgrenzung der staatlichen Tätigkeit von der individuellen verbunden. Recht und Pflicht der Subjizierten gegenüber der

<sup>1)</sup> Niemals zwischen Individuen; vgl. Jellinek, System, S. 312ff. Die von Kaufmann, Die Rechtskraft des internationalen Rechtes, 1899, S. 1 ff. entwickelte Lehre, die wiederum die Individuen zu internationalen Rechtssubjekten erheben will, entbehrt der gründlichen theoretischen Widerlegung der herrschenden Lehre, die nur durch den Nachweis der Existenz der civitas maxima geführt werden könnte.

Staatsgewalt ist der zweite Hauptgegenstand des Staatsrechtes. Das Staatsrecht im weiteren Sinne umfalst daher die Rechtssätze über die Organisation des Staates, die Zuständigkeit seiner Organe sowie die Festsetzung der Rechte und Pflichten der Subjizierten gegenüber dem Staate.

Aus diesem umfassenden Begriff des Staatsrechtes müssen aber bestimmte Teile losgelöst werden. Zum Staatsrecht im angegebenen Sinne zählt das gesamte Strafrecht. Es normiert das Recht des Staates zu strafen, die Pflicht des rechtskräftig Verurteilten, die Strafe auf sich zu nehmen, hat somit öffentliche Rechte und Pflichten zum Gegenstand. Nicht minder grenzt aber das Prozessrecht, das Zivil- und Strafverfahren, Rechte und Pflichten des den Staat repräsentierenden Richters und der Parteien ab; es steht außer allem Zweifel, das auch diese Rechtsgebiete gänzlich dem öffentlichen Rechte angehören.

Die relativ selbständige Stellung des Straf-, Zivilprozessund Strafprozessrechtes lässt sich nur historisch verstehen. Mit
Rücksicht auf ihre große Bedeutung für die auch vom absoluten
Staate anerkannte Privatrechtssphäre haben sie selbst in diesem,
trotzdem er sonst der Normierung öffentlichen Rechtes nicht günstig
war, gründliche Durchbildung erfahren. Die Notwendigkeit geregelten gerichtlichen Verfahrens und fester Strafgesetze war
niemals in Frage, selbst nicht in der Zeit, wo die Ansicht vorherrschte, dass es für die Staatsgewalt gegenüber dem Untertan
keine Grenze gebe. Es ist die Justiz mit der ihr zugewiesenen
Verwaltungstätigkeit, die, unter besondere Normen gestellt, eine
besondere Stelle im Rechtssysteme einnahm.

Bei dem inneren Zusammenhang aller Staatstätigkeiten ist aber eine strenge Sonderung der öffentlich-rechtlichen Disziplinen nach formalen Kategorien nicht streng durchzufthren. Kein System des Staatsrechts wird die Gerichtsorganisation, die Grundsätze über die Stellung des ordentlichen Richters unerörtert lassen können, wie denn auch die staatliche Disziplinarstrafgewalt, die Ministerverantwortlichkeit, das verwaltungsgerichtliche Verfahren, die auf gleichen oder doch analogen Prinzipien ruhen, wie die der Justiz zugehörenden Materien, im Systeme des Staatsrechtes im engeren Sinne erörtert werden müssen.

In neuester Zeit ist in ähnlicher Weise wie die Justiz die öffentliche Verwaltung Gegenstand einer publizistischen Sonderdisziplin geworden. Der Grund hiervon ist aber ein anderer als

bei der Justiz. Lange Zeit hindurch gewährte die staatliche Verwaltungstätigkeit nur geringes juristisches Interesse, sie war Gegenstand einer gemäß dem Prinzip der Zweckmäßigkeit, nicht dem des Rechtes forschenden Untersuchung. Mit der Ausbildung der Gesetzgebung auf dem Gebiete der Verwaltung seit Einführung der konstitutionellen Verfassungen, namentlich aber seit der Schaffung geregelter Rechtskontrollen der Verwaltung, ist der Rechtscharakter und damit die rechtliche Betrachtungsweise dieser staatlichen Tätigkeit energisch hervorgetreten. Nach dem Vorbilde Frankreichs hat sich entsprechend dem "droit administratif" auch in Deutschland seit R. v. Mohl die Disziplin des Verwaltungsrechtes ausgebildet, die aber erst seit den sechziger Jahren des 19. Jahrhunderts eingehende Pflege erfahren hat 1).

Eine scharfe Scheidelinie zwischen Staats- und Verwaltungsrecht lässt sich ebensowenig ziehen wie zwischen Staats- und Justizrecht. Der Unterschied beider ist ein quantitativer, kein qualitativer. Das Verwaltungsrecht umfasst die Lehre von dem die Verwaltung beherrschenden objektiven Rechte, von den Rechtsverhältnissen der Verwaltung und von den gegenseitigen Rechten und Pflichten des verwaltenden Staates und der Subjizierten 2).

<sup>1)</sup> Die deutsche Wissenschaft hat auf die italienische verwaltungsrechtliche Literatur bedeutenden Einfluss genommen, wie namentlich das große, noch unvollendete Sammelwerk von Orlando, Primo trattato completo di diritto amministrativo italiano, beweist. Unter deutschem Einfluss bricht sich aber auch die Erkenntnis der Existenz eines Verwaltungsrechtes in den angelsächsischen Staaten Bahn, und zwar von Amerika ausgehend, dessen Jurisprudenz in theoretischer Hinsicht hoch über der englischen steht. Gegen die Behauptung von Dicey, Introduction to the Study of the Law of the Constitution, 6. ed., London 1902, p. 322, dass es in den angelsächsischen Ländern kein Verwaltungsrecht gebe, vgl. die treffenden Ausführungen von Goodnow, Comparative Administrative Law, Students ed., New York and London 1902, I, p. 6 ff., der hervorhebt, dass diese angebliche Nichtexistenz ihren Ursprung in Wahrheit ,, to the well-known failure of English law writers to classify the law" verdanke. Die Polemik des mit der deutschen Wissenschaft nicht bekannten Dicey, p. 488, gegen Goodnow bestätigt diesen Satz. Als hervorragendes Beispiel eines verwaltungsrechtlichen Werkes der amerikanischen Literatur möge E. Freund, The Police Power, Chicago 1904, genannt werden.

<sup>\*)</sup> Vgl. jetzt O. Mayer, I, S. 18 ff., der aber in der Forderung der Verselbständigung des Verwaltungsrechtes zu weit geht, wie ganze staatsrechtlichen Untersuchungen gewidmete Partien seines Werkes beweisen. S. auch meine Besprechung Mayers im Verwaltungsarchiv, V (1897), S. 104 ff.

Es läst sich aber keine vollkommene Untersuchung des Staatsrechtes denken, die von diesen Materien gänzlich abstrahierte. Eine jede Darstellung des Rechtes irgendeines Staates muss die Lehre von der Verwaltungsorganisation, den Verwaltungsbeamten, dem Verhältnis der Verwaltung zu Gesetz und Verordnung, der rechtlichen Natur der Verwaltungsakte erörtern. Dem Verwaltungsrechte ist daher die detaillierte Untersuchung und Darstellung gewisser Partien des Staatsrechts im weiteren Sinne zuzuweisen. Die Lehre von der Justizorganisation und Justizverwaltung wird zudem aus praktischen Gründen in dem Justizrecht abzuhandeln sein.

Was nach Abzug von Justiz- und Verwaltungsrecht übrig bleibt, ist das Staatsrecht im engeren Sinne. Es ist nach dem Vorgange der Franzosen, die dem "droit administratif" das "droit constitutionnel" gegenüberstellen, auch als Verfassungsrecht bezeichnet worden. Das ist jedoch ein irreführender, das Wesen der Sache nicht treffender Ausdruck. Mag man das Wort Verfassung nun in materieller oder formeller Bedeutung nehmen, so sind in dem also verengten Staatsrecht eine Menge von Materien zu erörtern, die mit der Verfassung nichts oder nur wenig zu tun haben. So z. B. die Lehre von der Sonderstellung der Mitglieder der Dynastien, von der Ausbildung der parlamentarischen Geschäftsordnung durch die Kammern, von den öffentlich-rechtlichen Ansprüchen des Beamten an den Staat, von der Ausübung der staatlichen Kontrolle der Kommunalverwaltung, von der Ausübung der staatlichen Kirchenhoheit.

Zum Staatsrecht zählt auch die Lehre von den öffentlichen Verbänden<sup>1</sup>). Im Zusammenhange mit der Lehre vom Sozialrechte als dem Gegenstücke des Privatrechts ist auch die Theorie vom Genossenschaftsrechte aufgestellt worden als dem Oberbegriffe, unter den das gesamte Staatsrecht zu subsumieren wäre. Wenn nun auch unleugbar alle Verbände bis zum Staate hinauf in ihrer Struktur bedeutsame Analogien zeigen, so ist dennoch der Staat nicht ein Verband unter vielen, sondern der alles beherrschende Verband. Wenigstens war es zu allen Zeiten so, in denen die Erscheinung des Staates zu klarem und scharfem Ausdruck gekommen ist: in der antiken Welt und seit der Zeit, wo der moderne Staat sich zur siegenden Macht erhob, ist er nicht

<sup>1)</sup> Vgl. mein System, Kap. XV, XVII. Ferner O. Mayer, II. S. 366 ff.

einer unter vielen gleichartigen in ihm enthaltenen und neben ihm stehenden anderen Gemeinwesen, sondern er ist einzig in seiner Art. Alle anderen Verbände nichtstaatlichen Wesens sind mehr oder weniger von der staatlichen Organisation in ihrer Bildung beeinflußt. Nicht Verein und Gemeinde sind vorbildlich für den Staat, sondern umgekehrt, der Staat ist vorbildlich für deren Organisation, die er außerdem durch Gesetze ganz oder in ihren Grundzügen vorschreiben kann.

Die Verbände teilen sich in private und öffentliche. Die ersteren sind Produkte privatrechtlicher Rechtshandlungen und teilen den Zweck des Privatrechts, überwiegend individuellen Interessen dienstbar zu sein. Nicht nur durch individuelle, sondern auch durch kollektive, auf dem Wege der Assoziation sich äußernde Tat können private Interessen befriedigt werden. Die innere Rechtsordnung solcher Verbände ist daher dem Privatrecht keines-Zudem sind die Mittel, durch welche sich diese wegs entrückt. Verbände die Erfüllung ihrer Rechtsordnung garantieren, nicht unterschieden von denen, welche dem Individuum zum Zwecke des Schutzes seiner Privatrechtssphäre zur Verfügung stehen. Trotzdem die Stellung der privaten Verbände zu ihren Mitgliedern und die Mitgliedschaftsrechte dieser einen anderen Typus haben als die vermögensrechtlichen Beziehungen isolierter Individuen, so bilden sie doch nur eine besondere Klasse der Privatrechte.

Die öffentlichen Verbände hingegen, deren Wesen an anderer Stelle darzulegen sein wird, nehmen entweder kraft ihnen auferlegter Pflicht oder kraft verliehenen Rechtes an der staatlichen Herrschaftsübung teil, daher ihr Recht im Staatsrechte seine Stellung findet, und zwar entweder im Staatsrecht im engeren Sinne oder im Verwaltungsrecht. Das Justizrecht hingegen hat sich nur insoweit mit ihnen zu beschäftigen, als es Berührungspunkte mit dem Verwaltungsrecht hat.

Unter allen Verbänden nehmen aber eine besondere Stellung ein die Kirchen, namentlich die unabhängig vom Staate organisierte katholische Kirche. Vom Standpunkte des staatlichen Rechtes aus, dem einzigen, den die publizistische Wissenschaft heute einzunehmen vermag, hängt es ganz von der einzelnen Rechtsordnung ab, wie weit sie das kirchliche Recht durch Ausstattung der Kirche mit staatlicher Herrschermacht zu öffentlichem Recht erheben will. Weigert sich der Staat, was bei dem System der Trennung des Staates von der Kirche der Fall ist, überhaupt, die

Kirche über die privaten Verbände durch Verleihung von Imperium herauszuheben, so würde nach dieser konkreten Rechtsordnung das ganze innere Kirchenrecht dem Privatrecht und nur die Kontrolle des Staates über die kirchlichen Vereine dem Staatsrechte zuzuweisen sein 1). Anders stellt sich die Sache natürlich vom Standpunkte der Kirche dar, an deren eigenem Maßstab gemessen die kirchliche Gewalt als eine nichtstaatliche, aber ihre Ordnung in höherer Weise als der Staat garantierende Macht erscheint.

Fassen wir das in diesem Kapitel Gesagte zusammen, so ergibt sich folgendes. Das gesamte öffentliche Recht gliedert sich in Völkerrecht<sup>2</sup>) und in Staatsrecht im weiteren Sinne. Dieses zerfällt in Justizrecht (Straf- und Prozessrecht), Verwaltungsrecht und Staatsrecht im engeren Sinne. Zum Staatsrecht im weiteren Sinne zählt auch das Kirchenrecht als Recht öffentlicher Verbände. Da aber die kirchliche Rechtsordnung auf ganz anderen Voraussetzungen ruht als die staatliche, kann das Kirchenrecht, als inneres Recht der Kirche, auch als gesondertes Rechtsgebiet neben Privatund öffentliches Recht gestellt werden. Nur muß man sich vor Augen halten, daß diese Selbständigkeit relativ und für den nicht vorhanden ist, der folgerichtig alles Recht als staatlich geschaffenes oder zugelassenes erkannt hat.

<sup>1)</sup> Vgl. auch Haenel, Staatsrecht, I, S. 165. Die dem Mittelalter (ius utrumque) entsprungene, in der neueren Literatur auf Savigny, a. a. O., I, S. 27 f. zurückgehende Auffassung, die das Kirchenrecht als geistliches Recht dem gesamten weltlichen Recht koordiniert und entgegensetzt, ist unhaltbar, weil sie das Wesen des Rechtes als einer äußeren, mit äußeren Mitteln wirkenden Ordnung verkennt. Es sind zwei gänzlich geschiedene, einander widersprechende Rechtsbegriffe, die dieser Koordinationslehre zugrunde liegen. Von einem geistlichen Recht, wenn man diesen Begriff in unserem juristischen Sinne versteht, gilt sicherlich der Satz Sohms (Kirchenrecht, I, 1892, S. 1 ff., 700), daß es einen Widerspruch mit dem Wesen der Kirche bedeutet.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Über den publizistischen Charakter des Völkerrechts vgl. System, S. 300 ff.

#### Dreizehntes Kapitel.

# Die rechtliche Stellung der Elemente des Staates.

#### 1. Das Staatsgebiet 1).

Das Land, auf welchem der staatliche Verband sich erhebt, bezeichnet seiner rechtlichen Seite nach den Raum<sup>2</sup>), auf dem die Staatsgewalt ihre spezifische Tätigkeit, die des Herrschens, entfalten kann. In diesem rechtlichen Sinne wird das Land als Gebiet bezeichnet. Die rechtliche Bedeutung des Gebietes äußert sich in doppelter Weise: negativ dadurch, daß jeder anderen, dem Staate nicht unterworfenen Macht es untersagt ist, ohne ausdrückliche Erlaubnis von seiten des Staates Herrschaft zu üben; positiv dadurch, daß alle auf dem Gebiete befindlichen Personen der Staatsherrschaft unterworfen sind<sup>8</sup>). Die dem

<sup>1)</sup> Aus der neueren Literatur über dieses Thema sind hervorzuheben: Fricker, Vom Staatsgebiet, Tübinger Universitätsprogramm, 1867; derselbe, Gebiet und Gebietshoheit in den Festgaben für Albert Schäffle, 1901, S. 3—99; Gerber, S. 65 ff.; Laband, I, S. 172 ff.; G. Meyer, § 74; Rosin, Das Recht der öffentlichen Genossenschaft, 1886, S. 44 ff.; Seydel, Bayer. Staatsrecht, 2. Aufl., I, S. 334 ff.; Preufs, Gemeinde, S. 263 ff.; Heimburger, Der Erwerb der Gebietshoheit, I, 1888, S. 26 ff.; Curtius, Über Staatsgebiet und Staatsangehörigkeit, Archiv f. öff. Recht, IX, S. 1 ff.; Heilborn, Das System des Völkerrechts, entwickelt aus dem völkerrechtlichen Begriffe, 1896, S. 5 ff.; Zitelmann, Internationales Privatrecht, I, 1897, S. 90 ff.; Bansi, Die Gebietshoheit, als rein staatsrechtlicher Begriff durchgeführt, Hirths Annalen, 1889, S. 641 ff.; Rehm, Allgemeine Staatslehre, S. 20, 36 f.; Seidler, Jur. Kriterium, S. 59 ff.

<sup>2)</sup> Oder, wie es Zitelmann, Int. Pr.R. S. 91, anschaulich nennt, den "Schauplatz der Herrschaft".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Daher sind die Kirchen heute niemals Gebietskörperschaften. Wenn Rehm, Staatslehre, S. 36, den gebietskörperschaftlichen Cha-

Staate eingegliederten Kommunalverbände haben kraft ihrer aus der Sphäre des Staates abgeleiteten Herrschermacht eine beschränkte Gebietsherrschaft, die sich gleich der des Staates negativ und positiv äußert. Sie mangelt hingegen den Verbänden, die zwar mit solcher Herrschaft begabt sind, sie aber nur über ihre Mitglieder üben können, oder denen ausnahmsweise auch Herrschaft über Dritte, aber unabhängig von jeder territorialen Grundlage, zusteht.

Die Notwendigkeit eines abgegrenzten Gebietes für Dasein des Staates ist erst in neuester Zeit erkannt worden. Die antike Staatslehre fasst den Staat als Bürgergemeinde auf, dessen Identität nicht notwendig mit deren Wohnsitz verknüpft ist. Keine der uns aus dem Altertum überlieferten Staatsdesinitionen erwähnen des Staatsgebietes. Unter dem Einslus der Antike hat aber auch die neuere Staatslehre zunächst nur das persönliche Element des Staates in Betracht gezogen, daher auch keine Staatsdesinition vom 16. bis ins 19. Jahrbundert hinein etwas von einem dem Staate wesentlichen sesten Gebiet weiss 1). Erst Klüber hat, so viel ich sehe, den Staat als eine bürgerliche Gesellschaft "mit einem bestimmten Landbezirk" desiniert 2).

Das Staatsgebiet hat zwiefache Eigenschaften. Es ist nämlich einmal ein Moment des Staates als Subjektes<sup>3</sup>). Das folgt logisch daraus, dass selshafte Menschen seine Mitglieder sind; damit wächst dem Staate selbst das Merkmal der Selshaftigkeit zu. Das folgt aber auch aus den realen sozialen Verhältnissen. Alle staatliche Entwicklung und alle Tätigkeit des entwickelten Staates kann nur auf Grund räumlicher Entfaltung stattfinden. Während

rakter der evangelischen Landeskirchen behauptet, weil der evangelische Christ auch wider seinen Willen der Landeskirche gleichen Bekenntnisses seines Wohnsitzes zugehört, so verkennt er die dem Gebiet wesentliche Funktion der Unterwerfung der auf ihm verweilenden Fremden unter die Gewalt der Körperschaft. Nur durch Unterwerfung auch aller Andersgläubigen unter eine bestimmte Kirche ihres Aufenthaltsortes würde diese zur Gebietskörperschaft erhoben.

<sup>1)</sup> Nach Heffter, Das europ. Völkerrecht der Gegenwart, 7. Aufl., bearbeitet von Geffcken, S. 57 hält den Fall der Übersiedlung eines Staates von einem Territorium in ein anderes für möglich. Vgl. hierzu auch Loening im HW. d. StW., S. 922.

<sup>2)</sup> Oeffentl. R. des teutschen Bundes, 1. Aufl. 1817, § 1.

<sup>3)</sup> Zuerst eingehend begründet von Fricker, Vom Staatsgebiet, S. 16 ff., vom Standpunkte organischer Staatsauffassung.

Körperschaften sonst raumlos sind, bedarf der Staat zu seiner Existenz der räumlichen Ausdehnung. Nur diese räumliche Ausdehnung seiner Herrschaft und die mit ihr verbundene Ausschließlichkeit gewähren ihm die Möglichkeit vollkommener Zweckerfüllung. Ferner würden mehrere voneinander unabhängige Staaten auf demselben Boden in stetem Kriege stehen, nicht nur wegen des daueruden Gegensatzes der Interessen, sondern schon deshalb, weil unausgesetzte, von keinem Richter zu schlichtende Zuständigkeitsstreite vorlägen 1). Darum können zwar auf demselben Gebiete unzählige Körperschäften existieren, aber nur ein einziger Staat. Auf dieser Eigenschaft des Gebietes als Momentes des Staatssubjektes beruht die Undurchdringlichkeit des Staates 2). Auf einem und demselben Territorium kann nur ein Staat seine Macht entfalten. Von dieser Regel gibt es nur folgende scheinhare Ausnahmen:

1. Vorübergehend ist über ein Gebiet kraft Kondominiums, oder, wie es der modernen Staatsauffassung entsprechend klarer auszudrücken ist, kraft Koimperiums gemeinsame Herrschaft mehrerer Staaten möglich, die aber stets nach einer Auseinandersetzung zwischen den Mitherrschern strebt, auf die Dauer bei den klaren Gebietsverhältnissen der modernen Staaten nur ganz ausnahmsweise eintreten kann. Kondominien können aber niemals dem Staatsgebiete eines der Mitherrscher einverleibt werden. Solange das Kondominat dauert, ist vielmehr das betreffende Gebiet einer von der eines jeden einzelnen der Mitherrscher unterschiedenen besonderen Herrschaft unterworfen. So war es mit Schleswig-Holstein 1864-1866, und so ist es mit der gemeinsamen Herrschaft Österreichs und Ungarns in Bosnien und der Herzegowina heute der Fall<sup>8</sup>). Kondominaten fehlt das Gebiet in der Eigenschaft als subjektiven Elementes eines Staates. Heute nur noch in spärlichen Resten vorhanden, konnten sie von dauernder Bedeutung nur in einer Zeit werden, wo vermöge der Vermischung von öffentlichem und Privatrecht der tiefgehende

<sup>1)</sup> Über vereinzelte misslungene Versuche, die Notwendigkeit des Gebietes für den entwickelten Staat zu leugnen, vgl. Rehm, Staatslehre, S. 36. Die eigentümliche hellenische Auffassung s. oben S. 282.

<sup>2)</sup> Fricker, Vom Staatsgebiet, S. 17. Dieses Moment verkennt Haenel, StR. I, 803, indem er die Möglichkeit zweier souveräner Staaten auf demselben Gebiet behauptet.

<sup>\*)</sup> Vgl. unten Kap. XIX.

Unterschied von Dominium und Imperium entweder unbekannt oder nur unklar erfasst war.

- 2. Kraft der Zusammengehörigkeit von souveränem und nichtsouveränem Staate in staatsrechtlichen Staatenverbindungen ist in ihnen, was namentlich für den Bundesstaat von Bedeutung, doppelte staatliche Qualität des Gebietes gegeben. Da aber der Gliedstaat in dem Verbande des ihn beherrschenden Bundesstaates steht, so widerspricht ein solches Verhältnis dem oben aufgestellten Satze so wenig wie die Qualität der Gemeinden als Gebietskörperschaften.
- 3. Durch einseitige oder zweiseitige völkerrechtliche Akte, denen stillschweigende Zulassung gleichkommt, kann ein Staat dem anderen Austibung von Herrschaftsakten auf seinem Gebiet gestatten, was größere oder geringere Einschränkungen des solches duldenden Staates zur Folge hat. Da diese Einschränkungen aber auf dem Willen des also gebundenen Staates ruhen, so vermögen sie, wie jede Selbstbeschränkung der Staatsgewalt, deren Herrschaft nicht zu mindern. Der berechtigte Staat hingegen herrscht zwar kraft eigenen Rechtes, das aber nicht ursprüngliches, sondern abgeleitetes Recht ist.
- 4. Endlich kann durch kriegerische Okkupation das Gebiet ganz oder zum Teil der Staatsgewalt zeitweilig entzogen werden, was, soweit die Okkupation reicht, Suspension der gesamten Staatstätigkeit zur Folge hat, an deren Stelle die des Okkupanten tritt. Auch in diesem Falle herrscht aber nur eine Staatsgewalt in dem Gebiete, welche die normale entweder ganz verdrängt oder in ihr in einem der Geschäftsführung ohne Auftrag ähnlichen Verhältnis steht.

Das Gebiet als Moment am Staatssubjekt ist der Grund seiner negativen völkerrechtlichen Funktion. Der aus der völkerrechtlichen Persönlichkeit des Staates fließende Anspruch auf Unterlassung aller sie rechtswidrig schädigenden Handlungen freinder Staaten bezieht sich auch auf die räumliche Integrität des Staates. Es handelt sich daher in der Ausübung dieser Richtung der Gebietshoheit niemals um Verbietungsrechte, die denen des Eigentümers analog sind, sondern um Ansprüche, die sich unmittelbar aus der Persönlichkeit ergeben. Das Sein des Staates selbst, nicht das Haben einer ihm zugehörigen Sache erzeugt den Anspruch auf Respektierung des Gebietes. Gebietsverletzung ist daher nicht völkerrechtliche Besitz-

störung, sondern Verletzung der angegriffenen Staatspersönlichkeit selbst 1).

Das Gebiet in diesem Sinne ist aber auch die notwendige Voraussetzung der Ausübung der Staatsgewalt über die im Ausland weilenden Staatsangehörigen. Diese können der heimischen Gewalt nur dadurch unterworfen bleiben, daß Rechtsfolgen der Unterwerfung im Gebiete sich realisieren. Einem gebietslosen Staate würden alle Herrschaftsmittel über seine auswärtigen Mitglieder völlig mangeln.

Das Gebiet ist aber zweitens räumliche Grundlage der Herrschaftsentfaltung über sämtliche in dem Staate weilende Menschen, mögen sie seine Angehörigen oder Fremde sein. Die Herrschaftsbefehle des Staates sollen sich innerhalb seines Gebietes realisieren, können Zustände seines Gebietes sichern, Änderungen seines Gebietes bewirken. Nur in diesem Sinne kann man von dem Gebiete als einem Objekt der Staatsherrschaft sprechen. Damit wird aber häufig die falsche Vorstellung verknüpft, dass das Gebiet selbst der unmittelbaren Herrschaft des Staates unterliege, es somit ein staatliches Sachenrecht gebe<sup>2</sup>).

Niemals jedoch kann der Staat direkt, ohne Vermittlung seiner Untertanen, über sein Gebiet herrschen. Direkte rechtliche Herrschaft über eine Sache, die sich in physischen Einwirkungen auf diese äußert, ist Eigentum<sup>8</sup>). Die Herrschaft über

<sup>1)</sup> Treffend Preuss, Gemeinde, S. 394: "Eine Verletzung des Reichsgebiets ist eine Verletzung des Reiches selbst, nicht eines Besitzobjektes desselben, sie entspricht gewissermaßen einer Körperverletzung, nicht einem Eigentumsdelikt."

Die Charakterisierung des Gebietes als sachlichen Objektes und des Rechtes an ihm als staatsrechtlichen Sachenrechtes ist zuerst von Gerber, § 22, vorgenommen und namentlich von Laband, I, S. 173 f., energisch betont worden.

<sup>3)</sup> Sachherrschaft, die sich im Haben und Genießen der Sache äußert, ist wesentliches Merkmal des dinglichen Rechtes. Die neueren Versuche seit Thon, Rechtsnorm und subjektives Recht, S. 161 ff., und Windscheid, Lehrbuch des Pandektenrechtes, 6. Aufl., I, § 43, das Sachenrecht in Verbote aufzulösen, führen zu vollständiger Verwischung des Unterschiedes zwischen persönlichen und dinglichen Rechten und damit zu einem durch nichts Besseres zu ersetzenden Umsturz des ganzen Rechtssystems. Ganz unverständlich wird aber vom Standpunkte der neuen Theorie aus die so bedeutsame Lehre von den rechtlichen Eigenschaften und Unterschieden der Sachen, die, wenn nicht zum Rechte gehörig

das Gebiet ist aber öffentlich-rechtlich, sie ist nicht Dominium, sondern Imperium 1). Imperium jedoch ist Befehlsgewalt; befehlen kann man aber nur Menschen. Daher kann eine Sache nur insofern dem Imperium unterliegen, als die Staatsgewalt den Menschen befiehlt, Einwirkungen auf sie vorzunehmen. Einwirkung selbst erfolgt aber stets durch Handlungen, die entweder rechtlich indifferent<sup>2</sup>) oder privatrechtlich zu werten sind: durch Ausübung des Eigentums und Besitzes oder durch privatrechtliche Beschränkungen dieser dinglichen Rechte. des Notstandes kann auch von seiten des Staates eine gerechtfertigte Verletzung des Eigentums stattfinden, deren Ausführung sich ebenfalls in nichts von gleichartigen Handlungen eines Privaten unterscheidet. In der Enteignung entzieht der Staat Privatrechte, um sie auf andere zu übertragen; öffentlich-rechtlich ist aber nur die Anordnung der Übertragung, nicht der faktische Übergang des Eigentums<sup>8</sup>). Daher gibt es auch kein öffentliches Eigentum, das seinem inneren Wesen nach etwas ganz anderes ware als das Privateigentum, auch im Sinne des Ver-

auch nicht rechtlich eingeteilt werden können. Es ist das einseitige Willensdogma in der Lehre vom subjektiven Recht, das in diesen reformatorischen Theorien seine bedenklichen Folgen äußert. Vgl. auch Dernburg, Pandekten, 4. Aufl., I, § 22, N. 5.

<sup>1)</sup> Diese an den bekannten Ausspruch Senecas: omnia rex imperio possidet, singuli dominio anknüpfende Antithese ist, wie Laband, I, S. 176 richtig hervorhebt, "fast zum staatsrechtlichen Gemeinplatz geworden". Fragt man aber nach dem Unterschied zwischen Dominium und Imperium, so erhält man von den Vertretern der sachenrechtlichen Natur des Gebietes zwar weitgehende Versicherungen zur Antwort, dass sie nach der Art, dem Inhalt, dem Zweck usw. unterschieden seien, aber kein einziges durchschlagendes juristisches Merkmal. Laband, der doch (Staatsrecht, I, S. 64 f.) die Natur der staatlichen Herrschaft in der klarsten Weise dargelegt, gerät auf Grund seiner präzisen Definition des Herrschens als des Befehls- und Zwangsrechtes gegenüber freien Personen in unlöslichen Widerspruch mit seiner Annahme einer öffentlich-rechtlichen Sachherrschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z. B. Durchfahren des fremden Territorialmeeres mit Kriegsschiffen.

<sup>3)</sup> Es haben daher die rechtliche Stellung von Sachen Fremder, die Bestimmungen über den Grundbesitz Fremder, die Enteignung, der Vorbehalt des Okkupationsrechtes der Adespota, und welche Eigentumsbeschränkungen sonst heute noch immer in völkerrechtlichen Handbüchern als Ausfluss der Gebietshoheit gelehrt werden, mit dem Gebiete nicht mehr zu schaffen als alle anderen Akte der Staatsgewalt.

waltungsrechtes kann die Institution eines öffentlichen Sachenrechtes nicht begründet werden<sup>1</sup>).

Wie später dargelegt werden wird, gibt es zwei Arten der Staatstätigkeit: herrschaftliche und soziale. In der Übung der letzteren steht der Staat dem Individuum gleich, d. h. es lassen sich keine juristischen Unterschiede zwischen den Rechtsformen dartun, die auf sozialem Gebiete Staat und Individuum zu Gebote Daher ist des Staates Tätigkeit hier im sozialen, nicht im juristischen Sinne als öffentlich zu bezeichnen. Das Verhältnis des Staates zu seinem Eigentum kann nach allen Richtungen hin dem des Privaten gleichartig sein, was bei den zum Finanzvermögen gehörigen Sachen der Fall ist; es kann aber auch für sein und anderer öffentlicher Verbände Eigentum ein Sonderrecht aufgestellt werden, das die Erreichung der bestimmungsmässigen Zwecke dieses Eigentums sichert und es vor den Eingriffen Dritter (z. B. durch das Verbot der Bestellung von Dienstbarkeiten) in höherem Grade sichert als das Eigentum So verhält es sich mit den zum öffentlichen Verwaltungsvermögen gehörenden Sachen. Alle Einschränkungen, alles Sonderrecht vermögen jedoch nicht den Grundtypus des Eigentums: größtmögliche, von der Rechtsordnung jeweilig zugelassene und geschützte Herrschaft über eine Sache, irgendwie zu ändern. Auch der Private kann in seinem unzweifelhaften Privateigentum durch das öffentliche Interesse derart eingeschränkt sein, dass er wirtschaftlich mehr als Nutznießer denn als Eigentümer erscheint; man denke vornehmlich an forst- und bergrechtliche Eigentumsbeschränkungen<sup>2</sup>). Ist daher in einer bestimmten Rechtsordnung

<sup>1)</sup> Über die Vorstellung eines öffentlichen Eigentums als Institution eines öffentlichen Sachenrechtes vgl. namentlich O. Mayer, II, S. 60 ff., derselbe, Archiv f. öff. R.. XVI, S. 40 ff. Vgl. zu ersterem auch meine Ausführungen im Verwaltungsarchiv, V, S, 311. Eine eingehende Darstellung des ganzen status causae et controversiae und der einschlägigen Literatur bei Layer, Prinzipien des Enteignungsrechtes (Jellinek-Anschütz, Staats- und völkerr. Abh., III), S. 616 ff., der das Eigentum nach seinem Zwecke in privates und öffentliches scheidet. Dieser Unterschied ist aber, wie Layer selbst S. 222, 651 ausführt, ein sozialer.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Juristisch kann sogar die Stellung eines Nutznießers eine bessere sein als die eines solchen Eigentümers. So stellt z. B. das badische Forstgesetz (in der Fassung vom 25. Februar 1879) in den §§ 89—90b nicht nur Normen für die Bewirtschaftung der Privatforsten fest, sondern auch Zwangsmaßregeln und Strafen gegen deren

das öffentliche Eigentum als solches vom Privateigentum unterschieden und ihm entgegengesetzt, so ist damit, wie bei dem domaine public des französischen Rechtes, nur ein Name für jenes Sonderrecht geschaffen worden, dessen innere Qualität aber weder durch materiell-rechtliche noch prozessuale Bestimmungen (z. B. Unterstellung unter die Verwaltungsgerichtsbarkeit) bestimmt wird.

Aus dem Dargelegten ergibt sich, dass es keine von der Herrschaft über Personen getrennte Gebietsherrschaft geben kann. Vielmehr haben alle innerstaatlichen Herrschaftsakte notwendig eine Beziehung zum Gebiete, da es die dingliche Grundlage der gesamten Herrschaftsübung ist. Jeder Akt des Imperiums kann nur auf dem eigenen Gebiete (oder auf fremdem Gebiete kraft völkerrechtlich zulässiger Ausdehnung der eigenen Gewalt) zur Vollziehung gelangen. Die sogenannte Gebietshoheit ist daher, wie Gerber in klassischer Weise ausgeführt hat, keine selbständige Funktion der Staatsgewalt. Vielmehr deckt sie sich ihrer staatsrechtlichen Seite nach mit der ganzen auf dem Gebiete geübten Staatsgewalt. Daraus folgt aber auch, dass das Gebiet kein selbständiges Objekt der Staatsgewalt ist.

Das staatsrechtliche "Recht am Gebiete" ist daher nichts als ein Reflex der Personenherrschaft. Es ist Reflexrecht, kein Recht im subjektiven Sinne.

Auch das Dasein unbewohnter Gebiete, auf das von den Vertretern des Rechts am Gebiete hingewiesen zu werden pflegt<sup>1</sup>), beweist keineswegs den sachenrechtlichen Charakter der Gebietsherrschaft. Das unbewohnte Gebiet ist stets möglicher Raum für die Betätigung der Staatsgewalt, und solche Betätigung kann nur auf gleiche Weise stattfinden wie auf bewohntem Lande<sup>2</sup>).

Übertretung, welche die Unterstellung der ganzen Verwaltung unter Beförsterung auf die Dauer von mindestens zehn Jahren zur Folge haben können.

<sup>1)</sup> Laband, I, S. 165; Heilborn, S. 36; Zitelmann, Int. Privatrecht, I, S. 92.

<sup>2)</sup> Auch auf menschenleerem Raum muß sich die Herrschaft, um rechtlich vorhanden zu sein, betätigen können. Solche Betätigung erfolgt aber nach außen durch die Möglichkeit der Abwehr von Angriffen, nach innen durch die Fähigkeit, Herrschaft über vorübergehend sich aufhaltende Personen zu üben. Wenn ein Staat z. B. auf solchem Gebiete Befestigungen errichtet, so ist damit keineswegs eine direkte öffentliche Sachherrschaft verbunden; vielmehr sind es auch hier private Rechtsgeschäfte: Aneignung des bisher herrenlosen Bodens und Bau-

Kraft der Einheit und Unteilbarkeit des Staates sind auch seine Elemente einheitlich und unteilbar. Das gilt demnach auch vom Staatsgebiete. Von ihm sogar geschichtlich in erster Linie. Die Unteilbarkeit des Staates ist zuerst als Vorstellung von der Unteilbarkeit des Gebietes zum Bewußtsein gekommen. Lange bevor man die Lehre von der Teilbarkeit der Staatsgewalt aufstellte und bekämpfte, ist reale Teilung von Staaten durch Erbgang geübt und als schädlich, schliesslich aber als unzulässig erkannt worden. Die Teilbarkeit des Staatsgebietes ist die Konsequenz privatrechtlicher Auffassung des Staates gewesen, der der Begriff der einheitlichen Staatsgewalt fremd war, die vielmehr die Herrschaft als ein Aggregat verschiedenartiger dinglicher und persönlicher Rechte betrachtete, die daher niemals zu der klaren Einsicht gelangen konnte, dass das Gebiet Staatselement sei. Solange die Eigenschaft des Staatsgebietes als eines Momentes des Staatssubjektes nicht erkannt war, konnte es nur als eine Sache betrachtet werden, die ihrer Natur nach teilbar war 1).

Von der Unteilbarkeit des Staatsgebietes, wie sie in neuerer Zeit häufig verfassungsmäßig ausgesprochen worden ist, gibt es allerdings eine wichtige Ausnahme. Durch Staatsvertrag kann infolge eines Krieges oder aus anderen Gründen (freiwillige Abtretung, Grenzregulierung usw.) ein Teil des Staatsgebietes losgelöst und auf einen anderen Staat übertragen werden. Auch derartige juristische Tatsachen aber sind kein Beweis für die Lehre von dem staats- und völkerrechtlichen Sachenrecht. Was abgetreten wird, ist nicht sowohl das tote Land, das als solches der Staatsherrschaft gar nicht unterliegen kann, als vielmehr die Herrschaft über die auf dem Lande weilenden Menschen. Jede Abtretung ist ausschließlich Übertragung von Imperium: das Imperium eines Staates zieht sich zurück, das des anderen Staates

führung, durch welche er den Schutz und die Ausübung seiner Gewalt sich sichert. Ein absolut menschenleerer Raum aber, bei dem auch die Möglichkeit mangelt, dass er jemals von Menschen berührt wird, könnte nie einem Gebiete angegliedert werden.

<sup>1)</sup> Über die Entwicklung des Gedankens der Unteilbarkeit des Staates in Deutschland vgl. den ausgezeichneten Aufsatz von Gerber, Über die Teilbarkeit deutscher Staatsgebiete, Gesammelte juristische Abhandlungen, II, S. 441 ff., dessen Argumente von der neuesten höfischen Jurisprudenz nicht berücksichtigt werden, zumal sie unwiderlegbar sind.

dehnt sich aus. Daher wird durch Abtretung der eine Staat verkleinert, der andere vergrößert; die erste und nächste Wirkung der Abtretung ist eine Veränderung in den Staaten als Subjekten 1). Erst auf Grund dieser seiner subjektiven Wandlung kann der neue Erwerber den neuen Gebietsteil als Basis seiner Herrschaft behandeln. Diese Objektsqualität des Gebietes ist daher immer erst sekundärer Natur, stets abgeleitet aus der primären Eigenschaft des Gebietes als eines Elementes der Staatspersönlichkeit. Dasselbe gilt auch bei der völkerrechtlichen Okkupation. Was okkupiert wird, das ist das Imperium über einen bestimmten Raum mit der Wirkung der Ausdehnung der völkerrechtlichen Persönlichkeit nach außen und der Herrschermacht nach innen.

Auch bei völliger Neubildung eines Staates nimmt nicht etwa die Staatsgewalt von dem Lande Besitz, sondern der Staat entsteht mit dem Dasein einer faktischen, sofort mit einem Gebiete ausgertisteten Herrschergewalt. In dem Augenblicke, da sich das selbständige Belgien gebildet hatte, war auch das bisher den Niederlanden zugehörige Gebiet Bestandteil des neuen Staates geworden.

Was vom Staate gilt, hat auch von den anderen Gebietskörperschaften zu gelten, nämlich den Kommunalverbänden, die eine vom Staate abgeleitete, wenn auch zu rechtlicher Selbständigkeit erhobene Herrschaft über ihr Gebiet üben. Auch bei ihnen ist das Gebiet in erster Linie Element ihrer Persönlichkeit. Auch sie herrschen über Personen, über Sachen und daher auch über ihre Gemarkung nur indirekt, indem sie Personen befehlen können, Einwirkungen auf diese vorzunehmen, die sich aber stets durch privatrechtliche Mittel vollziehen. Der größte Teil der Kommunalverwaltung jedoch ist sozialer, nicht herrschaftlicher Art und kann sich daher überhaupt nur in den Rechtsformen vollziehen, welche die Rechtsordnung für jeden einzelnen Menschen und jeden nicht herrschenden Verband bereithält. Die Rechtsordnung kann diese Tätigkeit privilegieren, wie die des Staates, ohne sie deshalb aber von gesellschaftlicher zu obrigkeitlicher Tat zu wandeln.

<sup>1)</sup> Änderung, nicht Untergang und Neuschöpfung, wie Fricker, Vom Staatsgebiet, S. 27, behauptet, vgl. auch Heilborn, System, S. 10 ff. Gebietsänderung ist (in der Regel nicht nur nach der materiellen, sondern auch nach der formal-juristischen Seite) Verfassungs-, nicht Staatsänderung.

Die Erkenntnis, dass das Verhältnis des Staates zum Gebiete personen-, nicht sachenrechtlichen Charakters ist, gehört zu den bedeutsamsten Ergebnissen der modernen Staatsrechtslehre<sup>1</sup>). Die sachenrechtliche Auffassung des Gebietes führt selbst in ihren letzten Ausläufern zurück auf die Vermischung von Herrschaft und Eigentum<sup>2</sup>). Diese Vermischung von Dominium und Imperium kann aber geradezu als das am meisten charakteristische Merkmal der mittelalterlichen praktischen Staatsauffassung bezeichnet werden. Der naturrechtlichen Staatslehre hingegen war der Staat nichts als ein Personenverband; wie bereits bemerkt, wird in keiner der bekannten Staatsdefinitionen von Bodin bis Kant des Gebietes Erwähnung getan. Wenn aber die rechtlichen Verhältnisse des Gebietes gestreift werden, so wird auch von den Naturrechtslehrern trotz der ihnen geläufigen Unterscheidung von Imperium und Dominium<sup>8</sup>) entweder die feudalrechtliche Idee des Obereigentums zur Erklärung herangezogen, oder es werden patrimonialstaatliche Gedanken geltend gemacht. Das positive Staatsrecht in England und in Frankreich vor der Revolution kommt auch nicht über den Gedanken der königlichen Oberhoheit über allen Grund und Boden hinaus. In Deutschland bleibt die Theorie des Territorialstaatsrechtes bis zum Schlusse der Reichszeit ganz in der patrimonialen Lehre von dem dinglichen Charakter der Landeshoheit stecken. Aber auch die deutsche Staatsrechtslehre des 19. Jahrhunderts blieb lange noch unter der Nachwirkung der patrimonialstaatlichen Theorien. Unter den besonderen Hoheitsrechten, die neben oder in Verbindung mit den der französischen konstitutionellen Theorie entlehnten Staatsgewalten aufgezählt werden, findet auch die Gebietshoheit, das ius sublime in territorium, seine Stelle, aus dem nun die Berechtigung zu all jenen staatlichen Massregeln abgeleitet wird, bei denen die Beziehung zum Territorium besonders sinnfällig vor die Augen

<sup>1)</sup> Sie wird im Anschluss an Fricker namentlich vertreten von G. Meyer, § 74; Rosin, Öff. Genossenschaft, S. 46 (jedoch nur für die staatsrechtliche Seite des Gebietes); Preuss, Gemeinde, S. 262 ff.; ferner von Curtius, a. a. O. S. 1 ff.; Bansi, a. a. O. S. 668 ff.; Anschütz, Enzyklopädie, S. 453, u. a.

<sup>2)</sup> Über die Geschichte des Begriffes der Gebietshoheit vgl. Preuss, Gemeinde, S. 291 ff.; Heimburger, a. a. O. S. 11 ff.; Bansi, a. a. O. S. 643 ff.

<sup>3)</sup> Schon den Postglossatoren bekannt; vgl. Hatschek, Stellung des Fiskus, S. 26.

tritt<sup>1</sup>). Erst Gerber und Fricker haben mit ihren einander widerstreitenden Lehren der vollen Klarheit zum Siege verholfen.

In der völkerrechtlichen Lehre<sup>2</sup>) jedoch hat sich die Vorstellung von dem sachenrechtlichen Charakter der Beziehungen des Staates zu seinem Gebiete und einer besonderen, neben anderen Äußerungen der Staatsgewalt stehenden Territorialhoheit bis heute erhalten, weil die Völkerrechtslehrer die Staaten ihren internationalen Verhältnissen nach immer als den Individuen gleichartig betrachten, so daß an den völkerrechtlichen Anschauungen vom Wesen der Staatsgewalt viele Rudimente der ehemaligen patrimonialen Staatslehre haften geblieben sind<sup>3</sup>). Und doch lassen sich alle völkerrechtlichen Erscheinungen angeblich sachenrechtlichen Charakters, wie Gebietsabtretungen, Einverleibungen, Staatsdienstbarkeiten, vertragsmäßige Okkupation,

¹) Vgl. z. B. Klüber, Oeffentl. Recht des teutschen Bundes, 4. Aufl., §§ 328, 329, der die Gebietshoheit als Staatseigentum bezeichnet und aus ihm u. a. das Verbot der Okkupation herrenloser Sachen durch Fremde ableitet; Maurenbrecher, Grundsätze des heutigen deutschen Staatsrechts, 3. Aufl., § 60, der nach alter Weise die Enteignung auf das Recht der Staatsgewalt am Staatsgebiet gründet; Zöpfl, I, § 273, der die Gebietshoheit der Justiz-, Polizei- und Privilegienhoheit koordiniert und II, § 443 eine ganze Zahl spezieller Wirkungen aus ihr ableitet. Noch Gareis, a. a. O. S. 138 ff., zieht aus der selbständig neben die Personalhoheit gestellten Territorialhoheit eine Reihe von Konsequenzen.

Namentlich bei nichtdeutschen Autoren pflegt die alte Lehre von dem besonderen dinglichen Hoheitsrecht heute noch fortzuwuchern. vgl. z. B. Calvo, Le droit international théorique et pratique, I, § 205 ff.; F. v. Martens (übers. von Bergbohm), Völkerrecht, I. § 88, der u. a. das Besteuerungsrecht aus der Gebietshoheit ableitet: Pradier-Fodéré, Traité de droit international public européen et américain, II, 1885, p. 127 ff. (handelt die Lehre vom Gebiet unter dem droit de propriété ab); P. Fiore, Trattato del diritto internazionale pubblico, 3. ed., I, 1887, p. 342; Rivier, Principes du droit des gens, 1896, p. 288 ff.; Bonfils, a. a. O. S. 139; aber auch v. Holtzendorff, im Handbuch des Völkerrechts, II, 1887, S. 289 ff. Daneben pflegt aber die Versicherung, dass die Territorialhoheit Imperium, nicht Dominium sei, nicht zu fehlen.

<sup>3)</sup> Eingehend sucht Heilborn, a. a. O. S. 5, die völkerrechtliche Lehre vom dinglichen Charakter des Gebietes unter Benutzung der neueren Theorie vom Sachenrecht zu verteidigen, aber ohne dass seine Polemik ein durchschlagendes Argument gegen die hier vertretene Auffassung brächte.

Verpfändung 1) usw., auf die subjektive Qualität des Gebietes und Modifikationen der personalen Herrschaft der Staaten zurückführen, die nur indirekt auf das Land zu wirken vermag. Dies im einzelnen darzutun, überschreitet die Aufgabe dieses Buches, doch wäre es ein dankenswertes Beginnen, wenn die von allen privatrechtlichen Schlacken befreite Lehre vom Staatsgebiete auch einmal im Völkerrecht konsequent durchgeführt werden würde.

#### 2. Das Staatsvolk.

Die dem Staate zugehörigen Menschen bilden in ihrer Gesamtheit das Staatsvolk. Gleich dem Gebiete hat das Volk im Staate eine doppelte Funktion. Es ist ein Element des staatlichen Verbandes, gehört dem Staate als dem Subjekt der Staatsgewalt an; wir wollen es der Kürze halber das Volk in subjektiver Qualität nennen. Sodann aber ist das Volk in anderer Eigenschaft Gegenstand staatlicher Tätigkeit, Volk als Objekt<sup>2</sup>).

Beide Qualitäten sind zuerst von der modernen Theorie der Volkssouveränetät auf Grund antiker Anregungen scharf unterschieden worden. Rousse au legt jedem Individuum eine doppelte Qualität bei, als citoyen, d. h. als aktivem Bürger, der an der Bildung des Gemeinwillens teilnimmt, und als sujet, d. h. als Untertan, der diesem Gemeinwillen unterworfen ist<sup>8</sup>). Die späteren, das Naturrecht überwindenden Lehren vom Staate haben zwar alle die Eigenschaft des Volkes als eines Staatselementes anerkannt, dennoch tritt bei ihnen häufig die Erkenntnis der

<sup>1)</sup> So z. B. hält der, wie Claus, Die Lehre von den Staatsdienstbarkeiten, 1894, S. 47 ff., nachgewiesen hat, aus dem privatrechtlich gefärbten alten Reichsstaatsrecht stammende Begriff der Staatsservituten der Kritik nicht stand. Was man so bezeichnet, sind rein obligatorische Verhältnisse, wie v. Liszt, a. a. O. S. 71 f., 159 f., vortrefflich dartut.

Nur in diesem die Gesamtheit der Mitglieder des Staates umfassenden Sinne kommt dem vieldeutigen Worte Volk rechtliche Bedeutung zu. Die Bezeichnung des Volkes als Gesamtheit der Untertanen im Gegensatze zu den Herrschenden ist politischer Natur. Denn rechtlich sind auch die Träger höchster Organstellung in ihrer Eigenschaft als Individuen dem in gesetzlicher Form erscheinenden Staatswillen unterworfen.

<sup>\*) &</sup>quot;A l'égard des associés, ils prennent collectivement le nom de peuple, et s'appellent en particulier citoyens, comme participant à l'autorité souveraine, et sujets, comme soumis aux lois de l'État." Contr. soc. I, 6.

subjektiven Qualität des Volkes ganz in den Hintergrund, was auch heute noch leicht dem tiefgreifenden Irrtum den Weg bahnt, der den ganzen Staat in die Regierung verlegt oder ihn in zwei durch keinerlei notwendiges Rechtsband miteinander verknüpfte Personen spaltet, deren eine der Herrscher, die andere das Volk, die Summe der einzelnen als Objekt der Herrschaft ist 1).

Der praktische Grund dieser Irrtümer liegt allerdings darin, dass die Wirkungen jener subjektiven Qualität des Volkes außerhalb demokratisch organisierter Staaten nicht sofort zu erkennen sind und schließlich auch in den Demokratien nur ein Teil des Volkes aktiven Anteil am Staate besitzt.

Geht man von der Erkenntnis der körperschaftlichen Natur des Staates aus, so ergibt sich die subjektive Qualität des Volkes in — fast möchte ich sagen — tautologischer Weise aus dem so gefalsten Staatsbegriffe. Allein nicht nur auf deduktivem Wege, sondern auch durch folgende, für die Erkenntnis des Staates wichtige, bisher noch nicht klar dargelegte Erwägungen.

Eine Vielheit von Menschen, die unter einer gemeinsamen Herrschaft stehen, ohne die subjektive Qualität eines Volkes zu besitzen, wäre kein Staat, weil jedes die einzelnen zu einer Einheit verbindende Moment mangelte. Einem solchen Zustande entspräche etwa der eines Landesherrn oder Lehnsträgers der mittelalterlichen Welt, der aus verschiedenen Rechtstiteln eine Mehrheit von Territorien besaß, die trotz der Gemeinsamkeit des Herrschers keine innere Gemeinschaft bildeten und sich ihrer rechtlichen Sonderexistenz bewusst blieben. In der Gegenwart bieten die deutschen Schutzgebiete ein treffendes Beispiel dafür, dass sogar innere Einheit der Staatsgewalt allein nicht ausreicht, um eine staatliche Einheit zu begründen. Die Schutzgewalt ist mit der Reichsgewalt identisch; dennoch bilden die Schutzgebiete mit dem Reiche keine staatliche Einheit, weil das Volk dieser Gebiete zwar vom Reiche beherrscht wird, aber mit dem Reichsvolke dessen subjektive Qualität nicht teilt.

Daher wäre auch ein Sklavenstaat, an dessen Spitze etwa ein großer Plantagenbesitzer stände, nur dem Namen nach ein Staat. Kein Rechtsband würde solche Tausende von Sklaven, die

<sup>1)</sup> Vgl. auch mein System, S. 8 ff. Die richtige Lehre treffend entwickelt von Haenel, Staatsrecht, I, S. 93 ff.

von ihrer gegenseitigen Existenz keine Ahnung zu haben brauchen, miteinander verknüpfen. Wenn die antike Staatslehre die Erscheinung des Staates auf freie Menschen beschränkt, so hat sie darin eine ihrer trefflichsten Wahrheiten ausgesprochen. unter Freien, führt Aristoteles weiter aus, ist ein Recht im politischen Sinne möglich, und ohne dieses Recht gibt es keinen Staat 1).

Das Volk in seiner subjektiven Qualität bildet vermöge der Einheit des Staates eine Genossenschaft, d. h. alle seine Individuen sind miteinander als des Staates Genossen verbunden, sie sind Mitglieder des Staates. Der Staat ist somit zugleich herrschaftlicher und genossenschaftlicher Verband. Das herrschaftliche und genossenschaftliche Element ist in der staatlichen Körperschaft zur notwendigen Einheit verknüpft. Vermöge der Herrschaft der Staatsgewalt ist das Volk Objekt des Imperiums und besteht in dieser Richtung aus lauter Subordinierten, vermöge der gliedlichen Stellung der Individuen in ihrer Eigenschaft als Elemente des Staates als Subjektes hingegen aus lauter Koordinierten. Die Individuen als Objekt der Staatsgewalt sind Pflichtsubjekte, als Glieder des Staates hingegen Rechtssubjekte.

Die Rechtssubjektivität besteht dem Staate gegenüber<sup>2</sup>). Sie äußert sich durch die staatliche Anerkennung der gliedlichen Stellung des Individuums in der Volksgemeinschaft. Die aber schliesst in sich die Anerkennung des Menschen als Person, d. h. als eines mit einer Sphäre öffentlicher Rechte ausgestatteten Individuums. Das ist das Resultat der gesamten Kulturentwicklung, dass im modernen Staate jeder Mensch, der irgendwie der Staatsgewalt untertan ist, zugleich auch ihm gegenüber Person ist. Ist daher auch heute noch die volle gliedliche Stellung des Individuums im Staate von der dauernden Zugehörigkeit zu ihm abhängig, so wird dennoch auch der vortibergehend fremder Staatsgewalt Unterworfene nicht nur als subditus, sondern auch als civis temporarius betrachtet, der nicht nur öffentliche Pflichten, sondern auch öffentliche Rechte hat.

Die Zugehörigkeit des einzelnen zum Volke äußert sich also in dem Dasein einer vom Staate anerkannten Sphäre des öffent-

<sup>1)</sup> Eth. Nic. V, 10, 1134a.

<sup>7)</sup> Vgl. zum folgenden die betreffenden Partien meines Systems d. subj. öff. Rechte.

lichen Rechtes. Mitglieder des Staates, Volk in seiner subjektiven Qualität, sind die Gesamtheit der Staatsgenossen, d. h. derjenigen, die rechtliche Ansprüche an die Staatsgewalt haben. Das subjektive öffentliche Recht ist die Grundlage des korporativen Charakters des Staates.

Dasein und Bedeutung des subjektiven öffentlichen Rechtes der Individuen wird der positiven Rechtslehre am spätesten von allen Erscheinungen des öffentlichen Rechtes bekannt. öffentliche Recht wird zuerst in die Staatsgewalt verlegt, deren Funktionen zugleich als Hoheitsrechte aufgefalst werden, so dals die Staatsgewalt als eine Summe von Rechten gegenüber den Untertanen und fremden Staaten erscheint. Über diese Anschauung kommt die Jurisprudenz des absoluten Staates nicht hinaus. Daneben besteht die auf den Resten des Feudalstaates beruhende Anerkennung von Herrschaftsrechten, Privilegien und Sonderrechten von einzelnen und Verbänden, die aber nicht imstande ist, den Begriff des subjektiven öffentlichen Rechtes der Staatsglieder zur Erkenntnis zu bringen. Das Recht des einzelnen wird vielmehr mit dem Privatrecht identifiziert. Nur soweit das Privatrecht reicht, wird daher der einzelne vom Staate als Rechtsträger ausdrücklich anerkannt 1).

Die Erkenntnis und Anerkennung der subjektiven öffentlichen Rechte verdanken einem erst jungst klargestellten eigentumlichen Prozess ihr Dasein, der innig mit der ganzen Entwicklungsgeschichte des modernen Staates zusammenhängt. Im antiken Staate war die Qualität des Bürgers als aktiven Staatsgliedes klar erkannt, als Bürger derjenige identifiziert worden, dem rechtlicher Anteil an der staatlichen Herrschaftsübung zusteht. übrigen rechtlichen Qualitäten des einzelnen wurden theoretischer Betrachtung und Erkenntnis nicht unterzogen, weil dem Hellenen wie dem Römer jeder dringende politische Anlass dazu mangelte. Daher konnte sogar die falsche Vorstellung entstehen, als ob im antiken Staate eine individuelle öffentliche Rechtssphäre überhaupt nicht vorhanden gewesen wäre. Im mittelalterlichen Staate hingegen fehlt die Vorstellung der staatlichen Einheit und damit die des strengen Unterschiedes von Privat- und öffentlichem Recht. Das Individuum erscheint der germanischen Rechtsanschauung von

<sup>1)</sup> Vgl. hierüber auch die vorzüglichen Ausführungen von O. Mayer, I, 8, 38 ff.

Hause aus als Träger von Rechten, die nicht erst aus einer Gewährung des Staates abzuleiten sind. Das ist nun auch der Fall mit den Landesfreiheiten, den Rechten, welche dem regnum und damit den Angehörigen des regnum gegenüber dem Könige zustehen<sup>1</sup>). Die Freiheitsbriefe sind gleichsam Friedensschlüsse oder Bezeugungen eines modus vivendi zwischen König und Land. Es sind vertragsmäßige Beziehungen, die zwischen beiden Staatsteilen vorwalten und beiden Forderungsrechte gewähren. Daßs diese Rechte anderer Art als die Privatrechte seien, bleibt dem germanischen Rechtsgedanken fremd, daher dasjenige Recht, das sich am meisten von romanistischen Einflüssen freigehalten hat, das englische, niemals aus sich heraus zu der strikten Scheidung von öffentlichem und Privatrecht gelangt ist.

Der absolute Staat hat das Ziel, jene ursprüngliche individuelle Berechtigung gänzlich zu vernichten. Er vermag aber nicht das Bewußtsein von der Priorität des individuellen Rechtes völlig zu zerstören. Selbst die Theoretiker des Absolutismus können das unbeschränkte Recht des Monarchen nur aus der Übertragung des ursprünglichen Rechtskreises des Individuums auf den Staat ableiten; auch für die nicht mit den hergebrachten theologischen Argumenten arbeitenden Gegner der mittelalterlichen dualistischen Staatslehre bleibt die Priorität des Individualrechtes vor dem Rechte des Herrschers bestehen.

Der christliche Staat hatte aber von Haus aus beschränkte Zuständigkeit. An den religiösen Forderungen der Kirche fand er eine unübersteigliche Schranke. Schon in den ersten Zeiten des Christentums wird die Freiheit des religiösen Gewissens von einengenden staatlichen Geboten behauptet<sup>2</sup>). In dem gewaltigen Kampfe, den Staat und Kirche im Mittelalter führen, geht des Staates Bestreben doch niemals dahin, das ius in sacra gleich dem altrömischen ius sacrum in einen Teil seiner Rechtsordnung zu verwandeln. Wenn er Glaubenszwang übte, tat er es nicht in eigenem Namen, sondern in Erfüllung kirchlicher Pflichten.

Aus diesem Dualismus zwischen Staat und Kirche wächst im Verein mit der nie ganz erloschenen altgermanischen Anschauung

<sup>1)</sup> In den alten englischen Freiheitsbriefen finden wir als Subjekt der iures et libertates bald die "homines in regno nostro", bald das regnum selbst. Vgl. Jellinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 31, N. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Eicken, a. a. O. S. 121.

der Priorität des Individualrechtes, das der Staat nicht schafft, sondern nur anerkennt, die Vorstellung angeborener Menschenrechte empor. Es sind die Kämpfe, die im Gefolge der Reformation eintraten, die unter den englischen und schottischen Kongregationalisten und Independenten die Lehre von dem ursprünglichen Recht der religiösen Bekenntnisfreiheit entstehen lassen. Ich habe diesen Prozess an anderer Stelle eingehend verfolgt 1). Bei der Gründung einiger der amerikanischen Kolonien Englands erhält dieses Recht zuerst seinen positiven Ausdruck. Ferner suchen die Engländer vor und nach dem Kampfe der Krone und des Parlamentes um die Vorherrschaft, die alten Rechte und Landesfreiheiten durch ausdrückliche Normierung und Anerkennung von seiten des Königs in der Petition of Right (1628) und in der Bill of Rights (1689) gegen jeden Zweifel und Angriff sicher zu stellen. Obwohl diese Dokumente der alten Rechtsanschauung entsprechend unterschiedslos Sätze des objektiven und Feststellung subjektiven Rechtes enthalten, sind sie doch die ersten Vorboten des Gedankens, die gesamten öffentlichen Rechte des einzelnen zu kodifizieren<sup>2</sup>). Ebenso hatten die amerikanischen Kolonisten

<sup>1)</sup> Erkl. der Menschen- und Bürgerrechte, S. 35 ff. Vgl. auch David G. Ritchie, Natural Rights, London 1895, p. 3 ff.; d'Eichthal, Souveraineté du peuple et gouvernement, 1895, p. 47, 71 ff.; Rieker, in der historischen Vierteljahrsschrift, 1898, S. 393 ff.

<sup>2)</sup> Die Petition of Right knüpft in der Form an die bestehenden Gesetze an und will nur altes Landesrecht von neuem bestätigen, wie es von früheren Königen in der Form der confirmatio chartarum so oft geschehen war. Im Grunde enthält sie nichts als die Vorschrift, dass den bestehenden Gesetzen gemäss verfahren werden solle, wie denn auch der König in seiner die Bitte des Parlaments gewährenden Antwort auf die Petition erklärt, dass Recht gewährt werden soll entsprechend den Gesetzen und Gewohnheiten des Königreichs (The King willeth that right be done according to the laws and customs of the realm). In Wahrheit ist aber die Petition eine Grenzlinie zwischen beiden den Staat damals teilenden und einander feindlich gegenüberstehenden Gewalten des Königs und des Parlaments. Die Gesetze werden in ihr nicht nur als Normen für die Ausübung der Staatsgewalt, sondern zugleich als Erzeuger der "just rights and liberties" der Untertanen bezeichnet. War nun die Petition der Rechte der erste Schritt zur Klarstellung des Verhältnisses zwischen König und Volk am Beginne des großen Kampfes zwischen Krone und Parlament, so bezeichnet die von Wilhelm III. bestätigte Bill of Rights den definitiven Frieden, der allerdings mit einer anderen, vom Parlamente berufenen Dynastie abgeschlossen wird. Aber auch sie will formell nicht neues Recht

in der Zeit zwischen der Petition und der Bill der Rechte mehrfach in ihren Kolonialgesetzen die alten und neuen von der Krone verliehenen Freiheiten in Urkunden zusammengefast, die später ebenfalls als Bills der Rechte bezeichnet wurden. Unabhängig von diesen Erklärungen der Rechte fand aber in Amerika, und zwar zuerst in Rhode Island, sodann aber auch in anderen Kolonien die Gewissensfreiheit, wenn auch oft unter weitgehenden Beschränkungen, rechtliche Anerkennung. Sie sollte selbstverständlich nicht nur den englischen Kolonisten, sondern allen Menschen zustehen, die sich auf dem Boden der Kolonie aufhielten. Damit war bereits im 17. Jahrhundert ein allgemeines Menschenrecht anerkannt, welches nicht in der Magna Charta oder den späteren englischen Gesetzen, sondern in dem durch die Reformation zum Richter in Glaubenssachen erhobenen menschlichen höchsten Gewissen seinen Grund findet.

Das Naturrecht ging zwar von der ursprünglichen Freiheit des Individuums aus, um aus ihm die staatliche Herrschaft abzuleiten-Dieses Herrscherrecht hat aber, den meisten Schriftstellern zufolge, entweder gar keine Schranken oder nur diejenigen, die sich der Herrscher selbst gesetzt hat. So kennt auch Rousseau keine absoluten Grenzen für den herrschenden Gemeinwillen an, der zwar für alle gleiche allgemeine Normen aufstellt, über den Umfang der nach Abzug der gesetzlichen Beschränkung den Individuen verbleibenden Freiheit aber nach seinem durch kein Grundgesetz zu beschränkenden Ermessen entscheidet 1).

schaffen, sondern altes bestätigen, auch sie erhebt Beschwerde über den Bruch geltenden Rechtes und verlangt nur die Erklärung, dass die angesprochenen Rechte "die wahren und unzweiselhaften Rechte und Freiheiten des Volkes dieses Reiches sind". Dass sie in Wahrheit auf dem Wege authentischer Interpretation neues Recht schuf, kann hier nur angedeutet werden. Auch in ihr zeigt sich noch die Vermischung von objektivem Landesrecht und subjektivem Recht des einzelnen. Ihre meisten Bestimmungen handeln von Pflichten und gesetzlichen Beschränkungen der Krone. Noch einmal zeigt sich die alte dualistische Staatsanschauung, der gemäs die Pflichten der Krone zugleich Gegenstand eines Forderungsrechtes des Volkes sind. Wie aus dem Pakt zwischen König und Volk dem Fürsten ein Recht auf gesetzlichen Gehorsam entsteht, so dem Volke auf Einhaltung der gesetzlichen Schranken durch den König.

<sup>1)</sup> Vgl. Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 5 ff. Noch verdient auch hier hervorgehoben zu werden, dass gerade der Satz, bei dem die Lehre von den Menschenrechten zuerst praktisch wird, von

Andere Naturrechtslehrer behaupten zwar das Dasein eines noch vom Staate nicht gänzlich aufgezehrten Urrechtes der Freiheit<sup>1</sup>), doch ohne darauf eine umfassende Lehre von dem subjektiven öffentlichen Rechte aufzubauen. Die hat sich vielmehr wiederum in England im Anschluß an die große religiöse und politische Bewegung des 17. Jahrhunderts herausgebildet. Unmittelbar nachdem die Bill of Rights Gesetz geworden war, hat Locke aus der vom Wesen des Menschen unabtrennbaren Freiheit unübersteigliche Schranken für die Staatsgewalt postuliert, die er als ausdrücklich zum Schutze von Leben, Freiheit, Eigentum des einzelnen errichtet erklärt<sup>2</sup>). Sodann hat im folgenden Jahrhundert Blackstone in seinem berühmten und einflusreichen Werke über das englische Recht jene bei Locke noch in der Form objektiver Rechtssätze erscheinenden Schranken in absolute Rechte der englischen Untertanen verwandelt, die aus Sätzen der Naturrechtslehre in Verbindung mit denen der Bill of Rights gewonnen worden sind 8).

Rousseau entschieden bekämpft wird. Weit davon entfernt, die Glaubensfreiheit als absolutes Menschenrecht anzuerkennen, fordert er eine religion civile, die nicht minder intolerant ist wie die herrschenden Kirchen. "Il y a donc une profession de foi purement civile dont il appertient au souverain de fixer les articles, non pas précisément comme dogmes de religion, mais comme sentiments de sociabilité sans lesquels il est impossible d'être bon citoyen ni sujet fidèle. Sans pouvoir obliger personne à les croire, il peut bannir de l'État quiconque ne les croit pas..... Que si quelqu'un après avoir reconnu publiquement ces mêmes dogmes, se conduit comme ne les croyant pas, qu'il soit puni de mort; il a commis le plus grand des crimes, il a menti devant les lois. Le diesen Dogmen zählt die Allmacht und Güte Gottes sowie die Unsterblichkeit der Seele, Lohn und Strafe nach Verdienst. Contr. soc. IV, 8. Vgl. auch den Brief an Voltaire vom 18. August 1756, Œuvres, X, p. 132.

<sup>1)</sup> Unter den neueren Naturrechtslehrern am klarsten Wolff, Jus nat., VIII, § 980. Vgl. auch Esmein, p. 161 ff.; Rehm, Staatslehre, S. 242 ff.

<sup>2)</sup> On Govern. II, XI, § 142.

<sup>3)</sup> I, 1, p. 109 ff. Auf die Stellung, die Blackstone in der Geschichte der Vorstellungen vom subjektiven öffentlichen Rechte einnimmt, habe ich mehrmals hingewiesen, System der subj. öff. Rechte, S. 1 f. und Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 33, 48 f. Unrichtig jedoch ist die auf kurze Notizen von Borge aud und Foster gestützte Behauptung von Rehm, Staatslehre, S. 247 f., dass die Blackstoneschen Kommentare auf die amerikanische Deklaration von

Im Laufe des 18. Jahrhunderts wirken nun in Amerika die naturrechtlichen Lehren in Verbindung mit den politischen und

1776 einen bestimmenden Einfluss gehabt haben. Vielmehr war es die 1754 erschienene anonyme Schrift Blackstones, An Analysis of the Laws of England, die indirekt auf die Formeln von 1776 gewirkt hat (Erkl. der Menschen- und Bürgerr., S. 53). Unrichtig ist es ferner, was Rehm ausführt, dass erst von Blackstone die Idee unentziehbarer, aber gesetzlich beschränkbarer Freiheitsrechte stamme. Wenn Blackstone schon in der Analysis erklärt, dass politische oder bürgerliche Freiheit die natürliche menschliche Freiheit sei "so far restrained by human Laws as it is necessary for the Good of Society" (l. c.), so hat er damit nur dasselbe wie Locke gesagt, auf den er sich (Commentaries, I, p. 126) in diesem Punkte ausdrücklich beruft: "for (as Locke has well observed) where is no law there is no freedom". Ubrigens. ist die Lehre, dass Freiheit mit gesetzlicher Einschränkung verträglich sei, uralt und für den praktischen Gesetzgeber selbstverständlich: die Menschheit musste doch nicht erst auf Locke und Blackstone warten, um solche Trivialität zu entdecken. Enthielt doch schon die Anerkennung der Glaubensfreiheit für Rhode-Island durch die berühmte Charte Karls II. die Einschränkung, dass sie nicht den Frieden stören und die Freiheit nicht missbrauchen solle (vgl. Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 42, N. 2). Überdies muss festgestellt werden, dass in der Erklärung von Virginien und den anderen Deklarationen von 1776 mit Einschluss der Unabhängigkeitserklärung von Einschränkbarkeit der Grundrechte nicht die Rede ist, offenbar, weil man es für überflüssig hielt. Die spätere Erklärung von Massachusetts von 1780, auf die Rehm sich beruft, besagt auch nur, dass der Rechtsschutz "according to standing laws" ausgeübt werden solle, also nicht willkürlich. Es ist dies einfach der alte aus der Magna Charta stammende Satz, dass jedermann nur "per legem terrae" Minderung seiner Rechtsgüter erleiden solle. Die ganze angebliche, minimale und einem Nichtjuristen kaum verständliche Differenz, die Rehm zwischen den Vorstellungen der früheren Zeit und den der Deklarationen konstatieren will, ist daher überhaupt nicht vorhanden. Unrichtig ist ferner die Behauptung Rehms, dass nur in den Pflanzungsverträgen jede Einwirkung auf die Glaubensfreiheit ausgeschlossen sei, vielmehr sprechen die Verfassungsurkunden seit 1776 genau dieselbe Sprache. Die Glaubensfreiheit ist ferner bereits nach den ursprünglichen Ansichten der Amerikaner unveräußerlich und nicht, wie Rehm meint, etwa bloß durch Staatsvertrag festgesetzt. Das ergibt sich nicht nur aus der ganzen geschichtlichen Entwicklung der betreffenden Vorstellungen, sondern auch aus den gesetzgeberischen Dokumenten selbst. Gerade jene Fundamental Orders of Connecticut, die Rehm für seine Behauptung anzieht, erklären, dass das neue Gemeinwesen gegründet werde "to mayntayne and preserve the liberty and purity of the gospell", geben also das Motiv, nicht das Resultat der Staatsgründung an. Überdies können

sozialen Verhältnissen, die viele vorhandene Beschränkungen der individuellen Freiheit als ungerechtfertigt erscheinen lassen, die Vorstellung von einer größeren Zahl allgemeiner Freiheitsrechte aus, die als Bedingungen, unter welchen das Individuum in den Staat tritt, dem Staat derart unantastbar gegenüberstehen, daß er nur deren Mißbrauch zu verhüten berechtigt ist. Als nun die amerikanischen Kolonien von ihrem Mutterlande sich losreißen, da spielt der Gedanke jener ursprünglichen, in den Staat mit herübergenommenen und ausdrücklich durch die staatliche Ordnung anerkannten Rechte eine große Rolle. Nicht hochverräterischen Aufruhr, sondern Rechtsverteidigung glauben sie zu üben, als sie sich der englischen Herrschaft entledigen. Die Verfassung

derartige historische Zusammenhänge nicht auf dem Wege der Wortinterpretation irgendwelcher Dokumente erkannt werden. Der religiöse Ursprung der Menschenrechte ist nunmehr auch in Frankreich, wo man so gern gegenüber meinem Nachweis des historischen Zusammenhanges der Formeln von 1789 mit den Kämpfen um die Religionsfreiheit in den amerikanischen Kolonien Englands die volle Originalität der französischen Konstituante retten möchte, in eingehender und energischer Weise von katholischer Seite behauptet worden von Saltet, L'origine religieuse de la déclaration des droits de l'homme in den vom Institut catholique de Toulouse herausgegebenen Conférences pour le temps présent, Paris 1903, p. 56 ff.; von protestantischer Seite vgl. Méaly, Les publicistes de la Réforme. Pariser These 1903, p. 257. Sonst kann auf die neueste - wenig ergiebige - französische, italienische, griechische und amerikanische Literatur, die sich mit der Entstehung der Menschenrechte und meinen Ausführungen über sie beschäftigt, an dieser Stelle nicht eingegangen werden. Über die französischen Publikationen vgl. Egon Zweig, in der Beilage zur Allg. Zeitung vom 25. Mai 1905. Höchst bedeutsam sind die Ausführungen von Max Weber, Archiv f. Soziallwiss., 1905, S.42, N.78. In Deutschland hat jüngst R. Schmidt, Prozessrecht und Staatsrecht, 1904, S. 24, Note, die praktische Bedeutung der individualisierten Menschenrechte bestritten, die nur eine Ausgeburt der Doktrin wären. Hätte Schmidt nur einen flüchtigen Blick in die amerikanische Rechtsprechung geworfen, in der die Sätze der Bills of Rights gerade jetzt in den sozialpolitischen Kämpfen eine sehr folgenschwere Rolle spielen, wäre ihm bekannt gewesen, dass in Österreich ein eigenes Tribunal zum Schutze der verfassungsmässig gewährleisteten Rechte der Staatsbürger geschaffen wurde, das auf diesem Gebiete eine sehr umfangreiche Judikatur entwickelt hat, dass das schweizerische Bundesgericht (Bundesverf. Art. 1138) eine analoge Kompetenz hat, dass in Frankreich jüngst die Einführung eines ähnlichen Gerichtes geplant wurde usw., so wäre sein Urteil über die praktische Bedeutung dieser vom formaljuristischen Standpunkt aus gewiss manche Einwendungen zulassenden Rechte sicherlich vorsichtiger ausgefallen.

der nunmehr souverän gewordenen Kolonien, allen voran die von Virginien, werden durch eine Bill oder Declaration of Rights eingeleitet, die einen kurzgefalsten Kodex aller rechtlichen Ansprüche des einzelnen an die Staatsgewalt enthalten soll 1).

Der Vorgang der Vereinigten Staaten hat sodann in Frankreich bedeutsame Nachahmung gefunden. Die virginische Bill of Rights regt Lafayette an, am 11. Juli 1789 in der Konstituante den Antrag zu stellen, eine Erklärung der Rechte zu erlassen. Sie wird nach langen Debatten, denen zahlreiche Projekte zugrunde lagen, am 26. August 1789 als Erklärung der Menschenund Bürgerrechte beschlossen. Ihren Sätzen haben unverkennbar die Bestimmungen der amerikanischen Bills of Rights zum Vorbild gedient<sup>2</sup>). Sie wurden in die Verfassung von 1791 aufgenommen und in den beiden folgenden französischen Verfassungen mit Modifikationen wiederholt. Von den späteren französischen Verfassungen ist vor allem die Charte von 1814, welche an Stelle der allgemeinen Menschenrechte knapp bemessene Rechte der Franzosen setzte, von Bedeutung geworden, da unter ihrem Einflusse viele andere Staaten derartige Bürgerrechte verfassungsmässig anerkannten. Sodann hat die belgische Verfassung von 1831 eine viel weitergehende Liste der Bürgerrechte aufgestellt, die wiederum auf zahlreiche Verfassungsurkunden ihre Wirkung geäußert hat. In der konstitutionellen Bewegung der Epoche von 1848 bis 1849 in Deutschland und Österreich hat die Aufstellung eines Katalogs von Grundrechten eine große Rolle gespielt. Sie gehören heute mit zum Inventar der Verfassungsurkunden, unter denen allerdings die des Deutschen Reiches eine Ausnahme macht.

Unter dem Einflusse dieser verfassungsmäßigen Sätze ist die Lehre vom subjektiven öffentlichen Recht entstanden. Auf diesem Gebiete stehen sich zwei scharf geschiedene Grundansichten gegenüber. Die eine faßt das subjektive öffentliche Recht seiner Struktur nach als dem Privatrecht gleichartig auf und läßt es nur durch die Art der im öffentlichen Rechtsverhältnis stehenden Personen: der Über- und Unterordnung von Staat oder öffent-

<sup>1)</sup> Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 13 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Erklärung, S. 8 ff., 15 ff.; Esmein, p. 395, erwähnt zwar die amerikanischen Deklarationen, spricht aber — wie die Mehrzahl der diesen Sachverhalt berührenden Franzosen — deren Vorbildlichkeit für Frankreich nicht ausdrücklich aus.

lichem Verband und einzelnem, von dem auf Koordination berubenden Privatrecht unterschieden sein. Die andere leugnet die Existenz des subjektiven öffentlichen Rechtes des einzelnen und erblickt in dem, was gemeiniglich als solches bezeichnet wird, nur den Reflex von Sätzen des öffentlichen Rechtes. Zwischen beiden Ansichten gibt es manche, gewöhnlich auf Unklarheit und Widerspruch beruhende Übergänge<sup>1</sup>).

Beide Ansichten haben, wie es mit Extremen gewöhnlich der Fall ist, nicht das Richtige getroffen. Die erste hat nicht erkannt, dass formal zwischen Privat- und öffentlichen Rechten ein Unterschied obwaltet, die zweite, dass die Leugnung der öffentlichen Rechte die Möglichkeit der Rechtsordnung und damit des Staates in Frage stellt.

Was zunächst den letzten Punkt betrifft, so ist ein Recht nur möglich zwischen Rechtssubjekten. Rechtssubjekt jedoch ist derjenige, der in seinem Interesse die Rechtsordnung in Bewegung setzen kann. Diese Fähigkeit ist aber dem einzelnen zunächst auf dem Gebiete der Privatrechtspflege gegeben. Er empfängt da nicht nur den Reflex staatlicher Tätigkeit, wie bei der strafenden und polizeilichen Funktion des Staates. Mit bloßen Reflexrechten gibt es keine Persönlichkeit. Solcher Reflex kann auch dem Tiere zugute kommen, wie er zur Zeit, als das Sklavenrecht gemildert wurde, dem römischen Sklaven zugute kam, der nichtsdestoweniger fortdauernd der Persönlichkeit entbehrte. Die vom Staate gewährte individuelle Fähigkeit aber, die Rechtsordnung

<sup>1)</sup> Über die Literatur vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 3 ff. Von neueren Werken sind namentlich zu erwähnen: Haenel, Staatsrecht, I, S. 93 ff., 153 ff.; Tezner, Besprechung von Jellinek, System der subj. öff. R., in Grünhuts Zeitschr., XXI, 1893, S. 107—253; O. Mayer, I, S. 104 ff.; v. Stengel, Die Verwaltungsgerichtsbarkeit und die öffentlichen Rechte, im Verwaltungsarchiv, III, 1895, S. 176 ff.; Longo, La teoria dei diritti pubblici subbiettivi e il diritto amministrativo italiano, Palermo 1892; Santi Romano, La teoria dei diritti pubblici subbiettivi, in Orlando, Primo trattato di diritto amm. it. I, 1900, p. 110-220; Esmein, p. 377 ff.; Hauriou, Précis du droit administratif et de droit public général, 5 ed. 1903, p. 139 ff.; Grasso, I presupposti giuridici del diritto costituzionale e il rapporto fra lo Stato e il cittadino, Genova 1898, p. 144 ff.; Morelli, Che cosa sono le libertà civili? Modena 1899; Majorana, La nozione del diritto pubblico subiettivo. Roma 1904; Barthélémy, Essai d'une théorie des droits subjectifs des administrés dans le droit administratif français, 1899, p. 7 ff.; Layer, a. a. O. S. 330 ff.

im eigenen Interesse in Bewegung zu setzen, schafft, wie jede begrenzte individuelle, vom Rechte anerkannte Macht, eine subjektive Berechtigung. Daher gehört die Persönlichkeit dem öffentlichen Rechte zu. Sie ist die Bedingung des Privatrechts und aller Rechtsordnung überhaupt, die demnach mit dem Dasein individueller öffentlicher Rechte innig verknüpft ist.

Diese Rechte unterscheiden sich jedoch von den Privatrechten wesentlich dadurch, dass sie sich unmittelbar auf die Persönlichkeit grunden. Sie haben kein von der Person verschiedenes Objekt wie die Privatrechte. Die aus ihnen entspringenden Ansprüche, in denen sich die praktische Bedeutung dieser Rechte erschöpft, entstammen direkt den Fähigkeiten, welche die Rechtsordnung den einzelnen zuerkennt. Alle diese Fähigkeiten bezeichnen ein dauerndes Verhältnis des einzelnen zum Staate, es sind rechtliche Zustände, die auf ihnen ruhen, und die den Grund der einzelnen publizistischen Ansprüche bilden. Jeder öffentlichrechtliche Anspruch entspringt daher unmittelbar aus einer bestimmten Position der Person zum Staate, die, dem Vorbild des antiken Rechts entsprechend, als ein Status bezeichnet werden kann 1).

Die Anerkennung des einzelnen als Person ist die Grundlage aller Rechtsverhältnisse. Durch diese Anerkennung wird aber der einzelne Mitglied des Volkes in dessen subjektiver Qualität. Näher äußert sie sich darin, dass es eine rechtliche Zugehörigkeit zum Staate gibt, die ehedem Voraussetzung aller oder doch der meisten Ansprüche an den Staat war. Die Anerkennung als Person und als Staatsglied ist die Basis für alle öffentlich-rechtlichen Ansprüche, die sich demzufolge teilen in solche, die der Staat allen in seinen Bereich gelangenden Menschen gewährt und solche, die er seinen ihm dauernd als Bürger zugehörenden vorbehält.

Die Gesamtheit der Ansprüche kann in drei große Kategorien geteilt werden, denen verschiedene Positionen des Status der Persönlichkeit entsprechen.

<sup>1)</sup> Da die öffentlich-rechtlichen Ansprüche nicht aus einem von der Person getrennten Objekt entspringen, so wird ihr Wesen durch ihre unmittelbare Zurückführung auf Positionen der Persönlichkeit durch deren Bezeichnung als Status jedem Zweifel entzogen. Diesen Zweck verfolgt meine Einteilung der öffentlichen Rechte als Konsequenzen des negativen, positiven und aktiven Status, sowie die Aufstellung eines passiven Status der Persönlichkeit (System, S. 76 ff.).

1. Der einzelne ist, weil er Person ist, nur begrenzter Gewalt unterworfen. Die Unterordnung des Individuums unter den Staat reicht nur so weit, als das Recht es anordnet. Jeder staatliche Anspruch an den einzelnen muß rechtlich begründet sein. Was nach Abzug der rechtlichen Einschränkung für den einzelnen an Möglichkeit individueller Betätigung übrigbleibt, bildet seine Freiheitssphäre. Diese Freiheit ist aber nicht nur tatsächlicher Art, sondern vermöge der Begrenzung der Staatsgewalt und der Anerkennung der Persönlichkeit rechtlich anerkannt. Der faktische Zustand der Freiheit, in dem der auf sich selbst bezogene Mensch sich befindet, wird durch die Anerkennung einer bloß begrenzten Unterwerfung zu einem rechtlich anerkannten Zustand.

Das Dasein besonders drückend empfundener Beschränkungen des Individuums hat geschichtlich die Forderung der Anerkennung bestimmter Freiheitsrechte hervorgerufen. Religionszwang und Zensur haben die Vorstellung der Religions- und Pressfreiheit entstehen lassen, durch polizeiliche Eingriffe und Verbote sind Hausrecht, Briefgeheimnisse, Vereins- und Versammlungsrecht als Freiheitsrechte gefordert worden usw. Nähere Überlegung ergibt leicht, dass hier nicht einzelne Rechte vorliegen, sondern nur besonders anerkannte Richtungen der individuellen Freiheit, die aber in sich einheitlich ist und den vom Staatsgebot freien Zustand des Individuums bezeichnet. Aus dieser Position der Persönlichkeit entspringt ihr der Anspruch auf Aufhebung aller die Freiheit verletzenden staatlichen Verfügungen.

2. Im Mittelpunkte der öffentlich-rechtlichen Ansprüche stehen die auf positive Leistungen des Staates im individuellen Interesse<sup>1</sup>). Auf ihnen in erster Linie ruht der Rechtscharakter der Beziehungen zwischen Staat und Individuum. Die Volks-

<sup>1)</sup> Ansprüche an den Staat, nicht Macht über den Staat, wie O. Mayer, I, S. 100, ausführt. Macht, d. h. Herrschaft, hat der Staat über den einzelnen, die Rechtsmacht des einzelnen hingegen kann nur in einem dem obligatorischen des Zivilrechts analogen Anspruch an das herrschende Gemeinwesen bestehen. Herrschaft des einzelnen über den Staat ist schon deshalb unmöglich, weil zwei Persönlichkeiten sich nicht gegenseitig beherrschen können. Vgl. auch Layer, a. a. 0. S. 337 ff. In der französischen Ausgabe seines Werkes (I, p. 143) schränkt nun Mayer seine Behauptung dahin ein, dass nicht der Staat selbst, sondern die Ausübung der Staatsgewalt Objekt der öffentlichen Rechte sei; hiernach besteht kein wesentlicher Unterschied mehr zwischen meiner und der Mayerschen Lehre.

genossen sind Rechtsgenossen vermöge der Gemeinsamkeit des ihnen in ihrem individuellen Interesse zuteil werdenden Rechtsschutzes. Den Richter im eigenen Interesse in Bewegung setzen zu können, ist das wesentlichste Merkmal der Persönlichkeit. Wie unentwickelt dieser Rechtsschutz auch in vielen Staaten gewesen sein mag, er hat nirgends gänzlich gemangelt. Einen Staat ohne Gericht sucht man in der Geschichte der Kulturvölker vergebens.

Nicht minder entspringen aber aus dieser Position der Persönlichkeit Ansprüche auf Verwaltungstätigkeit des Staates im individuellen Interesse 1).

Streng zu scheiden auf diesem Gebiete ist aber Rechtsreflex von subjektivem Rechte. Strafrecht und Polizei sind bestimmt, individuelle Rechtsgüter zu schützen, dennoch begründen sie keinen individualisierten Anspruch des zu Schützenden. Auch die Verwaltungstätigkeit des Staates als im Gemeinrechte geübt, kommt dem Individuum zugute. Was der Staat leistet, leistet er um seiner gegenwärtigen oder zukunftigen Mitglieder willen, die daher Empfänger seiner Gaben sind, aber nicht immer als Berechtigte empfangen.

Da die Anerkennung der gliedlichen Stellung des Individuums in erster Linie die Gewährung dieser Ansprüche in sich schliesst, so kann die Position der Persönlichkeit, aus der sie fließen, als der positive Zustand oder die staatliche Mitgliedschaft bezeichnet werden. Diese Ansprüche bezeichnen das gerade Gegenteil der

<sup>1)</sup> Diese Ansprüche fallen durchaus nicht zusammen mit dem generellen Recht, an den Wohltaten des staatlichen Gemeinwesens teilzunehmen, das Laband, I, S. 140, aufstellt, und es ist auch nicht zulässig, wie es Laband, a. a. O., N. 1, tut, auf Grund eines aus dem Zusammenhang gerissenen Satzes meines Systems zu behaupten, daß ich mich "nach vielen Umschweifen" zu seiner Lehre bekenne. Jeder öffentlich-rechtliche Anspruch des einzelnen muss sich irgendwie individualisieren lassen, weil sonst jede Möglichkeit fehlt, ihn vom Reflex staatlicher Tätigkeit zu unterscheiden. Zu den Wohltaten des staatlichen Gemeinwesens zählen sicherlich zweckmässig eingerichtete Zuchthäuser. Sie befördern die Rechtssicherheit, tragen zur Besserung der Sträflinge bei usw. Aber sie gewähren nicht einmal dem Verurteilten, geschweige jedem Staatsbürger das Recht, an ihnen teilzunehmen. Ebenso ist die Armenpflege eine öffentliche Wohltat, die in der Regel den Unterstützungsbedürftigen keinen Anspruch gewährt. korrekturen, Assanierungen von Städten, öffentlich angeordnete Desinfektionen usw. sind Wohltaten, deren Folgen der einzelne geniesst, aber nicht als ein Recht.

vorerwähnten: nicht negative Freiheit vom Staate, sondern positive Staatsleistungen sind ihr Inhalt. Sie bilden gleichsam — im Verein mit jenen Reflexwirkungen — die staatliche Gegenleistung für die Opfer, welche das Individuum dem Staate zu bringen verpflichtet ist.

3. Staatlicher Wille ist menschlicher Wille. Der Staat gewinnt nach einer gesetzmäßig bestimmten Ordnung die seine Funktionen zu versehen berufenen individuellen Willen. kann er in zwiefacher Weise tun, durch Verpflichtung und Berechtigung. Die von ihm zu seinen Zwecken verliehenen Berechtigungen begründen eine weitere Position der Persönlichkeit. Sie erhält dadurch den Anspruch, zur Ausübung staatlicher Tätigkeit zugelassen, als Träger einer Organstellung anerkannt zu werden. Dabei ist, wie später dargetan werden wird, individueller Anspruch und Organtätigkeit streng zu sondern. Die letztere eignet ausschliesslich dem Staate, so dass der erstere nur auf die Zulassung zur Tätigkeit als Organ gehen kann. Das gilt sowohl von allen Ansprüchen auf dauernde Organstellung, als auch von Ansprüchen, durch Wahlen an der Bildung von staatlichen Organen Auch das Wählen selbst ist Tätigkeit für den teilzunehmen. Staat, also Organhandlung 1), so dass der individuelle Anspruch nur auf die Zulassung zum Wahlakte geht 3). Diese Ansprüche

<sup>1)</sup> Die Frage, ob das Wahlrecht individuelles Recht oder öffentliche Funktion sei, taucht in dieser Form bereits in der französischen Konstituante auf. In der Sitzung vom 11. August 1791 betonen Barnave und Thouret seinen ausschliesslichen Charakter als einer staatlichen Organtätigkeit, vgl. Esmein, p. 217 f. Später haben Royer-Collard, Littré, Fouillé u. A. dies getan, vgl. Coutant, Le vote obligatoire, Paris 1898, p. 40 ff. Für Amerika haben Laboulaye und Seaman, für England J. St. Mill den Funktionscharakter des Wahlrechtes behauptet (Coutant, p. 43 ff.); für Deutschland vgl. Jellinek, System, S. 151, ferner G. Meyer, Das parlamentarische Wahlrecht, S. 411 ff., und die daselbst Genannten. Pyfferoen, L'Electorat politique, Paris 1903, p. 7, bezeichnet diese Lehre als die bereits herrschende. Im heutigen Frankreich bezeichnet Hauriou, p. 49, das Wahlrecht als zusammengesetzt aus individuellem Recht und öffentlicher Funktion (fonction sociale). Das entspricht als praktische Folgerung ganz der von mir entwickelten Lehre, die das rechtliche Verhältnis der beiden Elemente des Wuhlrechtes in der auf Grund unserer heutigen öffentlich-rechtlichen Anschauungen einzig möglichen Weise konstruiert. Wer das Wahlrecht anders fasst, kann es nur mit gänzlicher Eliminierung eines seiner beiden notwendigen Elemente tun.

<sup>2)</sup> Laband, I, S. 307 in der Note, wendet sich mit einer längeren Ausführung gegen den von mir behaupteten Anspruch auf Anerkennung.

409

gehen weder auf ein Unterlassen, noch auf ein Leisten von seiten des Staates, sondern auf ein Anerkenntnis des Staates, für ihn wirksam werden zu können<sup>1</sup>). Sie heben die mit solchen

der den Kern des Wahlrechtes und anderer subjektiver öffentlicher Rechte bildet. Dieser Anspruch folgt aber mit zwingender Notwendigkeit aus meiner Auffassung des subjektiven öffentlichen Rechtes als unmittelbaren Ausflusses der Persönlichkeit selbst. Will man ihn widerlegen, so muss man ihm eine andere positive Theorie des subjektiven öffentlichen Rechtes entgegensetzen. Das tut aber Laband nicht, an keiner Stelle seines Werkes gibt er eine Definition seines Begriffes des subjektiven öffentlichen Rechtes, wie denn auch die neuere Literatur über diese Materie ganz ohne Einfluss auf ihn geblieben ist. Die Anerkennung als Wähler (nicht des "Rechts zu wählen", wie Laband mir unterstellt) hat als notwendige Rechtsfolge die Zulassung zur Wahl, sowie eine ganze Reihe anderer möglicher, praktisch bedeutsamer Ansprüche (Recht der Anfechtung der Wahllisten, der Wahlanfechtung), die sich in ähnlicher Weise aus der Qualität als Wähler ergeben, wie dies z. B. mit zahlreichen Ansprüchen der Fall ist, die unmittelbar aus der Zuerkennung der Staatsbürgereigenschaft an einen Fremden entstehen. Die Staatsangehörigkeit wird aber wohl auch von Laband als ein Zustand, nicht als ein Recht aufgefast werden müssen, obwohl er auch über diesen Punkt sich nicht äußert. Mein Satz, das Wahlrecht bestehe keineswegs in dem Recht zu wählen, ist doch nicht mehr paradox als der Satz, das Recht der Glaubensfreiheit bestehe keineswegs in dem Rechte zu glauben, was man wolle, den Laband (vgl. I, S. 138) auf Grund seiner Theorie der Freiheitsrechte gewiss billigen wird. Auch der Einwand, den O. Mayer, I, S. 114, N. 21, vom Standpunkte seiner Theorie aus gegen meine Lehre erhebt, ist unstichhaltig. Gewiss handelt es sich bei Ausübung des Wahlrechtes nicht darum, einen Zettel in die Urne zu legen, sondern um Teilnahme an einem staatlichen Ernennungsakte. Nur hört die Individualtätigkeit da auf, wo die in der Ernennung wirkende Organtätigkeit beginnt. Man denke doch nur an eine Volksabstimmung über ein Gesetz in der demokratischen Republik. Hier hat der einzelne als solcher doch auch nur den Anspruch auf Abgabe seiner Stimme. Die Abstimmung selbst ist aber zweifellos nicht mehr Individualakt, sondern Akt des obersten Staatsorgans. Fast man mit Mayer solches Recht als "Macht über die öffentliche Gewalt selbst" auf, so mangelt solcher Demokratie überhaupt das oberste Organ, "der Träger der Staatsgewalt", wie es viele bezeichnen, und die Summe unverbundener, mit Macht über ein Nichts ausgerüsteter Individuen tritt an ihre Stelle.

1) In vollster Klarheit tritt das dort hervor, wo, wie in Belgien, Wahlpflicht existiert. Dort gibt es auch einen individuellen Anspruch des Wählers auf Zulassung zur öffentlichen Funktion der Wahl, der im Rechtswege verfolgt werden kann. Der Wahlakt selbst aber ist Leistung einer öffentlichen, durch Strafen sanktionierten Dienstpflicht

Ansprüchen Begabten aus der Gesamtheit der Staatsglieder heraus und bewirken dadurch ein gesteigertes Bürgerrecht. Die dadurch begründete Position ist der Zustand des Aktivbürgers, der für das antike Denken mit dem des Bürgers überhaupt zusammenfiel. Kein Staat ist möglich, in dem derartige Ansprüche niemand zustünden. Mindestens einem — dem Herrscher — muß ein persönlicher Anspruch auf die Trägerschaft der höchsten Organstellung zustehen. Bei dieser Position ist der Zusammenhang zwischen dem Volke in seiner subjektiven Qualität und öffentlicher Berechtigung am klarsten und einleuchtendsten. Die Staatsgewalt muss irgendwie aus dem Volke hervorgehen, d. h. ihre Träger müssen Mitglieder der Volksgemeinde sein. So wenig wie aus einer Sklavenherde — Sachen im Rechtssinne — durch einen sie besitzenden gemeinsamen Herrn Staaten gebildet werden, so wenig ist dort, wo abhängige Volksstämme außerhalb der Staatsgemeinde stehen, ein Staat in vollem Sinne vorhanden. Der römische Latifundienbesitzer herrschte souveran über seine Sklaven, wurde aber trotzdem nicht als Staatshaupt betrachtet, vielmehr schied die antike Staatslehre sorgfältig die häusliche von der staatlichen Die eingeborenen Stämme der afrikanischen Schutzgebiete, die nomadischen Indianer Nordamerikas sind der Herrschaft der sie umfassenden Staatsgewalten unterworfen, ohne doch Staatsgenossen zu sein<sup>1</sup>). Von solchen dem Staate unterworfenen und dennoch außerhalb des Staates stehenden Gruppen bis zu dem gänzlich auf der Gemeinschaft freier Menschen aufgebauten Staate gibt es mannigfache Übergänge: beschränkte Staatsgenossenschaft kann unterworfenen Völkern und zurückgesetzten Volksklassen zustehen. Die Staatsgewalt muß aber auch, Übergangszeiten abgerechnet, auf der Volkstiberzeugung von ihrer Rechtmässigkeit ruhen, was für jede Staatsform, selbst die unumschränkte Diese in verschiedener Art und Stärke aus-Monarchie gilt. gedrückte Billigung als fortdauernde Bedingung des Staates in seiner konkreten Gestaltung ist ebenfalls eine der notwendigen

<sup>(</sup>vgl. den belgischen code electoral, Art. 220—223). Die individualistische Auffassung des Wahlrechtes steht der Erscheinung der Wahlpflicht ganz ratlos gegenüber.

<sup>1)</sup> Letztere sind als Personen, aber nicht als Bürger von der Union anerkannt. Vgl. Rüttimann, Das nordamerikanische Bundesstaatsrecht, verglichen mit den politischen Einrichtungen der Schweiz, I, 1867, S. 2; v. Holst, a. a. O. S. 75, bezeichnet sie als "Mündel".

Funktionen der Volksgemeinschaft als eines den Staat konstituierenden Elementes.

Was im vorstehenden von den Individuen gesagt wurde, gilt aber auch, in verschiedenem Masse, von den Verbänden im Staate, soweit deren Persönlichkeit in größerem oder geringerem Umfange anerkannt ist. Auch bei ihnen sind die verschiedenen Positionen der Persönlichkeit und die auf ihnen gegründeten Zustände zu unterscheiden. Nur modifizieren sich Art und Umfang der ihnen zustehenden Ansprüche mannigfach gemäß ihrer Natur sowohl als ihren Zwecken, wie denn auch der Unterschied der privaten und der verschiedenen Gattungen öffentlichrechtlicher Verbände für deren konkrete publizistische Rechtsstellung von Bedeutung wird. Bei ihnen allen aber, wie bei den Individuen, bedeutet Anerkennung der Persönlichkeit zugleich Ausstattung mit einer Sphäre subjektiver öffentlicher Rechte.

Von jeher anerkannt ist die zweite Eigenschaft der den Staat bildenden Menschen als Unterworfene des Staates, als Untertanen, eine Eigenschaft, die ja viel leichter in das Bewusstsein fällt als die zuerst erörterte. Der einzelne unterliegt dem staatlichen Herrschergebote. Solche Subjektion ist keineswegs notwendig mit der Mitgliedschaft an einem Staate verknüpft, ja nicht einmal an die Voraussetzung der Persönlichkeit gebunden. Der Peregrine des alten römischen, der Rechtlose des älteren germanischen Rechtes waren öffentlicher Herrschaft unterworfen, ohne dass ihre Persönlichkeit anerkannt worden wäre. Sie waren Pflicht-, nicht Rechtssubjekte. Ebenso änderten alle Grade der Unfreiheit, so mannigfach sie die Rechtsstellung des Individuums beeinflussten, so abgestuft auch dadurch dessen Pflichten gegen das Gemeinwesen waren, nichts an seiner Unterwerfung unter die Normen des Gemeinwesens, so dass es doppelter Gewalt, der privaten seines Herrn und der öffentlichen, unterstand.

In dieser zweiten Eigenschaft nun sind die Individuen und die dem Staate eingeordneten Verbände Objekt der Staatsgewalt, Gegenstand staatlicher Herrschaft. Aber zwischen jener Recht- und dieser Pflichtstellung gibt es Übergänge. Es gibt Pflichten, die nicht auf dem Individuum schlechthin lasten, sondern unmittelbar aus der Mitgliedschaft am Staate entspringen, auf die Teilhaberschaft an dem Volke in subjektiver Eigenschaft gegründet sind. Das sind jene Pflichten, deren Erfüllung nicht nur ein Leisten an den Staat, sondern auch ein Handeln für den Staat in sich schließen, wie militärische Dienst-, Geschworenen-, Schöffenpflicht, sowie die Pflicht, dauernde Ehrenämter zu übernehmen,
mit einem Worte, die öffentliche Dienstpflicht. Diesen Pflichten
wohnt nämlich ein Moment höherer Berechtigung inne, das in
der Ehre zum Ausdruck kommt, die mit der Pflichterfüllung verknüpft ist. So liegt in der Teilnahme am Heere und Gerichte
für die Dienstpflichtigen eine Ehre, die sich auch darin äußert,
daß sie zur Strafe verwirkt werden kann.

Aber auch auf den Gebieten, wo der einzelne der Staatsgewalt ausschließlich als verpflichtet gegenübersteht, ist dies Verhältnis nicht als auf gänzlicher Trennung von Subjekt und Objekt des Rechtes beruhend aufzufassen. Vielmehr kommt die Einheit aller Elemente des Staates bei aller möglichen Trennung ihrer verschiedenen Qualitäten auch hier klar zum Ausdruck. Das erkennt man, wenn man nicht den einzelnen Untertan, sondern das ganze Volk in dieser Eigenschaft in Betracht zieht. Beim einzelnen kann die Unterwerfung unter die Staatsgewalt bis zur gänzlichen Vernichtung der Persönlichkeit in Form der Strafe gehen; soweit die reine, jeden Momentes der Berechtigung bare Gehorsamspflicht reicht, ist der einzelne nicht Rechtssubjekt. Es gibt eine Position des Individuums: der Zustand der Unterwerfung, in dem es, der Persönlichkeit entkleidet, bloßes Subjekt von Pflichten ist.

Anders aber erscheint der Gehorsam der Gesamtheit der Untertanen. Der ist nämlich das Komplement der Staatsgewalt, ohne welches sie nicht zu existieren vermag. Eine Gewalt, die befiehlt, ohne das ihr gehorcht würde, verliert ihren Charakter als Herrschermacht. Näher besehen ruht die ganze Staatsgewalt auf dem Gehorsam der Untertanen, all ihre Tätigkeit ist verwandelter Gehorsam. Sie kann nämlich ihre Funktionen nur erfüllen durch sachliche und persönliche Leistungen der einzelnen und der Verbände. Nur durch diese kann sie existieren, wollen, das Gewollte durchsetzen. Es gilt für jeden Staat: an dem Masse des Gehorsams und der Pflichterfüllung seiner Mitglieder hat er zugleich das Mass seiner Kraft und Stärke.

Durch die Gemeinschaft des Rechtes und der Pflichten sind die Volksgenossen miteinander verbunden. Ihren objektiven rechtlichen Ausdruck erhält diese Gemeinsamkeit durch die staatliche Organisation. Durch die einheitliche Staatsgewalt wird die Vielheit der Genossen zur Einheit des Volkes zusammengefast. Diese

Einheit ist die des Staatsvolkes, der staatlich geeinten Menge. Das ist der Grund, weshalb das Volk im Rechtssinne außerhalb des Staates gar nicht denkbar, wie ja auch das Gebiet nur im Staate als dessen räumlicher Bereich möglich ist, außerhalb des Staates gedacht aber nichts als einen politisch bedeutungslosen Teil der Erdoberfläche darstellt. Solche Erkenntnis beleuchtet zugleich die große Schwierigkeit, mit der diese prinzipielle Untersuchung verknüpft ist. Die einzelnen Elemente des Staates bedingen sich nämlich gegenseitig, und es ist daher nur hypothetisch möglich, eines von ihnen zu isolieren, da jedes das andere zur Voraussetzung hat. Aus dieser Schwierigkeit und der ungenügenden Einsicht in ihr Dasein sind die größten Irrtumer in der Staatslehre entstanden. Namentlich hat isolierte Betrachtung des Volkes stets dazu geführt, es als außerhalb des Staates stehend anzusehen<sup>1</sup>), wodurch eine adäquate Erkenntnis der wichtigsten staatlichen Verhältnisse zur Unmöglichkeit wird.

Was vom Verhältnisse des Individuums zum Staate gilt, findet auch auf die Beziehungen des einzelnen zu den mit Imperium ausgestatteten Verbänden volle Anwendung. Alle Positionen der Persönlichkeit kehren auch bei den Mitgliedern dieser Verbände wieder. Nähere Darlegung dieser Beziehungen überschritte aber den Rahmen der allgemeinen Staatsrechtslehre.

## 3. Die Staatsgewalt.

Eine jede aus Menschen bestehende Zweckeinheit bedarf einer Leitung durch einen Willen. Dieser die gemeinsamen Zwecke des Verbandes versorgende Wille, der anordnet und die Vollziehung seiner Anordnungen leitet, stellt die Verbandsgewalt dar. Daher hat jeder noch so lose Verband, wofern er nur als eine von seinen Mitgliedern verschiedene Einheit erscheint, seine ihm eigentümliche Gewalt.

Solcher Gewalten gibt es aber zwei Arten: herrschende und nicht herrschende Gewalten. Worin liegt der Unterschied beider? 2)

Die einfache, nicht herrschende Verbandsgewalt ist dadurch charakterisiert, dass sie zwar Vorschriften für die Verbands-

<sup>1)</sup> Dass diese Irrtümer noch heute nachwirken, beweist die Literatur der romanischen Völker, woran allerdings die terminologische Gleichstellung der Begriffe Staat und Nation in ihren Sprachen nicht geringe Schuld trägt.

<sup>3)</sup> Vgl. zum folgenden System, S. 204 ff.

mitglieder erlassen kann, aber nicht imstande ist, die Befolgung ihrer Befehle aus eigener Macht, mit eigenen Mitteln zu erzwingen. Jedem nicht mit Herrschermacht ausgerüsteten Verbande kann sich jedes Mitglied jederzeit entziehen. Soll es im Verbande festgehalten werden, oder soll es trotz seines Austrittes aus dem Verbande, dessen Satzungen entsprechend, noch immer Pflichten gegen den Verband erfüllen, so ist hierzu die Ermächtigung oder das Gebot einer über dem Verband stehenden herrschenden Macht notwendig 1). Das trifft für alle nichtherrschenden Verbände zu, nicht etwa nur für jene, in die man freiwillig eingetreten ist. Das zeigt sich am deutlichsten in der Stellung des mächtigsten nichtstaatlichen Verbandes - der katholischen Kirche - zu seinen Mitgliedern. Nach katholischer Lehre begründen Taufe und Ordination einen character indelebilis des diese Sakramente Empfangenden. Wenn aber der Staat die Unmöglichkeit des Austrittes aus der Kirche und dem Priesterstande nicht sanktioniert, so fehlt der Kirche jedes Mittel, ihren Normen gegenüber dem aus ihr Ausscheidenden oder in den Laienstand Zurückkehrenden Geltung zu verschaffen. So groß die Macht der Kirche über ihre Glieder ist, rechtlich erscheint sie heute nicht mit Herrschergewalt ausgerüstet, es sei denn, dass der Staat ihr seinen Arm leiht.

Soweit daher auch eine einfache Verbandsgewalt mit ihren Befehlen gehen mag, sie hat an dem sich freiwillig fügenden Willen der Verbandsmitglieder eine Grenze für die Möglichkeit selbständiger Durchführung ihrer Normen. Es ist möglich, daß sie ein ganzes System von Rechtssätzen für ihre Mitglieder aufstellt, daß sie in weitem Umfange Strafen festsetzt: wer sich Recht und Strafe nicht unterwerfen will, kann von ihr nicht dazu gezwungen werden. Die Mittel, die ihr zur Sanktionierung ihrer Vorschriften zu Gebote stehen, sind bloß disziplinarer Art. Ihre Gewalt ist Disziplinargewalt, nicht Herrschergewalt.

Solche Disziplinargewalt findet sich bereits bei einer großen Zahl rein privatrechtlicher Verhältnisse zwischen Einzelpersonen. Sie tritt überall auf, wo dauernde Rechtsverhältnisse begründet werden, die nicht bloß wirtschaftliche Leistungen zum Inhalt

<sup>1)</sup> Vgl. B.G.B. § 39: Die Mitglieder sind zum Austritt aus dem Vereine berechtigt. — Durch Satzung kann bestimmt werden, dass der Austritt nur am Schlusse eines Geschäftsjahres oder erst nach dem Ablauf einer Kündigungsfrist zulässig ist; die Kündigungsfrist kann höchstens zwei Jahre betragen.

haben; man denke nur an die Lehrlinge, das Gesinde, die Fabrikarbeiter, die Schiffsmannschaft, deren Beziehungen zum Lehrherrn, Dienstgeber, Schiffer stets auch ein ethisches Moment Zur Regulierung und ihrem Zweck entsprechenden haben 1). Aufrechterhaltung dieser Verhältnisse, mit einem Worte zur Bewahrung der Ordnung kann der Dienstherr Verweise erteilen und andere Strasen festsetzen und vollstrecken. Hier ist nun scheinbar ein sich durch eigene Machtmittel des Befehlenden realisierendes Befehlsrecht gegeben. Allein als letztes und schwerstes Disziplinarmittel ist überall, wo nicht staatliche Macht hinzutritt, nur die Auflösung des persönlichen Verhältnisses, die Ausstolsung aus dem Verbande gegeben. Trotz jener Disziplinargewalt kann der ihr Unterworfene jederzeit aus dem Verbande ausscheiden 2) es sei denn, dass die starke Hand des Staates kraft Gesetzes ihn im Verbande festhält — und sich dadurch der Disziplinarstrafe entziehen<sup>8</sup>); ferner hat der Verband selbst dem beharrlich Widerstrebenden gegenüber kein anderes aus eigener Macht fliesendes Schutzmittel als Lösung des Bandes, welches das Mitglied mit ihm verknitpft, vorausgesetzt, dass dessen Gebrauch dem Verbande vom Staate nicht verwehrt ist.

Herrschergewalt hingegen ist unwiderstehliche Gewalt. Herrschen heißt unbedingt befehlen und Erfüllungszwang üben können 4). Jeder Macht kann sich der Unterworfene entziehen,

- 1) Treffliche Ausführungen hierüber von Emil Steinbach, Erwerb und Beruf, 1896, S. 24 ff., und Rechtsgeschäfte der wirtschaftlichen Organisation, 1897, S. 1 ff.
- 2) Unterordnung unter einen privaten Verein ohne Austrittsrecht wäre Sklaverei. Vgl. A. Leist, Vereinsherrschaft und Vereinsfreiheit im künftigen Reichsrecht, 1899, S. 11.
- 3) Das haben die neueren Beamtengesetze selbst für die Staatsbeamten festgesetzt. Der Wandel der Anschauungen eines ganzen Jahrhunderts zeigt sich in dem Gegensatz des Allg. Landrechtes, Teil II, Tit. 10, §§ 95, 96, wonach die Entlassung der Beamten, allerdings nur aus Rücksicht auf das allgemeine Beste, verweigert werden kann, und dem Reichsbeamtengesetz vom 21. März 1873, §§ 75 und 100, das selbst dem in Disziplinaruntersuchung befindlichen Beamten die Befugnis gibt, durch Niederlegung des Amtes sich der Disziplinarstrafe zu entziehen.
- 4) Der von Gerber, S. 3 f., 21, begründeten Lehre vom Herrschen als wesentlichem Merkmal der Staatsgewalt haben deren Gegner eine selbständige Untersuchung vom Wesen der Herrschergewalt bisher nicht entgegengestellt.

nur der Herrschermacht nicht. Jeder andere Verband kann ausstolsen, der herrschende Verband kann aus ursprünglicher Macht im Verbande festhalten. Nur bedingter Austritt ist aus dem Staate möglich, nämlich um sich einem anderen zu unterwerfen. Dem Imperium kann heute niemand, auch nicht der Heimatlose, entfliehen, es sei denn, dass er sich in eine Wüste oder in die Nähe der Pole flüchte. Nur solchergestalt willigt heute der Staat in die Lösung des Bandes zwischen ihm und dem Mitglied, aber immer setzt er eine solche Fähigkeit der Ausbürgerung oder Auswanderung durch seine Rechtsordnung fest, stellt die Bedingungen auf, unter denen er sie gewährt oder verweigert 1). Der Antrag, aus dem Staate auszutreten oder, wo ein solcher nicht erforderlich, die Erklärung, aus dem Staate scheiden zu wollen, entledigt aber den Austretenden nicht seiner aus dem vorläufig fortdauernden und durch seinen einseitigen Akt nicht aufhebbaren Untertanenverhältnis fliessenden Pflichten, z. B. bereits verwirkte Strasen zu verbüßen, und nimmt dem Staate nicht seinen Erfüllungszwang. Erst wenn er allen seinen bereits zu Recht bestehenden Verpflichtungen, namentlich der Wehrpflicht, Gentige geleistet hat, läst der Staat den Austrittsberechtigten wegziehen.

Die mit solcher Macht ausgertistete Gewalt ist Herrschergewalt und damit Staatsgewalt. Herrschen ist das Kriterium, das die Staatsgewalt von allen anderen Gewalten unterscheidet. Wo daher Herrschergewalt bei einem dem Staate eingegliederten Verbande oder einem Individuum zu finden ist, da stammt sie aus der Staatsgewalt, ist, selbst wenn sie zum eigenen Rechte des Verbandes geworden ist, nicht ursprüngliche, sondern abgeleitete Gewalt<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Niemals reicht, wie bei dem Austritt aus einem privaten Verbande, eine bloße Willenserklärung zur Ausbürgerung aus. Entweder ist Verlegung des Wohnsitzes außerhalb des Staatsgebietes zu ihrer Perfektion notwendig, oder sie tritt ungewollt als Folge anderer rechtlicher Tatsachen ein.

<sup>9)</sup> Vgl. die System, S. 270, N. 1, genannten Schriftsteller; ferner Haenel, StR., I, S. 800. Br. Schmidt, a. a. O. S. 65 ff., konstatiert die unbezweifelte Tatsache, daß auch der nichtstaatliche Verband Herrschermacht übt, beweist aber so wenig wie andere Autoren die Originarität dieses Zwangsmittels für das heutige Recht. Das originäre Herrschaftsrecht der Verbände ist heute nichts anderes als eine Form der Selbsthilfe, die der moderne Staat grundsätzlich untersagt und nur ausnahmsweise dort anerkennt, wo er sie ausdrücklich gestattet hat. Auch

Dieser Satz entspricht den Verhältnissen des modernen Staates. Vor der Konsolidierung der Staaten seit dem Beginn der neueren Zeit hat er nicht gegolten. Er ist eine historische, keine absolute Kategorie für die Beurteilung herrschaftlicher Verbände überhaupt. Im Mittelalter gab es zahlreiche Verbände nichtstaatlicher Art, die in größerem oder geringerem Umfange Herrschaft als ein ihnen ursprünglich zukommendes Recht ausübten, und zwar selbst dann, wenn es geschichtlich vordem aus der Sphäre des Staates in die des nichtstaatlichen Verbandes hinübergeglitten war. Vor allem hatte die Kirche selbständige, ihr nicht vom Staate zugewiesene Herrschermacht, die sie oft mit-dem gewaltigsten Erfolge gegen den Staat ausübte. Aber auch zahlreiche weltliche Verbände sowie Feudalherren übten Herrschaft aus, die sie als ihre eigene, nicht vom Staate geliehene betrachteten, oder die zu der vom Staate geliehenen als selbständige, ihrer Substanz nach nicht in der Staatsgewalt enthaltene hinzukam. Schon aus diesem Grunde ist es auch kaum möglich, mit unseren modernen staatsrechtlichen Begriffen für diese politische Welt scharf die Grenze zwischen Staat und nichtstaatlichem Verband zu ziehen.

Mit dem Erstarken der Staatsgewalt aber im Kampfe mit den sie einengenden und bestreitenden Mächten beginnt sie die selbständige oder selbständig gewordene Gewalt aller dem Staate eingeordneten Glieder aufzusaugen und dadurch deren Unterordnung unter ihre Macht zu bewähren und zu vollenden. Der Staat wird der große Leviathan, der alle öffentliche Macht in sich verschlingt. Selbst da, wo er sie äußerlich bestehen läßt, eignet er sie sich dennoch in der Form an, daß er sich als ursprünglicher Eigner der untergeordneten, wenn auch ihm gegentüber relativ unabhängigen Macht setzt. Das zeigt sich darin, daß er sich das Recht zumißt, über alle Herrschergewalt auf seinem Gebiete durch sein Gesetz zu disponieren. Der moderne Staat erkennt zwar jedem Individuum und jedem Verbande ein gesetzlich begrenztes Gebiet der Freiheit von seiner Gewalt zu, ein selbständiges Herrschaftsrecht jedoch, das ihm als unübersteigliche

aus der längeren Polemik von Preus, Städt. Amtsrecht, S. 132 ff., gegen die im Text vertretene Lehre erfährt man nichts von irgendeinem der heutigen Gemeinde zustehenden Herrscherrecht nichtstaatlichen Ursprungs. Darauf allein kommt es aber in dieser Frage an: die historische Wirklichkeit, nicht die dialektische Möglichkeit aufzuweisen.

Schranke gegenüberstände, vermag er zufolge seines Wesens nicht anzuerkennen. Die entgegengesetzte Ansicht ist mit dem modernen Staatsgedanken unvereinbar und findet deshalb auch an den Tatsachen keine Stütze, sie vermag unter den Befugnissen der nichtstaatlichen Verbände keine einzige nachzuweisen, die ihrer Natur nach ein nichtstaatliches Herrschaftsrecht darstellt. Sie ist daher keine die Realität der Rechtsverhältnisse erklärende Lehre, sondern auf Umschaffung der Wirklichkeit gerichtet, indem sie Institutionen, die dem Gedankenkreise der mittelalterlichen Welt entlehnt sind, wieder hervorzaubern möchte. Es ist eine Theorie der politischen Romantik, die um so weniger auf Verwirklichung rechnen kann, als der Satz, dass der Staat der Depositar der ganzen Herrschergewalt sei, Resultat der gesamten neueren geschichtlichen Entwicklung ist und praktisch sich dadurch bewährt, dass überall der Staat durch sein Gesetz den ihm unterworfenen Verbänden Herrschaftsrechte gewährt oder entzieht. Die naturrechtliche Lehre vom pouvoir municipal, die als Gegenströmung gegen das zentralistisch-absolute Regime in Frankreich im Laufe des 18. Jahrhunderts entstand, um in der französischen Revolution eine kurze Herrschaft zu feiern, deren Nachwirkung später in der konstitutionellen Theorie des deutschen Naturrechtes sichtbar wurde, hat die Tatsache der allseitigen Unterwerfung der Kommunen unter das Staatsgesetz nirgends zu ändern vermocht 1).

Der Satz, dass nur dem Staate primär Herrschergewalt zustehe, ist aber nicht etwa nur das Resultat der absolutistischen Entwicklung des Kontinents vom 16.—18. Jahrhundert. Er findet seine Bestätigung ebensosehr in den staatlichen Verhältnissen Englands und der Vereinigten Staaten, wo ja germanische Rechtsgedanken in viel größerer Reinheit erhalten bleiben konnten als in den von der romanistischen Staatslehre durchweg in größerem oder geringerem Umfange beeinflusten kontinentalen Staaten. Alles den englischen Kommunalverbänden oder anderen Korporationen innewohnende Imperium ist nach einstimmiger Ansicht der dortigen Juristen aus der Machtfülle des Staates delegiert<sup>2</sup>). Jeder Akt der Herrschergewalt ist dort ein Akt der Staatsgewalt,

<sup>1)</sup> Vgl. System, S. 264 ff.; Hatschek, Die Selbstverwaltung in politischer und juristischer Bedeutung (Jellinek-Meyer, Abhandlungen, II, 1), 1898, S. 34 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Hatschek, Selbstverwaltung, S. 20 ff.; ferner Engl. Staatsrecht, I, S. 41 ff.

die englische Selbstverwaltung nichts als "die örtlich tätige Staatsgewalt". Genau so verhält es sich aber mit Amerika. Trotzdem dort sich erst einzelne gemeindeähnliche Niederlassungen bildeten, aus denen die späteren Staaten hervorwuchsen, ruht doch alles Recht der amerikanischen Gemeindeverbände auf Zugeständnissen der Staatsgesetze, die viel weniger gewähren als manche des europäischen Kontinentes, was allerdings mit der ganzen eigentümlichen Gestaltung der Staatsverwaltung in den Staaten englischen Ursprungs zusammenhängt 1).

Der das Gemeinwesen leitende und seine Zwecke versorgende. Wille kann in primitiven Verhältnissen oder während staatlicher Erschütterungen den Charakter einer rein faktischen Gewalt haben, in entwickelten Staatswesen jedoch, unter normalen Verhältnissen, trägt er stets das Merkmal einer rechtlichen Gewalt an sich. Da er auf die Dauer nicht durch Einzelbefehle, sondern nur nach festen Regeln zu wirken vermag, da er fester Institutionen bedarf, um sich mit Sicherheit durchzusetzen, so liegen seiner Tätigkeit dauernde, feste, von den einzelnen Personen unabhängige Willensverhältnisse zugrunde. Solche durch feste Regeln geordnete Willensverhältnisse sind aber Rechtsverhältnisse. So ist denn im Begriffe der Staatsgewalt schon der der rechtlichen Ordnung enthalten. Daher ist die Staatsgewalt in ihrer Organisation und ihren Beziehungen zu ihren Objekten der Gegenstand des Staatsrechtes. Alles Staatsrecht ist Lehre von der Staatsgewalt, ihren Organen, ihren Funktionen, ihren Grenzen, ihren Rechten, ihren Pflichten.

Darum ist eine vollendete Kenntnis des Staates ohne Kenntnis seines Rechtes unmöglich. Unwissenschaftliche Einseitigkeit wäre es, den Staat nur unter dem Gesichtspunkte des Rechtes zu betrachten, alle Staatswissenschaft für eine juristische Disziplin zu erklären. Allein noch unwissenschaftlicher ist eine das rechtliche Element des Staates vernachlässigende Staatslehre, die mit historischer, politischer, soziologischer Methode das Ganze des Staates erfassen zu können vermeint.

Fasst man die vorstehenden Erörterungen mit den oben gepflogenen Untersuchungen über die Natur des Staates zusammen, so ergibt sich nunmehr die tiefere Begründung des Satzes, dass

<sup>1)</sup> Vgl. v. Holst, a. a. O. S. 174; Cooley, The Constitutional Limitations, p. 223 ff. Vgl. auch unten Kap. XIX.

der Staat seiner rechtlichen Seite nach die mit ursprünglicher Herrschermacht ausgerüstete Körperschaft eines sesshaften Volkes sei.

Diese Definition aber gibt zu einer Fülle weiterer Probleme Anlass.

Vor allem erhebt sich die Frage nach den Eigenschaften der Staatsgewalt, nach den Merkmalen, die sicher herrschende von nichtherrschenden, also staatliche von nichtstaatlichen Gewalten scheiden. Woran erkennt man, ob ein mit Herrschermacht begabter Verband ursprüngliches oder abgeleitetes, eigenes oder fremdes Recht ausübt? Was sind die Grenzen des Staatsbegriffes? Sind Staat und Nichtstaat derart voneinander geschieden, daß Zwischenstufen gar nicht möglich sind? Gibt es mehrere Arten von Staaten, oder duldet der Staatsbegriff keine wie immer geartete Zweiung?

Hier tritt uns zunächst die bedeutsame Lehre von der Souveränetät des Staates entgegen: was ist Souveränetät? Ist sie ein notwendiges Merkmal der Staatsgewalt?

Sodann die Lehre von der Unteilbarkeit der Staatsgewalt.

## Vierzehntes Kapitel.

## Die Eigenschaften der Staatsgewalt.

## I. Die Souveränetät.

1. Geschichte des Souveranetatsbegriffes.

Bei keinem der staatsrechtlichen Grundbegriffe tut Erforschung seiner geschichtlichen Entwicklung mehr not als bei dem der Souveränetät. Aber nicht etwa handelt es sich hier um die Literaturgeschichte des Souveränetätsbegriffes, um die Kenntnis von den verschiedenen Nuancen, die er bei den einzelnen Schriftstellern empfangen hat 1). Die folgende Darstellung wird lehren, dass es sich in erster Linie um die Erkenntnis der historischpolitischen Verhältnisse handelt, aus denen er sich entwickelt hat. Souveränetät ist ihrem geschichtlichen Ursprunge nach eine politische Vorstellung, die sich später zu einer juristischen verdichtet hat. Nicht weltfremde Gelehrte haben sie in ihrer Studier-

<sup>1)</sup> Zur Dogmengeschichte des Souveränetätsbegriffes vgl. Hancke; Bodin, Eine Studie über den Begriff der Souveränetät, 1894 (in Gierke, Untersuchungen zur deutschen Staats- und Rechtsgeschichte, 47); Landmann, Der Souveränetätsbegriff bei den französischen Theoretikern, 1896; Dock, Der Souveränetätsbegriff von Bodin bis zu Friedrich dem Großen, 1897; Dock, Revolution und Restauration über die Souveranetat, 1900; Rehm, Geschichte, S. 192 ff., Allg. Staatslehre, S. 40 ff.; Merriam, History of the theory of Sovereignty since Rousseau, New York 1900; Bryce, Studies in History and Jurisprudence, Oxford 1901, II, p. 49 ff. (der Vorletzte mit gründlichster, der Letzte ohne alle Kenntnis der neueren deutschen Lehren). Von einer "Entwicklung" ist ın der Literärgeschichte der Souveränetät zwar oft die Rede, aber trotzdem für ganze Epochen wenig zu spüren. Vielmehr dreht sich häung die Theorie im Kreise, so dass die Irrtümer des 16. Jahrhunderts noch bei vielen Schriftstellern der Gegenwart deutlich wahrzunehmen sind.

stube entdeckt, gewaltige Mächte, deren Kampf den Inhalt von Jahrhunderten bildet, haben sie ins Dasein gerufen. Dieser geschichtliche Prozess ist bis jetzt noch nirgends eingehend geschildert worden. Im folgenden soll er in großen Zügen gezeichnet werden.

1. Das auszeichnende Merkmal des Staates, das ihn von allen anderen Arten menschlicher Gemeinschaft unterscheidet, X bildet nach Aristoteles die Autarkie<sup>1</sup>). Dieser antike Begriff aber hat mit dem modernen der Souveränetät nicht die geringste Verwandtschaft. Selbstgenugsamkeit bezeichnet für die antike Staatslehre jene Eigenschaft des Staates, vermöge deren das menschliche Ergänzungsstreben in ihm zur vollsten Befriedigung gelangt. Der Staat muss daher so geartet sein, dass er einer anderen ihn ergänzenden Gemeinschaft seiner Natur nach nicht bedarf; keineswegs widerspricht es aber seinem Wesen, wenn er tatsächlich sich in einer oder der anderen Beziehung von einem anderen Gemeinwesen abhängig findet. Nur muß ihm die Möglichkeit innewohnen, unabhängig von diesem übergeordneten Staate existieren zu können, der also keine notwendige Bedingung seines Daseins bilden darf<sup>2</sup>). Nur für den idealen Staat fordert A ristoteles nicht nur potentielle, sondern auch aktuelle'Unabhängigkeit nach außen, die aber nicht etwa in seinem Wesen als höchster Gewalt, sondern in dem ihm innewohnenden Zustand der Selbstbefriedigung aller seiner Bedürfnisse begründet ist 8).

Aus dem Begriffe der Autarkie ergeben sich daher gar keine Folgerungen über die gegenseitigen Verhältnisse der empirischen

<sup>1)</sup> πόλις, — πάσης έχουσα πέρας της αὐταρχείας. Pol. I, 1252b, 28 ff.

<sup>3)</sup> μη γαρ εν των αδυνάτων η πόλιν εξιον είναι καλείν την φύσει δοίλην αὐτάρκης γαρ ή πόλις, το δε δούλον οὐκ αὔταρκες. Pol. IV, 1291a, 9 ff. Gerade die Stellung Griechenlands seit der Schlacht von Chäronea hätte Aristoteles zu einer ganz anderen Anschauung über das Wesen der Polis bringen müssen, wenn er rechtliche und faktische Unabhängigkeit als wesentliches Merkmal des Staates angesehen hätte. Mit dem Satze aber, daß die Polis von Natur aus nicht zur Abhängigkeit bestimmt ist, konnten sich faktische Abhängigkeitsverhältnisse wohl vertragen.

<sup>3)</sup> Vgl. Pol. VII, 1326 b. Die Bevölkerung des besten Staates soll so groß sein, als die Autarkie es erfordert, und das Land soll alle nötigen Erzeugnisse selbst hervorbringen: πτὸ γὰρ πάντα ὑπάρχειν καὶ δεῖσθαι μηδενὸς αὔταρκες", also sittliche und ökonomische, nicht rechtliche Unabhängigkeit besitzen. Vgl. auch Rehm, Geschichte der Staatsrechtslehre, S. 91 ff., der überzeugend nachgewiesen hat, daß dem Aristotelischen Staatsbegriffe Abhängigkeitsverhältnisse durchaus nicht widersprechen.

Staaten, über den Umfang der Herrschaftsbefugnisse, die ihnen nach innen zustehen. Die Autarkie ist keine rechtliche, sondern eine ethische Kategorie, indem sie die Grundbedingung ist, von welcher die Erfüllung des Staatszweckes, die Hervorbringung des ei zin, des vollkommenen Lebens abhängt.

Dieser Begriff wurzelt tief in der hellenischen Welt- und Lebensanschauung und kann nur aus ihr heraus begriffen werden. Es ist die antike  $\pi\delta\lambda\iota\varsigma$ , welche die sittliche Möglichkeit besitzt, sich von der übrigen Welt abzuschließen, da sie alles in sich birgt, was nicht nur des Lebens Notdurft befriedigt, sondern es auch den Menschen wert und teuer macht. Die Polis bedarf nicht der barbarischen Welt, ja nicht einmal der griechischen Schwesterstädte, um ihre Aufgabe zu erfüllen. In keiner Weise aber gibt der Begriff der Autarkie Auskunft über die freie Bestimmung des Staates über sein Tun und Lassen, über sein Recht und seine Verwaltung, über seine innere und äußere Politik.

Das wird uns klar, wenn wir die Fassung dieses Begriffes bei den Kynikern und später in der Stoa verfolgen, wo er zum wesentlichen Merkmal des idealen Individuums, des Weisen wird 1). Das Höchste, wonach der Kyniker und Stoiker streben soll, ist die Autarkie, die nur die Tugend gewährt, deren Besitz ihn von allem Äußeren derart unabhängig stellt, daß er die Möglichkeit rigoroser Erfüllung der ethischen Norm gewinnt. Daraus haben zwar die Kyniker die Unverbindlichkeit der Staatsordnung für den Weisen gefolgert 2), die Stoiker hingegen haben keineswegs die äußere, rechtliche Unabhängigkeit vom Staate gefordert 3). Der Stoiker soll am Staatsleben teilnehmen; nur wenn er durch äußere Mächte gehindert wird, das höchste Ziel zu erreichen, wenn ein äußeres Gebot ihm Unwürdiges zumutet,

<sup>1)</sup> Beide Schulen erklären übereinstimmend die Autarkie der Tugend genügend für die Erreichung der Eudämonie. Diog. Laert., VI, 11, VII, 65. Über die kynische Autarkie vgl. Kaerst, a. a. O. S. 29 ff. Die stoische Autarkie zeichnet treffend Hildenbrand, a. a. O. S. 507 ff.

<sup>2)</sup> Ob wohl nicht die berühmte Alternative, die Aristoteles für die stellt, welche sich nicht am Staate beteiligen wegen ihres Unvermögens, an einer Gemeinschaft teilzunehmen oder wegen ihrer Autarkie: Tier oder Gott, eine ironische Spitze gegen die Kyniker in sich birgt?

<sup>\*)</sup> Wenn auch der Staat der Stoa keine Bedingung der Eudämonie ist, so schreibt sie doch anderseits auch ihrem idealen Weltstaate Autarkie zu, so dass neben die Selbstgenügsamkeit des Weisen die des Kosmos tritt. Vgl. Kaerst, a. a. O. S. 76.

kann er sich ihm dadurch entziehen, dass er freiwillig aus dem Leben scheidet. Der selbstgenügsame Weise der Stoa ist das gerade Gegenstück des souveränen Individuums, wie es moderne Fessellosigkeit zu zeichnen beliebt.

Dass das Mittelalter unter dem Einflusse der ungeheuren Autorität des Aristoteles die Lehre vom Staate als der perfecta communitas unbesehen aufnahm 1), ist in dem ganzen wissenschaftlichen Geist dieser Epoche begründet. Der Zauber antiker Begriffsbestimmungen beherrschte aber auch moderne Geister häufig selbst da, wo sie schöpferisch vorgingen. Das zeigt sich auch bei Hugo Grotius, bei dem ja der Hinweis auf ein klassisches Zitat nicht selten die Stelle eines Beweises vertritt. In seiner Definition des Staates tritt ein halbes Jahrhuudert nach Bodin die Autarkie von neuem als wesentliches Merkmal auf. Der coetus perfectus liberorum hominum<sup>2</sup>) ist nichts anderes als die κοικωνία αὐτάρκης des Aristoteles. Nach innerer Vereinigung der Autarkie mit der neuen Souveränetätslehre, die doch durch Grotius wesentliche Förderung erfahren hat, forscht man aber bei ihm vergebens. Und gerade der Begründer der wissenschaftlichen Theorie des Völkerrechtes hätte allen Anlass gehabt, sich die Frage vorzulegen, ob die klassische Begriffsbestimmung des Staates mit der Anerkennung eines Völkerrechtes und der es bedingenden Staatengemeinschaft vereinbar sei. Wenn der autarkische Staat die höchste Erscheinungsform des politischen Daseins ist, dann ist für den so gearteten Staat zwar Abwehr fremder Staaten möglich, aber kein dauernder friedlicher, auf Kulturentwicklung gerichteter Verkehr mit anderen staatlichen Gemein-Denn aller Verkehr beruht mit psychologischer Notwendigkeit auf dem durch ökonomische und geistige Bedurfnisse in Bewegung gesetzten Ergänzungsstreben, von dem die antike Lehre doch behauptet hatte, dass es im Staate seine absolute Beruhigung finde.

Es darf nicht wundernehmen, wenn auch in der Gegenwart die Behauptung der Selbstgenügsamkeit des Staates noch immer in der staatsrechtlichen Literatur ihre Rolle spielt<sup>8</sup>). Der-

<sup>1)</sup> Vgl. Gierke, Althusius, S. 229.

<sup>2)</sup> De iure belli et pacis I, 1, § 14.

<sup>8)</sup> Selbstgenügsamkeit als Eigenschaft des Staates heute noch z. B. bei Haenel, Studien, I, S. 149, Staatsrecht, I, S. 113. Allerdings pflegt jeder Autor dem alten Worte eine neue Bedeutung zu geben.

artige abgeschliffene Begriffe werden nach und nach zu geistiger Scheidemunze, die von Hand zu Hand wandert, und bei der man schliefslich vergifst, zu fragen, ob sie nicht unterdessen außer Kurs gesetzt sei.

Auch in anderen griechischen Lehrsätzen, die von der Natur des Staates handeln, ist von einer Erkenntnis dessen, was der moderne Souveränetätsbegriff bezeichnet, nichts zu finden. Wenn Aristoteles von dem xúquor, von der obersten Macht im Staate spricht, so hat das mit der Theorie, dass die Staatsgewalt notwendig das Merkmal der Souveränetät besitze, nichts zu schaffen 1). Denn die platte Tatsache, dass im Staate irgendwer befehlen und oberste Entscheidungsgewalt haben, also herrschen müsse, war bereits vor allem wissenschaftlichen Nachdenken über den Staat bekannt. Herrschaft und Souveränetät sind aber, wie im folgenden dargetan werden wird, keineswegs dasselbe. Ebensowenig verbirgt sich aber in den von Grotius zur näheren Bestimmung der Staatsgewalt angezogenen Worten des Thukydides über die Delphier: sie seien αὐτονόμους, αἰτοτελεῖς, αὐτοδίκους 2), die moderne Vorstellung von der Souveränetät; sie besagen vielmehr nur, dass dieses Gemeinwesen eigene Gesetze, eigene Einnahmequellen, eigene Behörden habe, was zweifellos zu allen Zeiten auch bei nichtsouveränen Verbänden der Fall war.

So wie den Griechen war aber auch den Römern die Vorstellung des souveränen Staates fremd geblieben. Das römische Denken war, stets praktisch, auf die gegebene Wirklichkeit gerichtet. Für die lag aber nicht die geringste Veranlassung vor, den römischen Staat mit irgendwelchen Mächten neben und unter ihm zu vergleichen, um daraus für ihn ein besonderes Merkmal zu gewinnen. Im Gegenteil hätte Anerkennung und Betonung der Souveränetät der römischen Politik durchaus widersprochen, die den Völkern, "qui maiestatem populi Romani comiter servant", gern den Schein staatlicher Selbständigkeit ließe. Ausdrücke aber wie maiestas, potestas und imperium bezeichnen die Größe und Macht des römischen Volkes, die bürgerliche und militärische Befehlsgewalt. Sie sagen aber nichts über Inhalt

<sup>1)</sup> Vgl. Rehm, Geschichte, S. 95 ff., besonders S. 102, wo nachgewiesen wird, dass unter dem χύριον nicht die höchste rechtliche, sondern die höchste soziale Macht zu verstehen sei.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) V, 18.

und Schranken der staatlichen Macht, über die Unabhängigkeit Roms von auswärtigen Gewalten. Die Staatsdefinition Ciceros<sup>1</sup>), die einzige uns von einem Römer überkommene, steht an Klarheit und Bestimmtheit der des Aristoteles erheblich nach. Wohl ist in Rom bis in späte Zeiten der Gedanke lebendig, dass das Volk die Quelle aller öffentlichen Gewalten sei, aber die Frage, wer im Staate die höchste Gewalt habe, ist, wie erwähnt, eine ganz andere als die nach der Souveränetät des Staates. Über den Umfang der dem populus zustehenden Machtfülle finden wir keine Erörterungen. Die Juristen konstatieren einfach, in welcher Form er seine Befugnisse ausübte. Dass Sein und Erkennen zweierlei sind, kann man vielleicht nirgends schärfer studieren als an Rom, dessen Machtbesitz und gewaltiges Machtgefühl eine entsprechende theoretische Formulierung des Staatsbegriffes nicht hervorgebracht haben.

2. Dass das Altertum aber zur Erkenntnis der Souveränetät nicht kommen konnte, hatte seinen wichtigen historischen Grund. Es mangelte nämlich in der alten Welt, was einzig und allein die Souveränetätsvorstellung zum Bewusstsein zu bringen vermochte: der Gegensatz der Staatsgewalt zu anderen Mächten.

Der moderne Staat ist von den antiken Staaten scharf geschieden dadurch, daß er sich anfangs von verschiedenen Seiten bestritten fand, sein Dasein sich daher erst in schwerem Kampse erringen mußte. Drei Mächte sind es, die im Laufe des Mittelalters seine Selbständigkeit bestreiten. Zunächst die Kirche, welche den Staat zu ihrem Diener zwingen will, sodann das römische Reich, das den Einzelstaaten nur die Geltung von Provinzen zuerkennt, endlich die großen Lehnsträger und Körperschaften im Staate, die sich als selbstberechtigte Mächte neben und gegenüber dem Staate stühlen.

Im Kampfe mit diesen drei Mächten ist die Vorstellung der Souveränetät entstanden, die ohne Kenntnis von diesem Kampfe unverständlich bleibt. Die Souveränetät ist, der Ausdruck sei gestattet, ein polemischer Begriff, zunächst defensiver, im weiteren Verlaufe aber offensiver Natur.

<sup>1)</sup> Respublica = res populi. Populus autem non omnis hominum coetus quoquo modo congregatus, sed coetus multitudinis iuris consensu et utilitatis communione sociatus. De Rep. I, 25, 39.

Im Kampfe zwischen Staat und Kirche treten drei Ansichten im Laufe des Mittelalters hervor. Der Staat ist der Kirche unterworfen, der Staat ist der Kirche gleichgestellt, der Staat steht über der Kirche. Die Zweischwertertheorie vertritt in ihren beiden Nuancen die zwei ersten Lehren, zu der im Anfange des 14. Jahrhunderts die dritte hinzutritt. In der letzteren Epoche hatte aber Frankreich den Gedanken von der Obermacht des Staates in historische Tat umgesetzt. Das avignonische Papsttum stellte zum ersten Male seit der Zeit der Ottonen die Superiorität des Staates über die Kirche sichtbar dar. Nicht in dem Kampfe des Kaisers mit dem Papste, sondern in dem Verhältnis des französischen Königs zum Oberhaupte der Kirche ist der Ursprung des Souveränetätsbewußtseins der weltlichen Macht zu suchen. Die politische Literatur, eng von den Banden der Scholastik umfangen, hat bis zu dem Vorstoße, den der französische König-Ende des 13. Jahrhunderts gegen Rom führt, vornehmlich den Gegensatz von Sacerdotium und Imperium vor Augen, als den der geistlichen und weltlichen Macht schlechthin, nicht den des Papsttums zu einem individuell bestimmten Staate, da ja die Reichsidee die Staatsidee von vornherein negierte. Die beginnende Jurisprudenz hat in ihren publizistischen Erörterungen nicht die vorhandene politische Welt, sondern die offizielle kirchliche Theorie zur Grundlage, und wenn sie sich auch späterhin mehr den realen Verhältnissen zuwendet, so wird sie einmal durch Respektierung der niemals ganz außer acht zu lassenden kirchlichpolitischen Doktrin, sodann aber durch den ganzen weltstichtigen Zug der mittelalterlichen Wissenschaft, die den Wirklichkeitssinu nur in engen Schranken sich betätigen liess, daran gehindert, eine selbständige Lehre vom Staate zu entwickeln. Zudem fehlt der ganzen mittelalterlichen Staatslehre die klare Erkenntnis der Staatsgewalt als eines wesentlichen Staatselementes 1), und damit allein ist ihr der Weg zur Erkenntnis der rechtlichen Eigenart des Staates verschlossen.

Obwohl auch in Werken deutschen Ursprungs unter der Wirkung der geänderten Zeitverhältnisse von der Eigenart des deutschen Königs die Rede ist, so kommt es doch zuerst in Frankreich unter dem Einflusse der Legisten und des von Rom relativ unabhängig gestellten Klerus zu einer direkten Gegenüber-

<sup>1)</sup> Den Nachweis hiervon bei Rehm, Geschichte, S. 188 ff.

Unabhängigkeit des Staates von kirchlichen Geboten. Während und nach dem Streite Philipps des Schönen mit Bonifaz VIII. entsteht in Frankreich oder doch unter französischem Einflusse zum ersten Male eine Literatur, welche die volle Selbständigkeit des Staates gegenüber der Kirche energisch behauptet 1). In der geistigen Atmosphäre von Paris keimen auch die Ideen des Marsilius von Padua, der mit einer Kühnheit sondergleichen zuerst den Gedanken der Superiorität des Staates über die Kirche behauptet hat, darin allerdings auch in jener erregten Zeit allein stehend.

Die zweite Macht, die im Mittelalter der Idee des selbständigen Staates entgegentritt, ist das Kaisertum. Die offizielle Theorie, welche die Staatslehre bis zur Reformation beherrscht, läst von Rechts wegen alle christlichen Staaten dem römischen Reiche eingeordnet sein. In striktem Sinn ist nur der Kaiser Herrscher; nur er kann Gesetze geben, nur ihm steht die plenitudo potestatis, die monarchische Machtfülle zu. Mit jener großartigen Ignorierung des wirklichen Lebens wird an dem Gedanken der Superiorität des Kaisertums über alle anderen weltlichen Gewalten noch sestgehalten zu einer Zeit, wo es bereits zu einem leeren Schatten verstüchtigt war. Wer behauptet, dass der Kaiser nicht Herr und Monarch des ganzen Erdkreises sei, ist ein Ketzer, lehrt Bartolus<sup>2</sup>), und auch der klassisch gebildete spätere Papst Pius II. schreibt Friedrich III., dass ihm von Rechts wegen alle Völker untertan seien<sup>8</sup>).

Dieser offiziellen Lehre widersprachen aber, namentlich seit dem Fall der Hohenstaufen, die klar vor den Augen aller liegenden tatsächlichen Verhältnisse. Frankreich und England kümmerten sich nicht im geringsten um die kaiserliche Oberhoheit oder leugneten sie<sup>4</sup>) direkt. Venedig behauptete, stets außerhalb des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Riezler, Die literarischen Widersacher der Päpste zur Zeit Ludwigs des Baiers, 1874, S. 135 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ad L. 24 D. de capt. et postlim. 49, 15, N. 7: Imperatorem qui diceret non esse dominum et monarchum totius orbis esset forte hereticus.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aeneas Sylvius, De ortu et authoritate Imperii Romani, procem. u. c. XXIII. (Ausgabe Argentorati 1544, einem Auszuge aus dem Cornelius Nepos beigedruckt.)

<sup>4)</sup> Namentlich das französische Königtum betonte stets seine Unabhängigkeit vom Imperium. Vgl. Glasson, Histoire du droit et des

Reiches gestanden zu haben; auch die anderen italienischen Stadtrepubliken, wie vor allem Florenz und Pisa, werden für civitates superiorem non recognoscentes erklärt. Die Theorie muß notgedrungen auf diese Ansprüche Rücksicht nehmen, sie tut es aber in der Weise, dass sie das Recht der principes und civitates auf Unabhängigkeit auf einen vom Kaiser anzuerkennenden Rechtstitel stützt, der in der Rechtsordnung des Reiches selbst begründet ist. In echt mittelalterlich - privatrechtlicher Weise wird daher diese Unabhängigkeit zurückgeführt auf kaiserliches Privileg, Verjährung, unvordenklichen Besitzstand 1). Aber niemals wird die behauptete Unabhängigkeit aus dem Wesen des Staates selbst abgeleitet, denn damit hätte die mittelalterliche Staatslehre das ganze Fundament zerstört, auf dem sie aufgebaut Deshalb bleiben auch die aus irgendeinem Titel von der Oberhoheit des Kaisers befreiten Könige dennoch im Verbande des Das spricht z. B. Bartolus in voller Schärfe aus: Reiches. Rex Franciae et Angliae licet negent se subditos Regi Romanorum, non tamen desinunt esse cives Romanos<sup>2</sup>). Diesen Fürsten stehen allerdings alle kaiserlichen Befugnisse in ihren Landen zu, so dass Baldus erklärt, dass der König in seinem Lande Kaiser

institutions de la France, V, 1893, p. 326 ff.; Viollet, Histoire des institutions politiques et administratives de la France, 1898, II, p. 40 ff. Auch A. Leroux, La royauté française et le saint empire romain, Revue historique, t. 49, 1892, p. 241 ff., der die Anerkennung des Imperiums von seiten der ersten Capetinger zu erweisen sucht und p. 260 f. die rechtliche Stellung der Capetinger zum Reich vor dem Interregnum mit der eines exempten Bischofs vergleicht, erklärt p. 286 das dem Kaiser von seiten Frankreichs zugestandene Primat als ein politisch bedeutungsloses. Für England vgl. die Nachweise bei Hatschek, Engl. Staatsrecht, I, S. 75.

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Ubertus de Lampugnano: Utrum omnes christiani subsunt Romano Imperio, Zeitschr. f. gesch. Rechtswissenschaft, II, p. 253: "... dicamus, quod aliqui sit exempti ab Imperio romano privilegio praescriptione vel quocunque modo alio". Als Beispiele werden angeführt rex Franciae, Veneti, ecclesia Romana. Ferner Aeneas Sylvius, c. XI: Cuncti profecto, qui sub iugo negant imperii, aut id privilegio se asserunt assecutos, aut virtute aliqua. Über diese virtutes sodann c. XIII. Eine detaillierte Aufzählung aller hierher gehörigen Rechtstitel der Fürsten und Städte bei Restaurus Castaldus († 1564), Tractatus de Imperio, qu. LII—LIV (in: Tractatus illustrium Ictorum de dignitate et potestate seculari, t. XVI, Venetiis 1584).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) l. c., Nr. 6.

sei 1). Niemals aber steht er aus diesem Grunde dem Kaiser gleich, daher noch im 16. Jahrhundert Restaurus Castaldus behauptet: Rex Franciae licet etiam de iure non subesset imperatori, non tamen ipse est alter imperator. Ebenso haben zwar die unabhängigen Stadtrepubliken die Macht, alle kaiserlichen Befugnisse auszuüben, allein dem Kaiser bleibt dennoch gleichsam das nudum ius zurück, das immerhin stark genug ist, um den theoretischen Vorzug des Kaisers vor allen übrigen Gewalten auch fernerhin noch zu begründen.

Überdies aber ist dem Kaiser ein unbezweifeltes und für jene Zeit nicht zu unterschätzendes Recht verblieben. Nur er kann den Königstitel verleihen und damit die Privilegien, welche die herrschende Rechtslehre mit diesem Titel verknüpft<sup>2</sup>). Noch Karl der Kühne von Burgund bemühte sich vergebens, von Friedrich III. die Königswürde zu erlangen<sup>3</sup>). Deshalb ragt der Kaiser auch unbestritten über die Könige empor, die ihm den Majestätstitel geben, ohne ihn von ihm zu empfangen.

In Frankreich aber verschmilzt die Auflehnung gegen den Reichsgedanken mit dem Gedanken der staatlichen Unabhängigkeit von der Kirche. In dieser Hinsicht verfolgte der König allerdings nur Tendenzen, die schon in den alten französischen Rechtsbüchern als Rechtsüberzeugung der Franzosen ausgesprochen waren. "Li roy ne tient de nului fors de Dieu et de lui" 4), der König erkennt keinen Oberherrn über sich an, trägt sein Reich von niemand zu Lehen. So wird denn der Satz, daß der König unabhängig sei, zuerst in Frankreich literarisch formuliert 5). Aber er bleibt nicht unwidersprochen. Gegen ihn wenden sich energisch diejenigen, welche jede Abweichung von der offiziellen

<sup>1)</sup> Ad L. 7 C. de prob. 4. 19. Diese Wendung kehrt in der französischen Literatur konstant wieder. So z. B. schon Somme rural, II, 1, p. 646 (ed. Le Caron, 1603): "Le Roy de France qui est Empereur en son Royaume peut faire . . . . . . tout et autant que à droict Impérial appartient."

<sup>2)</sup> Vgl. Pfeffinger, Vitriarius illustratus, I, p. 424 ff.

<sup>8)</sup> Es war bereits alles für die feierliche Krönung hergerichtet, als der Kaiser sich heimlich entfernte. Pfeffinger, I, p. 706. Vgl. auch Bryce, The Holy Roman Empire, 11th ed., 1892, p. 250 f.

<sup>4)</sup> Etablissements de Saint Louis, éd. Viollet, t. I, p. 283, II, 135, III, p. 47 und an anderen Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) "Li rois n'a point de souverain es choses temporiex." Etabl. de Saint Louis, II, p. 270.

mittelalterlichen Theorie zu bekämpfen Anlass haben. Gerade gegen Philipp den Schönen, der die Selbständigkeit seiner Krone gegenüber dem Papste so machtvoll vertritt, richtet Bonifaz VIII. 1303 die strafenden Worte: nec insurgat hic superbia gallicana, quae dicit quod non recognoscit superiorem: mentiuntur, quia de lure sunt et esse debent sub Rege Romano et Imperatore 1).

Die publizistische Theorie vermag diesem Vordringen der Idee staatlicher Unabhängigkeit nur unvollkommen Ausdruck zu Soweit sie unter der Herrschaft aristotelischer Vorstellungen steht, ist sie gänzlich außerstande, den staatlichen Verband gegen andere zu begrenzen. Die Polis wird in der mittelalterlichen Staatslehre zur Stadtgemeinde, über die sich noch regnum und imperium als höhere staatsgleiche Verbände erheben<sup>2</sup>). Die Verhältnisse der italienischen Städte geben Anlass zur Aufstellung der Kategorie der civitates superiorem non recognoscentes, der Freistädte, die keinen Stadtherrn haben. Dieser Begriff wird sodann von der italienischen Korporationslehre zur Bezeichnung des unabhängigen stadtstaatlichen Gemeinwesens überhaupt — unbeschadet der Oberhoheit des römischen Reiches verwendet, von den französischen Juristen aber auch auf die, die Unterordnung unter das Reich nicht anerkennenden regna übertragen. Endlich wird im 15. Jahrhundert nur das keinen Superior anerkennende Gemeinwesen für eine res publica in vollem Sinne erklärt<sup>8</sup>). Damit ist der erste Ansatz zu einer neuen Begriffs-

<sup>1)</sup> Pfeffinger, I, p. 377. Ähnlich in der Bulle vom 30. April 1303, zitiert bei Leroux, a. a. O. p. 253, N. 3. Zur selben Zeit sagt aber Pierre Dubois, De recuperatione terrae sanctae, ed. Langlois, 1891, von dem, der die Existenz eines Weltherrschers behauptet, "non est homo sanae mentis", p. 51.

<sup>2)</sup> Vgl. Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 638 f.; Althusius, S. 229 f.

Der die civitates superiorem non recognoscentes vgl. Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 381 ff., 639 f.; ferner Rehm, Geschichte, S. 193 f., dessen Ausführungen erst volle Klarheit in den von Gierke entdeckten Entwicklungsprozels dieses Begriffes bringen. Hinzuzufügen ist noch folgendes. Der Ausdruck "superiorem non recognoscere" bezieht sich keineswegs nur auf universitates. Er wird schon früh vom König von Frankreich gebraucht. So heilst es c. 13, X, 4, 17 (Innocenz III.): "Cum rex superiorem in temporalibus minime recognoscat". Ferner läßt das "recognoscere" seinem Ursprunge nach die Rechtsfrage in der Schwebe. Nicht von der civitas, quae superiorem non habet, sondern von der, die jede Unterordnung bestreitet, ist die Rede, was

bestimmung des Staates gegeben. Die Betonung dieser Unabhängigkeit war der antiken Staatslehre fremd geblieben. Jedoch ist man noch weit davon entfernt, damit einen neuen klaren Staatsbegriff zu erfassen. Noch war der theoretische Anspruch des Imperiums auf Superioritas nicht tiberwunden. Noch war das Wesen der Staatsgewalt nicht klar erkannt. Endlich ist auch der Schnitt zwischen den Gemeinwesen mit und ohne Superior kein so tiefgehender, dass die ersteren den letzteren ohne weiteres als Nichtstaaten entgegengestellt werden müssen 1).

Um zur Einsicht in das Wesen der Staatsgewalt zu gelangen und die Erkenntnis von der äußeren Unabhängigkeit des Staates mit der von dem Wesen und der Stellung der Staatsgewalt zu verbinden, bedurfte es noch einer ganz anders gearteten Reihe von Erfahrungen.

Nicht nur Kirche und Reich nämlich, auch der Feudalismus tritt dem Gedanken des selbständigen Staates feindlich entgegen. Das Lehnswesen, später auch die emporkommende Stadtfreiheit schaffen einen Zustand, der in einigen Ländern zuzeiten - man denke nur an das Interregnum — an völlige Staatslosigkeit streift. Indem die Feudalherren und Kommunen mit staatlicher Macht ausgertistet werden, die sie nach Art eines Privatbesitzes behandeln, treten im Staate dem Staate selbstberechtigte öffentlich-rechtliche Persönlichkeiten gegenüber, deren Recht nicht der Verfügung des Staates unterliegt. Weit davon entfernt, sich als Organe eines höheren Ganzen zu betrachten, erblicken diese Personen im Staate nur den, in der Regel unbequemen, Lehusherrn, dessen geringe Befugnisse unter der eiferstichtigen Kontrolle der Belehnten stehen. Die zweite Folge dieses Zustandes aber war die, dass das Staatsoberhaupt in dem direkten Verkehr mit der Masse des Volkes behindert wurde. Bei strenger Durchführung des

bereits die Glossatoren bemerkt haben, vgl. Finke, Aus den Tagen Bonifaz' VIII., 1902, S. 156. Damit erklärt sich auch der zitierte Satz des Bartolus, dass trotz der Negierung ihrer Unterstellung unter das Imperium die Könige von Frankreich und England nicht aufhören, römische Bürger zu sein.

<sup>1)</sup> Die schwankende Terminologie bezeugen die bei Gierke, III, S. 358 N. 14, S. 639 N. 336, 337, S. 640 N. 339 angeführten Stellen. Auch Paul de Castro monopolisiert nicht, wie Gierke, S. 640, meint, den Staatsbegriff für die universitates superiorem non recognoscentes, sondern erblickt in diesen nur die höchste Steigerung seines Staatsbegriffes.

Lehnssystems waren alle, die nicht unmittelbar vom Könige Lehen trugen, nicht diesem, sondern den Baronen zur Treue und Folge verpflichtet, und das Volk mußte in erster Linie vor dem Gerichte des Seigneurs Recht nehmen.

So gestaltete sich der Rechtszustand namentlich in Frank. reich, wo unter den ersten Capetingern die Mediatisierung des Königtums durch die Barone soweit gediehen war, dass man kaum noch von einem einheitlichen Reiche sprechen konnte. Und damit war das französische Königtum vor die geschichtliche Aufgabe gestellt, den französischen Staat zu schaffen. Das konnte nur dadurch geschehen, dass der König unmittelbare Herrschaft über die Masse des Volkes erlangte. Dies erforderte aber in erster Linie Unabhängigkeit von der seigneurialen Gewalt. Was in England der Normannenkönig Wilhelm nach der Vernichtung der angelsächsischen Herrschaft mit einem Schlage erreichen konnte, direkte Unterordnung des ganzen Volkes unter die königliche Gewalt, dazu gehörte in Frankreich die Arbeit von Jahrhunderten. Und während in England die von der Krone geschaffenen oder anerkannten untergeordneten Gewalten sich leicht dem Baue des Staates eingliedern ließen, geht die Entwicklung in Frankreich einen andern Weg. Sie führt dort zur völligen Zertrümmerung der sich dem Königtum gegenüberstellenden Gewalten, so dass schliesslich die Unabhängigkeit der Staatsgewalt nach innen gleichbedeutend wird mit der völligen Vernichtung aller dem Königtum gegenüber selbständigen politischen Elemente.

Die Richtung, welche das französische Königtum einschlug, war folgende. In erster Linie trachtete es die später für unveräußerlich erklärte königliche Domäne soweit als möglich auszudehnen. Das gelingt ihm um so leichter, als der französische König nicht wie der deutsche die Pflicht hatte, heimgefallene Reichslehen binnen Jahr und Tag wieder auszutun. Galt daher auch der Satz: nulle terre sans seigneur, so hinderte nichts, daß der König selbst Seigneur wurde und demgemäß königliche und seigneuriale Gewalt in seiner Hand vereinigte 1). Darum zeigt

<sup>1).</sup> Über diesen Prozess vgl. Viollet, II, p. 145 ff. Bezeichnend für die Verhältnisse unter den ersten Capetingern ist die Unterscheidung von pays d'obéissance-le-roi und pays de nonobéissance-le-roi, vgl. darüber Luchaire, Histoire des institutions monarchiques de la France sous les premiers Capétiens, II, 1883, p. 29 ff.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

auch die Geschichte Deutschlands den entgegengesetzten Prozess wie die Frankreichs. Während im deutschen Wahlreich die y Hausmacht nur auf Kosten des Reichs erworben werden konnte, war die Ausdehnung der königlichen Domäne in der französischen Erbmonarchie eine Stärkung des Königtums und damit des Staates. Mit Ludwig VI. bereits, also Anfang des 12. Jahrhunderts, beginnt dieser Prozess 1), der durch Philipp August dauernd zu geschichtlicher Bedeutung erhoben wurde. Hatte es 1202 38 königliche Gerichtsbezirke (prévôtés) gegeben, so zählte man am Ende seiner Regierung (1223) deren 942). Mit dem Wachstum des königlichen Domaniums wächst auch die Stellung des Königs gegenüber den Baronen. Die oberste Justizgewalt wird ihm wiedergewonnen<sup>8</sup>), Polizei- und zuletzt gesetzgebende Gewalt wird mit ihr in seinen Händen vereinigt. Ende des 13. Jahrhunderts tritt zum erstenmal der Satz auf, dass der König "sovrains" des ganzen Königreichs über den ebenfalls als souveran bezeichneten Baronen sei 4). Als Zeichen dieser Souveränetät führt Beaumanoir das königliche Recht der obersten Gerichtsherrlichkeit an und "le général garde de son roiaume", aus dem der Jurist, seiner Zeit vorauseilend, das freie königliche Recht der Gesetzgebung "por le porfit du royaume" ableitet. Sodann werden die Legisten, die spätrömische Lehre von der Stellung des Princeps im absolutistischen Sinne steigernd und aus ihr die Machtfülle des französischen Königs herleitend, durch die darin eingeschlossene Negierung jeder dem Könige gegenüber selbstberechtigten Gewalt zu Vor-

<sup>1)</sup> Luchaire, II, p. 241 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Glasson, V, p. 495.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Die ihm rechtlich nie gemangelt, wohl aber tatsächlich, vgl. Luchaire, I, p. 279 ff.

<sup>4)</sup> In dem berühmten Worte Beaumanoirs: ('ascuns barons est sovrains en sa baronnie. Voirs est que li rois est sovrains par desor tous. Coutumes de Beauvoisis, éd. Beugnot, II, p. 22. Das Wort souverain aus superanus = superior entstanden (Rehm, Gesch., S. 193, N. 2), souveraineté auf ein nicht nachweisbares superaneitas deutend. Über die Vorgeschichte beider Termini und das Wesen der feudalen Doppelsouveränetät (souveraineté seigneuriale und royale) vgl. Esmein, Cours élementaire d'histoire du droit français. 3° éd., 1898, p. 139 ff., 178 ff.; Rehm, Allg. Staatslehre, S. 40 f. Die von Rehm, Geschichte, a. a. O., in einer Interpretation der Stelle Beaumanoirs mir entgegengehaltene Ansicht, dass dieser die seigneuriale Souveränetät auf amts-, nicht auf lehnsrechtlichen Ursprung zurückführe, hat er nunmehr selbst, Staatslehre, S. 41, aufgegeben.

streitern des Gedankens der Staatseinheit und zu entschiedenen Bekämpfern des in sich gespaltenen, des Einigungspunktes ermangelnden Lehnsstaates, der mehr einem Konglomerat zahlreicher
Grundherrschaften als einem Staatswesen glich. Damit wandelt
sich der ursprünglich relative, komparative Begriff der königlichen Souveränetät zum absoluten. Aus dem Superior wird
schließlich der Supremus 1).

So wirken denn Theorie und Praxis zusammen, um das Königtum und damit den Staat unabhängig zu stellen von den Hoheitsrechten des Seigneurs. Unter demselben König, der dem Papsttum den tiefen Fall der avignonschen Zeit bereitet, ist auch bereits im Prinzip der Sieg der königlichen Gewalt nach innen entschieden und damit das wichtige Resultat gewonnen, dass Frankreich dauernd vor der Zersplitterung behütet wurde, welcher Deutschland damals schon unrettbar verfallen war. Nach kurzer Schwächung der Staatsgewalt während des hundertjährigen Krieges mit England nimmt Ludwig XI. die Traditionen der Capetinger wieder auf, und als ein Jahrhundert später die von der Reformation entfesselten Stürme Frankreich durchtobten, war die unerschütterliche Herrschaft der absoluten Staatsgewalt entschieden. Allerdings aber war dieser Sieg nur möglich dadurch, dass der franzüsische Feudaladel sich fortwährend als Staat im Staate betrachtete, den Gedanken der Zweiung von königlicher und seigneurialer Herrschaft niemals fahren lassen wollte. Daher kommt es in Frankreich in der reichsständischen Epoche nie zu dem Gedanken, dass König und Reichsstände ihre Einheit im Staate finden, wie es in England der Fall war. Die états généraux erscheinen als immer wieder zurückgedrängte Mitbewerber um die höchste Macht, namentlich unter Karl V., deren Besitz sie von neuem zur Zerreisung des mühsam errungenen Staates benutzt hätten.

In diesen Kämpfen ist nicht die ganze respublica oder civitas — derartiger Widersinn wäre nicht einmal mit den damals herrschenden unentwickelten staatsrechtlichen Begriffen zu konstruieren gewesen —, sondern die Gewalt des Königs der siegende Teil. Diese Gewalt ist es, die den Dualismus des mittelalterlichen Gemeinwesens überwindet und die Volksgesamtheit zu einer

<sup>1)</sup> Die ersten Spuren dieses Begriffswandels schon in den Ordonnanzen Philipps des Schönen, vgl. Boutaric, La France sous Philippe le Bel, 1861, p. 12.



Die Theorie folgt diesem Prozess Einheit zusammenschliesst. in eigentümlicher Weise nach. Die italienische Korporationslehre hatte den körperschaftlichen Charakter des Staates zu erkennen begonnen; die Konzentrierung der Macht des Staates in der Hand des Fürsten schafft die Vorstellung, das solche Macht ein konstitutives Element des Staates sei. Die aus den offiziellen Anschauungen vom Sacerdotium und Imperium fließende Lehre von der plenitudo potestatis hatte schon früher im Verein mit der Steigerung der fürstlichen Gewalt durch die Deutung der Legisten zur Rechtfertigung absolutistischer Tendenzen geführt. Im 15. Jahrhundert dringt mit dem beginnenden Humanismus autike Staatsauffassung in die christliche Welt ein und damit der Gedanke der Einheit des Staates. Amat enim unitatem suprema potestas, mit diesen Worten tritt Aeneas Sylvius 1) für die physische Einheit der Staatsgewalt ein, in der sich ihm, schärfer als seinen Vorgängern, die Einheit des Staates verkörpert. Der Staat wird dadurch zu einem Gemeinwesen mit einer solchen einheitlichen, nach innen widerstandlos herrschenden, nach außen unabhängigen Gewalt<sup>2</sup>).

Zunächst aber wird noch immer unter dem Einflusse der mittelalterlichen Welt- und Geschichtskonstruktion diese Einheit und ihre Gewalt nur auf das Reich bezogen und durch die über die Spiritualien hinausreichende summa potestas des Papstes ein-Derselbe Aeneas Sylvius, der eine so modern klingende Lehre von der dem Reiche eignenden, dem Kaiser zur Ausübung zustehenden summa potestas aufstellt, erkennt dennoch ' nur dieses Reich als Staat in vollem Sinne an, negiert die Selbständigkeit der Könige und Fürsten gegenüber dem Imperium. Er kennt daher noch nicht die Souveränetät in vollem Umfange und nicht die der Staatsgewalt schlechthin, sondern nur die einer einzigen, der ihresgleichen neben sich nicht besitzenden und duldenden Reichsgewalt. Noch immer ist es nicht der konkrete Staat, sondern ein mit der Wirklichkeit (unter Friedrich III.!) grell kontrastierendes ideales Gebilde, dem die höchste Gewalt beigelegt wird.

Die große Umwandlung im Innern der Staaten kann aber von den allgemeinen staatsrechtlichen Anschauungen der Zeit aus

<sup>1)</sup> c. XX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die eingehende Analyse und Würdigung der Lehre des Aeneas Sylvius, bei Rehm, Geschichte, S. 196 ff.

gar nicht begriffen werden. Das Feudalsystem, das Jahrhunderten staatlicher Entwicklung seinen Stempel aufgeprägt hat, wird von der großenteils auf die Ansprüche halb- oder missverstandener Autoritäten gestützten offiziellen Staatslehre fast ganz außer Acht gelassen, höchstens dass sich hie und da einmal ein gelegentlicher Hinweis darauf findet, der aber ganz an der Oberfläche zu haften pflegt. Aus der politischen Literatur des 12.—15. Jahrhunderts konnte man ruhig den Glauben schöpfen, dass das weströmische Reich, sich unversehrt in alter Gestalt erhalten habe. Auch diese Ignorierung des Tatsächlichen hat allerdings ihre bedeutsamen politischen Wirkungen gehabt. Jene von der herrschenden Theorie nicht beachteten oder doch nicht richtig aufgefalsten feudalen Gewalten werden entweder durch ihre Ignorierung zu einer nicht weiter zu respektierenden theoretischen Bedeutungslosigkeit herabgedrückt, oder sie werden dem idealen Staatsbilde als untergeordnete und daher vom Staate zu beherrschende Mächte eingefügt. So bietet denn auch die ideale, immer weltfremder gewordene Lehre vom Imperium, dem nur das als einheitlich zu denkende Volk gegenübersteht, dem Kampfe des Königtums mit den Ständen eine nicht zu unterschätzende Stiltze.

Aber nicht auf dem Boden der allgemeinen Lehre, sondern auf dem festen Grunde des französischen Staatsrechts bildet sich die neue, gegenüber mittelalterlicher Verschwommenheit klare Lehre vom Staate und seiner Gewalt aus. Humanismus bereits tiberwindet die mittelalterliche Theorie von der Einheit von Kirche und Reich; nicht mehr kraft eines Privilegs oder vermöge der faktischen Verhältnisse, sondern kraft eigenen und ursprünglichen Rechtes erscheint der König von Frankreich als niemandes Untertan. Später tritt die Reformation hinzu, um die alte Lehre von der Oberhoheit des Imperiums gänzlich zu vernichten. Das 16. Jahrhundert zeitigt nunmehr eine Theorie vom französischen König, welche die Tendenzen der Legisten fortsetzt und ihn an die erste Stelle unter den christlichen Monarchen rückt. Namentlich unter Franz I. ist es die Schule von Toulouse, die, von romanistischen Ideen beherrscht, das Recht des Königs als das höchste auf Erden darzustellen unternimmt 1). Auf Grund der Arbeiten von Ferrault, Guy Pape,

<sup>1)</sup> G. Weill, Les théories sur le pouvoir royal, p. 15.

Boyer, Montaigne und anderer über das französische Recht hat Grassaille ein bedeutsames Buch über die französischen Regalien (1538) veröffentlicht, in dem er zwanzig allgemeine Rechte des Königs aufzählt, zu denen noch zwanzig andere, spezielle gegenüber der Kirche hinzutreten 1). Ihnen zufolge ist er der erste König der Welt, der weder rechtlich noch faktisch irgendeinen Höheren in weltlichen Dingen anerkennt, auch nicht den Papst. Er ist "imperator et monarcha in suo regno", er ist höchster Richter, der alle niederen Gerichte vernichten kann, er übt allein eine Reihe besonders aufgezählter Rechte aus, ja "rex Franciae est in regno tanquam quidem corporalis Deus". Auch über die Kirche stehen ihm Rechte zu, wie sie keinem anderen Monarchen gebühren. Er konferiert z. B. Dignitäten und Benefizien, besteuert den Klerus zum Zweck der Verteidigung des Königreiches ohne Genehmigung des Papstes, richtet über eine Reihe sonst den kirchlichen Tribunalen vorbehaltener Fälle.

Neben dieser extremen Anschauung von den Rechten des Königs treten andere auf, die, stets auf das positive Recht Frankreichs sich berufend, eine geringere oder größere Einschränkung der königlichen Macht behaupten, darunter auch solche Ansichten, die von Partisanen der ständischen Monarchie ausgehen. Allein selbst in den Kämpfen der Hugenotten und der Liga wird die Institution des Königtums selbst nicht angegriffen, die Staatseinheit nicht mehr im Interesse der zurückgedrängten Stände zu zerreißen gesucht. Nicht um Monarchie oder Republik, sondern um absolute oder beschränkte Monarchie wird erbittert gestritten. Diese Kämpfe lehren aber die Besonnenen die Notwendigkeit einer über jeden Streit erhabenen, unabhängigen, unwiderstehlichen Autorität für den Staat<sup>2</sup>).

So wird denn inmitten der Bürgerkriege, die Frankreich spalten, während das Königtum in Heinrich III. eine verächtliche Schwäche aufweist, die neue Lehre vom Staate geboren. Das Fazit der gesamten vorangehenden Entwicklung, wie es sich für die Auffassung des staatlichen Charakters Frankreichs darstellt, wird von Bod in gezogen. Nur erhebt er sein Resultat, das aus der politischen Geschichte Frankreichs abstrahiert ist, ins Absolute. Der nach langen Kämpfen errungene Souveränetäts-

<sup>1)</sup> Vgl. die Darstellung bei Weill, p. 16 f.

<sup>2)</sup> Siehe Weill, p. 289 ff.

gedanke wird von ihm als wesentlichstes Merkmal seiner Staatseingestigt. "L'état est un droit gouvernement de plusieurs mesnages et de ce que leur est commun avec puissance souveraine"1). Diese Staatsdefinition enthält in der Tat etwas wesentlich Neues, in der ganzen vorangegangenen Literatur nicht Enthaltenes. Dass jede gerechte Herrschaft über eine Vielheit von Haushaltungen, die mit souveräner, d. h. nach außen und innen höchster und unabhängiger Gewalt ausgestattet ist, einen Staat darstelle, das oder ähnliches hat vor Bodin niemand behauptet, und er hat vollkommen recht, wenn er sich das Verdienst zuschreibt, diesen Souveränetätsbegriff zuerst ausgeprägt zu J haben 2). Vor ihm hat man ein Moment der Souveränetät: die äusere Unabhängigkeit und die suprema potestas einzelner Fürsten, des Kaisers und des Königs von Frankreich erkannt; eine Zusammenfassung aller Elemente des Souveränetätsbegriffes zu einer Einheit hat jedoch vor Bodin nicht stattgefunden. Erst durch ihn ist der Komparativ "souverain" definitiv zum Superlativ, die superioritas zur suprema potestas geworden.

Dieser Begriff aber in der von Bodin aufgestellten Formulierung ist wesentlich negativer Natur. Die "absolute, von allen Gesetzen entbundene Gewalt über Bürger und Untertanen" bedeutet zunächst nur die Verneinung alles dessen, was sich als selbständige Macht über, neben und im Staate behaupten will: der Herrschergewalt des Papstes, des Reiches, der Stände<sup>8</sup>). Der Staat hat eine souveräne Gewalt, heißst zuvörderst nur: der Staat ist schlechthin unabhängig von jeder anderen Macht. Es besagt nicht, was der Staat seinem Wesen nach ist, sondern vielmehr, was er nicht ist.

Nun wird es auch völlig klar, warum das Altertum den

<sup>1)</sup> Six livres de la République, 1576, I, 1. In der lateinischen bekannteren Fassung: Recta plurium familiarum et rerum inter ipsas communium cum summa perpetuaque potestate gubernatio.

Principio definienda fuit maiestas, quam nec philosophorum nec iurisconsultorum quisquam definiit. I, 8 (ed. tertia, Frankfurt 1644, p. 123).

Doch aber ist die höchste Steigerung des Souveränetätsbegriffes bei Bodin nicht vollzogen, da der Herrscher durch die göttlichen und natürlichen Gesetze gebunden ist (I, 8, p. 130). Vgl. auch Landmann, a. a. O. S. 50 ff.; Rehm, Geschichte, S. 129. Die absolute rechtliche Schrankenlosigkeit, die im Begriff des summum imperium liegt, hat erst Hobbes zu begründen gesucht.

Souveränetätsbegriff nicht finden konnte. Wo war die Macht, die den antiken Staat hätte bestreiten wollen? Und ebenso wird es klar, warum auch die letzte Epoche des Mittelalters zwar nach dem Souveränetätsbegriff tastet, ihn aber trotzdem nicht finden kann. In den Kämpfen um die staatliche Unabhängigkeit und Hoheit wird zwar die eine oder andere Seite der souveränen Staatsgewalt in meist unklarer Weise bemerkt, die Allseitigkeit der Negation jedoch, die in der Vorstellung der Souveränetät liegt, wird erst in dem Augenblicke erkennbar, wo sie politisch sichtbar und siegreich vor den Augen des Forschers dasteht.

3. Hat die geschichtliche Untersuchung demnach ergeben, dass die Souveränetät nur durch die historischen Kämpfe des Staates um seine Existenzberechtigung verständlich wird, so zeigt weitere Untersuchung, dass mit dem Augenblick, wo sie zu einem Essentiale der Staatsgewalt und damit des Staatsbegriffes erhoben wird, die Versuche beginnen, ihr einen positiven Inhalt zu Schon Bodin findet den Übergang von der negativen zur positiven Funktion der Souveränetätslehre. Von ihm angefangen wird die Souveränetätslehre in eine neue Kampfesposition gestellt. Sie geht nämlich sofort von der Verteidigung Die epochemachenden Wendungen der Angriff über. Souveranetätslehre gehen alle von Männern aus, die regen Anteil an den politischen Kämpfen ihrer Zeit nehmen und die Richtung des Sieges durch neue Ideen bestimmen wollen So verschiedenartig aber auch diese Versuche ausfallen, so können sie dennoch den Ursprung des Souveränetätsgedankens aus einem negativen Begriff auch in seiner neuen Position nicht verleugnen, indem es seine Aufgabe bleibt, in seinem Vorwärtsdringen die Ansprüche aller sich ihm entgegenstellenden Mächte energisch zu verneinen. Ehe wir aber zu dieser Erörterung schreiten, ist ein anderer, höchst wichtiger Prozess eingehender zu verfolgen.

Hier greift nämlich eine zweite Gedankenreihe ein, die, anfänglich von der Souveränetätslehre gänzlich getrennt, ihr zeitlich lange vorangehend, sich mit ihr in eigentümlicher Weise verflicht und zu einem schwer zu entwirrenden Knäuel tiefgreifender Irrtümer führt, die historisch von den schwerwiegendsten Folgen begleitet waren.

In den mittelalterlichen Kämpfen um die Unabhängigkeit des Staates und seiner Gewalt ist es überall die Monarchie, welche als Träger des Staatsgedankens auftritt. Daher erscheint

dem politischen Denken der Kampf um den Staat wesentlich als Kampf des weltlichen Herrschers mit dem Papste, des Königs mit dem Kaiser, des Landesherrn mit den Feudalherren oder Kommunen. Es ist daher fast selbstverständlich, dass die Souveränetät zuvörderst auf den Monarchen bezogen wird. Der Staat wird zu einem Gemeinwesen, an dessen Spitze ein souveräner Herr steht. Die neuen politischen und naturrechtlichen Theorien erkennen zwar auch andere Staatsformen als die Monarchie an, zunächst aber wenden sie sich ihr mit Vorliebe zu. Die Staatsgewalt kann sich als unabhängige Macht nur bewähren, T wenn der Fürst im öffentlichen Rechte durch nichts gebunden ist, wenn die ganze Staatsordnung zu seiner Disposition steht. Da der Staat schlechthin unabhängig ist, so muss auch seine höchste Gewalt absolut sein. So nimmt die Souveränetätslehre die Wendung zum Absolutismus. Der Schöpfer der wissenschaftlichen Souveränetätslehre wird sofort zum ersten Verteidiger der rechtlichen und politischen Notwendigkeit des absoluten Staates. Auch hierin wird man die Wirkung der Zeitverhältnisse auf die staatsrechtliche Theorie klar erkennen. Dass Bodin in den Wirren der Bürgerkriege in der Anerkennung der königlichen Allmacht das Rettungsmittel des Staates erblickt, ist bereits hervorgehoben worden. Nicht anders war es aber mit der Fürstenmacht in den anderen kontinentalen Staaten bestellt. In dieser Zeit des Überganges zum modernen Staate war Konzentration der fürstlichen Gewalt das notwendige Mittel, um die Staatseinheit herzustellen, wie in Spanien, wo zwei bisher selbständige Staaten sich zu verschmelzen hatten, oder um sie vor den noch immer starken zentrifugalen Mächten des ständischen Sondergeistes zu bewahren. Die Staatslehre jener Tage hatte nur in eine juristische Formel gefasst, was zwei Menschenalter früher Machiavelli in Form politischer Vorschriften für den zu bildenden nationalen Staat der Italiener gefordert hatte: eine fürstliche Gewalt, die rücksichtslos nur den eigenen Willen gelten lassen will, alles zerschmetternd, was sich ihr in den Weg stellt.

Die neue Lehre — und das tritt im 17. Jahrhundert noch schärfer hervor — verlegt nun den Staat immer mehr in die Person des Fürsten und lässt das Volk nur als Objekt fürstlicher Tätigkeit bestehen. Diese Wendung der Theorie wird in ihrer wissenschaftlichen Eigentümlichkeit nur verständlich, wenn man die Verbindungsglieder in Betracht zieht, die von der voran-

gegangenen Entwicklung der Staatslehre zu ihr hinführen. Mittelalter hatte sich lebhaft mit der Frage nach dem Ursprung der weltlichen Gewalt beschäftigt. Nur zwei Möglichkeiten standen dem Deuken jener Zeit offen: göttlicher oder menschlicher Ursprung. Die Lehre vom göttlichen Ursprung der weltlichen Gewalt wird zunächst von der Kirche bekämpft; auch die später von ihr gepflegte Lehre von der Zurückführung des Imperiums auf göttliche Einsetzung wird fortdauernd durch eine Theorie vom menschlichen Ursprung der Gewalt der jeweiligen Machthaber ergänzt. Damit tritt frühe schon die zweite Alternative in den Vordergrund. Für sie gibt aber die altrömische Formel, derzufolge die Gewalt ursprünglich bei der Volksgemeinde ruht, die mit unerschütterlicher Autorität umkleidete Basis ab. Dazu treten, wie schon früher erwähnt, durch die Bibel vermittelt, altjüdische Gedanken, sowie die Tatsache der Bestellung der geistlichen und weltlichen Häupter der Christenheit durch Wahl, um das Volk als den einzigen, unbestreitbaren, ursprünglichen Inhaber der höchsten Gewalt erscheinen zu lassen. Überdies entspricht es auch den germanischen Rechtsanschauungen, den vorerst ganz unentwickelten Staat als eine große Genossenschaft zu betrachten, deren Gewalt nichts anderes als die Gesamtgewalt der Genossen ist. Da die Theorie jener Zeiten, der Wirklichkeit abgewendet, sich nur in den antik-scholastischen Kategorien zu bewegen vermag, so ist ihr nur die eine Alternative gegeben, entweder das Volk fortdauernd als Machtquell im Staate aufzufassen oder den Monarchen durch Entäußerung der Macht von seiten dieses ihres ursprünglichen Inhabers entstehen zu lassen. Je mehr die fürstliche Gewalt sich zu konzentrieren strebt, desto energischer wird von ihren Gegnern ihr popularer Ursprung betont. 14. und 15. Jahrhundert von hervorragenden Schriftstellern vertreten, wird er in den durch die Reformation heraufbeschworenen inneren Wirren der westlichen Staaten zum Kampfesmittel gegen die nunmehr auch das Gewissen bedrängende weltliche Macht. In der dem Bodinschen Werke über den Staat gleichzeitigen monarchomachischen Literatur wird die Ableitung des Königsrechtes aus dem Volksrechte zur Grundlage bedeutsamer, gegen den aufstrebenden Absolutismus gerichteter politischer Forderungen.

Zu dieser Vorstellung aber tritt noch eine wichtige wissenschaftliche Tatsache. Der korporative Charakter des Staates war dem

Mittelalter und der beginnenden neueren Zeit keineswegs unerkannt geblieben, allein eine klare, folgerichtige, die letzten Konsequenzen einer solchen Anschanung ziehende Lehre ist in der ganzen, dem neueren Naturrecht vorangehenden Wissenschaft nicht zu finden, wie denn auch das Naturrecht selbst nicht imstande ist, die von ihm behauptete körperschaftliche Natur des Staates widerspruchslos durchzuführen. Die grob sinnliche Anschauung, die den populus als vorstaatliche Summe der einzelnen dem durch den Staat geeinten Volke gleichstellt, die den Fürsten nicht als Volksglied, sondern als individuelle Person betrachtet, schlägt immer wieder durch. Darum verknüpft sich die Frage nach der souveränen Staatsgewalt immer und immer wieder mit der nach dem Träger dieser Gewalt. Dieser Träger wird aber, wie nicht anders möglich, entweder ganz oder doch zum Teil außerhalb des Staates gestellt, d. h. selbst wenn seine Organstellung erkannt wird, ist er dennoch zugleich außerhalb des Staates stehende Person, der sein Recht nicht nur der Staatsordnung, sondern einem dieser Ordnung vorangehenden oder sie begründenden Akte vorstaatlicher Persönlichkeiten verdankt. Daher scheint es, dals es zwei verschiedene Souveränetäten gebe, die eine dem Staate, die andere der Person des höchsten Staatsorgans zustehend.

So vermischt sich denn die Lehre von der Volkssouveränetät mit dem neugefundenen Satze, dass der Staat einer souveränen Gewalt bedarf. Wie wenig beide Gedankenkreise, die sich aus historischen Gründen geschnitten haben, in innerem logischen Zusammenhang stehen, geht daraus hervor, dass die Frage nach dem Ursprung der Gewalt bei jedem nichtsouveränen Verbande in gleichem Masse wiederkehrt wie beim Staate, während die Frage nach Art der Souveränetät der Gemeinde, der Körperschaft, des Vereines überhaupt gar nicht aufgeworfen werden kann. Aus dieser so naheliegenden und doch nirgends unternommenen Erwägung geht es klar hervor, dass die Frage nach der höchsten Gewalt im Staate mit der Frage nach der höchsten Gewalt des Souveranes Organ im Staate und Staates nichts zu tun hat. souveraner Staat sind daher zwei grundverschiedene Dinge. aus der heutigen Terminologie einerseits wegen des völkerrechtlichen Sprachgebrauches, anderseits wegen der an dem hergebrachten Terminus der Volkssouveränetät haftenden Literatur der heutigen demokratischen Republiken kaum mehr auszumerzende Anwendung desselben Wortes auf zwei grundverschiedene Dinge hat zu den tiefstgreifenden Folgen geführt<sup>1</sup>). Es wäre eine wichtige Untersuchung, den Einflus unklarer Terminologie auf die Geschichte menschlichen Denkens und Handelns einmal im Zusammenhang nachzuweisen.

In der Folgezeit tritt zwar auch die alte Lehre vom göttlichen Ursprung der fürstlichen Gewalt zu wiederholten Malen auf. Häufig verbindet sie sich mit der Souveränetätslehre, sei es, um den absoluten Charakter der souveränen Gewalt zu stützen, sei es, um deren Bindung an göttliches Gesetz hervorzuheben, da sie menschlichem nicht untertan sein könne. Sie ist aber nicht im entferntesten so durchgebildet worden, wie die Ableitung der . Monarchengewalt aus der Volkssouveränetät. Sie krankt von vornherein an dem Fehler, dass sie in nicht zu begründender Weise nur eine bestimmte Staatsform als vollberechtigt anerkennen kann. Daher nimmt sie entweder zu einem kindischen Autoritätsglauben Zuflucht, wie bei Graswinckel und Filmer, oder sie stützt sich auf den keines weiteren Beweises bedürftigen theokratischen Gedanken, wie bei Bossuet, oder sie verzichtet auf jedes nähere Verständnis des historischen Geschehens, wie bei den französischen Legitimisten und ihren deutschen Nachfolgern.

Die Theorie vom menschlichen Ursprung der souveränen fürstlichen Gewalt aber führt seit Hobbes, der zuerst die Souveranetat der Staatsgewalt nicht, wie Bodin, als eine Tatsache hinnahm, sondern sie wissenschaftlich zu begründen versuchte bis zur Überwindung der naturrechtlichen Staatslehre überall auf die Theorie der ursprünglichen staats- und verfassungsgründenden Volkssouveränetät zurtick. Alle nur möglichen juristischen Konstruktionen werden unternommen, um, dem politischen Standpunkt der Autoren angepalst, die souverane Fürstengewalt zu begründen. Das Volk schließt mit dem König einen zweiseitig bindenden Vertrag ab; das Volk schliesst unter sich einen Vertrag ab, des Inhalts, sich einem zu unterwerfen, so dass nur das Volk kraft des Subjektionsvertrages gebunden ist, nicht aber der also geschaffene Gewaltträger; das Volk verleiht dem Könige die ganze Gewalt als jederzeit rückziehbares Prekarium; das Volk delegiert einen Teil seiner Gewalt dem Könige, behält sich aber den Rest zur eigenen Ausübung vor. Das Volk kann sich seiner Gewalt entäußern, die Gewalt ist unveräußerlich

<sup>1)</sup> Vgl. auch G. Meyer, S. 21, N. 7; Rehm, Staatslehre, S. 62.

beim Volke, so lauten die beiden Hauptsätze, die in mannigfaltigen Variationen in den Lehren des 17. und 18. Jahrhunderts vertreten sind und von der größten Bedeutung in den gewaltigen Kämpfen dieser Zeitalter werden.

Bei schärferem Zusehen finden wir nun leicht den tiefsten Grund dieser Irrungen der Souveränetätslehre der naturrechtlichen Epoche. Einmal ist es die Lehre von der Ableitung des Staates aus dem vorstaatlichen und darum rechtlich — wenigstens positiv-rechtlich — unbeschränkten Individuum, welche die Summe der durch Vereinbarung zusammengefasten souveränen Individuen als Quelle der Macht ansah, in dieser Hinsicht die bereits im Mittelalter lebendigen Tendenzen fortsetzend, im Volkswillen den Ursprung des Imperiums zu suchen. Sodann ist es aber die der englischen Staatslehre entlehnte Anschauung, dass die Volksgemeinde der Staat sei, welche die Theorie von der Volkssouveränetät als der letzten Basis aller Staatsgewalt mit scheinbar unerschütterlicher Autorität umgibt. Gerade die mit kanonischem Ansehen umkleidete Lehre von der civitas oder dem populus (coetus, societas) als Staat, welche, durch Aristoteles, Cicero und die römischen Juristen vermittelt, der klaren Erfassung des korporativen Charakters der öffentlichen Verbände sich hindernd in den Weg stellt, musste immer und immer wieder zu einer Gleichstellung von Volk und Staat führen. Hätte die Epoche von Grotius und Hobbes bis auf Kant und Fichte mit ihrer Durchbildung der Lehren von der absoluten Fürsten- und Volksgewalt die naturrechtliche Voraussetzung ihres Denkens abzustreifen und den von ihr sonst so energisch vertretenen Gedanken der körperschaftlichen Natur des Staates konsequent durchzuführen vermocht, so hätte sie in dem Volke, das ihr unausweichlich als Quelle der Macht erschien, nicht das Volk vor dem Staate, die sich zum Staate verbindenden einzelnen im Laufe dieses Verbindungsprozesses, sondern das bereits zum Staate organisierte Volk – mit einem Worte den Staat erkennen müssen. Die Frage nach dem Ursprung der fürstlichen Gewalt, die sofort ein Bündnis mit der neuentstandenen Souveränetätslehre eingegangen war, hätte zu dem Satze führen müssen, dass jener Ursprung im Staate liege, und damit hätte die monarchische Gewalt sofort ihren richtigen Umfang und ihre Begrenzung gefunden.

Bezeichnend aber für die verschiedenen, einander entgegenwirkenden Strömungen in der juristischen Theorie ist es, dass diese Einsicht sowohl der beginnenden Naturrechtslehre als auch der positiven Jurisprudenz wenigstens nicht völlig verborgen bleibt. War schon im Mittelalter die Lehre von dem nach Analogie des corpus mysticum Christi zum einheitlichen Staate erhobenen Volke vorhanden und in Verbindung damit die Organstellung des Monarchen erkannt, so scheiden auch neuere Publizisten die dem Staate eignende maiestas realis von der aus ihr entspringeuden maiestas personalis des Monarchen 1). Während aber bei ihnen doch nur eine andersartige Fassung der Herleitung der Fürsten- aus der Volkssouveränetät vorliegt, so kommt auf Grund lehensrechtlicher Anschauungen, Bodin korrigierend, der berühmte französische Jurist Loyseau zu der Ansicht, dass die Souveränetät am Staate, näher gefalst am Staatsgebiete, hafte und dem jeweiligen Inhaber sich mitteile. So leitet er demnach die "souveraineté in concreto" aus der "souveraineté in abstracto" ab<sup>2</sup>). Diese, so viel ich sehe, der modernen Literatur über die Souveränetät unbekannt gebliebene Auffassung ist besonders lehrreich für die Entstehungsgeschichte der Souveränetätsvorstellung, da in ihr die altfranzösische feudale Anschauung von der Gebietsherrschaft als Grundlage der Staatsgewalt nochmals zu originellem Ausdruck kommt.

Auch H. Grotius, der, um das Völkerrecht zu begründen, die — nicht ganz richtig verstandene — aristotelische Lehre von dem Wechsel des Staates im Wechsel der Verfassungen, die noch Bodin gefesselt hatte, bekämpfen mußte, kann zur Behauptung der Identität des Staates bei Änderung der Verfassung nur durch Gegenüberstellung von Staat und Herrscher gelangen. Daher unterscheidet er zwischen dem subjectum commune und dem subjectum proprium der maiestas, deren ersteres der Staat, letzteres

<sup>1)</sup> Vgl. Gierke, Althusius, S. 164 ff.

<sup>2)</sup> Et comme c'est le propre de toute Seigneurie d'estre inherente à quelque fief ou domaine, aussi la Souveraineté in abstracto, est attachée à l'Estat, Royaume ou Republique. Pareillement comme toute Seigneurie est communiquée aux possesseurs de ce fief ou domaine, la Souveraineté, selon la diversité des Estats se communique aux divers possesseurs d'iceux: à sçavoir en la Democratie à tout le peuple... En l'Aristocratie la Souveraineté reside par devers ceux, qui ont la domination.... Finalement és Monarchies elle appartient au Monarque qui pour ceste cause est appellé Prince souverain ou souverain Seigneur. Traité des Seigneuries. Paris 1608, p. 25.

der Herrscher ist 1). Allein auch er kommt nicht zur klaren Scheidung von Staat und Volk, so dass auch seine Lehre schließslich in die von der Volkssouveränetät als Grundlage der Herrschersouveränetät einmündet 2). Nur indem er die Tätigkeit des Herrschers mit der des Sehens parallelisiert, die sowohl auf den ganzen Körper als auch auf das Auge als Subjekt bezogen werden kann 3), kommt er der richtigen Auffassung nahe, ohne sie indes erreichen oder gar festhalten zu können.

4. Nunmehr werden uns die Versuche verständlich werden. den seinem Ursprung und Wesen nach negativen Souveränetätsbegriff mit einem positiven Inhalt zu erfüllen. Aus der abstrakten Vorstellung einer alle ihr entgegenstehenden Ansprüche nichtstaatlicher Mächte negierenden Gewalt liefs sich keine wie immer geartete positive Folgerung auf ihren Inhalt herleiten. Um den zu gewinnen, wendet sich die Theorie dem konkreten Staatsleben Sie beobachtet einfach die souverane Person, die sie an der Spitze des Staates sieht, zählt die Befugnisse auf, die ihr gemäß dem herrschenden Rechtszustande zustehen, um sie sodann als wesentliche, begriffsnotwendige Elemente der souveränen Gewalt zu behaupten. Bei dieser Rationalisierung des positiven Staatsrechtes läuft aber unvermerkt ein schwerwiegender, für die ganze Entwicklung der rechtlichen Grundanschauungen höchst bedeutsamer Fehler unter. Es wird nämlich Staatsgewalt mit Souveranetat identifiziert. Dies zeigt sich sofort schon bei Bodin, der die souveräne Gewalt mit einer Anzahl von einzelnen Rechten ausfüllt. Diese werden aber keineswegs aus dem Wesen der Souveränetät abgeleitet, also nicht bewiesen, daß sie einer nichtsouveränen Gewalt aus eigenem Rechte gar nicht zustehen können. Vielmehr vertritt die Behauptung die Stelle des Beweises. Es ist aber klar, dass in dieser Gleichstellung von Staatsfunktion und Souveränetätsrecht eine petitio principii liegt: aus der Tatsache, dass der Souveran ein Recht ausübt, wird geschlossen, dass es Staatsfunktion sei, während doch der Nachweis geliefert werden sollte, dass eine notwendige Funktion

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 3, § 7, 1.

<sup>\*)</sup> Vgl. Gierke, Althusius, S. 173 f.; Rehm, Geschichte, S. 237, der Grotius konsequentere Einsicht in das Wesen der Staatssouveränetät zuschreibt, indes auch S. 241 die Unklarheiten des Grotiusschen "populus" hervorhebt.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) A. a. O.

des Staates vorliege, die deshalb dem Souverän zustehen müsse<sup>1</sup>). Überdies wird gar nicht untersucht, was denn gegebenenfalls aus einem Staate wird, dem eines oder mehrere Souveränetätsrechte entzogen sind, andere hingegen verbleiben. In ihrem Bestreben, den in sich einheitlichen Normalstaat zu konstruieren, vernachlässigen die Gründer der Souveränetätslehre gerade jene Fälle, an denen erst empirisch die Lehre von der Begriffsnotwendigkeit der Souveränetät für den Staat zu erproben wäre.

Dass der positive Inhalt der Souveränetät in sie auf die angegebene Weise hineingelegt wird, lehrt deutlich Bodin in den näheren Ausführungen über die Souveränetätsrechte. Er führt acht "vrayes marques de Souveraineté" an: das Recht der Gesetzgebung, das Recht über Krieg und Frieden, das Recht der Ernennung der obersten Beamten, das der höchsten Gerichtsbarkeit, das Recht auf Treue und Gehorsam, das Begnadigungsrecht, das Münzrecht und endlich das Besteuerungsrecht. Das sind aber nichts anderes als die Rechte, welche damals der König von Frankreich für sich in Anspruch nahm, wie denn auch in den näheren Ausführungen über diese Rechte vielfach französische Verhältnisse zum Vorbild gedient haben<sup>2</sup>). Stehen den Subjizierten derartige Rechte zu, so sind sie in deren Hand nur ein prekärer Besitz, der von der souveränen Gewalt jederzeit an sich gezogen werden kann<sup>8</sup>). Hier ist der deutliche Punkt, wo der Souveränetäts-

<sup>1)</sup> Iura maiestatis eiusmodi esse necesse est, ut summo quidem Principi tribui, magistratibus aut privatis non possint: aut si summis Principibus ac privatis communia sint, iura maiestatis esse desinant, I, 10, p. 234 iura maiestatis eiusmodi esse debere, ut summorum quidem Principum omnino propria sint, nec tamen cum subditis communia. I, 10, p. 271.

<sup>2)</sup> Wie willkürlich und unsystematisch diese Aufzählung sei, ist bald erkannt worden. Schon Loyseau, a. a. O. p. 26, bemerkt, indem er die absolute Gewalt als einziges Kennzeichen der Souveränetät behauptet: les autres marques de souveraineté rapportées par Bodin... sont plustost droits et dependances, que marques specifiques et certaines: et quiconque voudroit mirer et recognoistre la souveraineté par chacunes d'icelles, se mesprendroit souventes fois. Ferner Paurmeister, vgl. Hancke, a. a. O. S. 50.

<sup>3) —</sup> quaeque nec concedi debeant, et concessa nulla temporum curriculo praescribi possint. At si Princeps publica praedia cum imperio ac iurisdictione et eo modo fruenda concesserit, quo ipse frueretur, etiam si tabulis iure maiestatis excepta non fuerint, ipso iure tamen excepta iudicantur, I, 10, p. 271.

begriff zur Offensive vorgeht, zu einer tiefwirkenden politischen Idee wird.

Denselben Weg schlägt mit unerbittlicher Konsequenz Hobbes ein, indem er den Souveränetätsbegriff am schärfsten im absolutistischen Sinne ausprägt. Nur geht er viel systematischer vor als Bodin, indem er den Inhalt der Souveränetät nicht äußerlich an sie heranbringt, sondern ihn als im Staatszweck liegend aus diesem abzuleiten sucht 1). Der Souveran ist nach ihm nicht klagbar und nicht bestrafbar, ist höchster Bewahrer des Friedens und höchste Autorität in Glaubenssachen. Er ist Gesetzgeber, oberster Richter, Herr über Krieg und Frieden und Dienstherr, hat das Recht, praeter legem zu belohnen und zu strafen, und ist schliesslich der Quell aller Ehren und Würden 2). Das sind aber nichts anderes als die wichtigsten Eigenschaften, die die englische Theorie von der königlichen Prärogative, wie sie ein Jahrhundert später noch von Blackstone formuliert wurde, aufzählte<sup>8</sup>). Wie Bodin französisches, hat Hobbes englisches Recht ins Absolute erhoben. Aber er geht in seinen Konsequenzen auch in diesem Punkte viel schroffer vor als jener. Irgendeine Loslösung eines Souveränetätsrechtes und Übertragung auf einen anderen als den Inhaber des summum imperium wäre eine staatszerstörende Handlung 4). Alle Gewalt nichtstaatlicher politischer Körper aber ist von der souveränen Gewalt geschaffen und ihr untergeordnet<sup>5</sup>).

Auch die späteren Versuche, der Souveränetät einen positiven Inhalt zu verleihen, wandeln denselben Weg. So hat Locke in der Zeichnung der vier Gewalten, die er im Staate schlechthin erblickt: der legislativen, exekutiven, föderativen Gewalt und der Prärogative, wesentlich die englischen Verhältnisse ins Abstrakte erhoben, wie sie nach der Revolution von 1688 sich umzugestalten im Begriffe waren. Nicht minder hat die deutsche Rechtslehre, seitdem im Beginne des 17. Jahrhunderts die Bodinsche Theorie auf sie zu wirken beginnt, bei den von den verschiedenen Schriftstellern versuchten Einteilungen der Souveränetätsrechte die heimischen Verhältnisse vor Augen. Schon die Polemik, die in den ersten Dezennien des 17. Jahrhunderts von deutscher

<sup>1)</sup> Vgl. Rehm, Geschichte, S. 246 f.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Leviathan, c. XVIII, p. 162 ff.

<sup>8)</sup> Vgl. Commentaries, I, p. 243 ff.

<sup>4)</sup> De cive, c. XII, 5, Lev., c. XVIII, p. 167 f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Lev., c. XXII, p. 210.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

Seite gegen die Bodinsche Lehre geführt wird, ruht in erster Linie auf dem Gegensatz der deutschen und französischen staatlichen Verhältnisse 1). Diesen Zusammenhang im einzelnen zu erforschen, ist von hohem Werte, während die theoretischen Resultate so vieler Schriftsteller zweiten Ranges der naturrechtlichen Epoche doch nur von geringem Interesse sind, da eine wahrhafte Weiterbildung des Souveränetätsbegriffes bei ihnen nicht zu finden ist, vielmehr nur der eine oder andere bereits früher geäußerte Gedanke von verschiedenen hervorgehoben oder zugunsten anderer Elemente zurückgedrängt wird.

So beziehen sich denn alle Bestrebungen, der Souveränetät einen positiven Inhalt zu geben, in Wahrheit auf die Staatsgewalt, die stets mit dem summum imperium identifiziert wird. Damit gerät die Theorie aber mit dem Leben in einen politisch bedeutsamen Widerspruch, indem vor dem 19. Jahrhundert in der Staatenwelt mit ihren Überresten des Feudalstaates gar manche der nur dem Souverän zugeschriebenen Berechtigungen auch anderen Gewalten als der souveränen zukamen. Die Theorie erhebt eben die von ihr aus den gegebenen Verhältnissen abstrahierten Majestätsrechte zu auschließlichen, keinem anderen als dem Träger der Majestät zukommenden. Aus der bloßen Tatsache, dass die höchste Gewalt ein Recht besitze, schliesst sie, dass es nur ihr zukommen dürfe. Indem sie alle diese Rechte in den Begriff der Staatsgewalt hineinlegt und hierauf wiederum aus diesem Begriffe deduktiv ableitet, wird ihr der Souveran zum alleinigen ursprünglichen Inhaber aller Herrschaftsrechte. Damit wird alle Innehabung solchen Rechtes durch nichtstaatliche individuelle oder Verbandspersonen zur Usurpation. Das Herrschaftsrecht selbst gebührt allemal dem Staate; nur zur Ausübung kann er nach seinem Ermessen das der Substanz nach stets bei ihm verbleibende Recht den ihm Untergeordneten überlassen.

Der große Enteignungsprozes der dem Staate ein- und untergeordneten öffentlichen Gewalten durch den Staat selbst, der mit die Signatur der politischen Entwicklung der neueren Zeit bildet, findet an dieser Theorie eine gewaltige Unterstützung. Der so gestaltete staatsabsolutistische Souveränetätsbegriff ist dadurch eine der großen geschichtlichen Tatsachen geworden, die

<sup>1)</sup> Vgl. Hancke, a. a. O. S. 4 ff.

den modernen Staatsbegriff ausgewirkt haben. Die praktische Überzeugung, dass der Staat der Inhaber der ganzen öffentlichen Gewalt sei und daher im Staate alles Recht zur Ausübung öffentlicher Funktionen nur von ihm selbst ausgehen könne, ist auf sie zurückzuführen.

Ist daher die Souveränetätslehre ihrer Entstehung nach eine, staatliche Selbstbehauptung bezweckende, negative Theorie gewesen, so wird sie durch Ausfüllung mit dem Inhalt der Staatsgewalt positiv vorwärts dringend und die staatsrechtlichen Grundvorstellungen umbildend. Dabei geht sie aber in ihren klassischen Vertretern von dem Gedankenbilde des zentralisierten Einheitsstaates aus, zu dem allein sie bei scharfer Durchbildung ihrer naturrechtlichen Grundgedanken gelangen konnte. Wird alle staatliche Macht durch den Grundvertrag der Staatsglieder geschaffen, so ist für selbständige öffentliche Macht eines Verbandes innerhalb des Staates schlechterdings kein Raum.

Die praktische Bedeutung dieser Seite der Souveränetätslehre wird uns klar, wenn wir zum Schlusse dieses geschichtlichen Überblickes die Schicksale und politischen Wirkungen des Souveränetätsbegriffes seit dem Ende des 17. Jahrhunderts in großen Zügen verfolgen.

5. Nachdem der Versuch, das Problem der Souveränetät mit der Annahme einer doppelten Hoheit, der maiestas realis und personalis, zu lösen, sowie auch die Andeutungen des Grotius nicht zur Erkenntnis der Staatssouveränetät zu führen vermochten, vielmehr in der so einflusreichen Lehre des Hobbes die fürstliche Souveränetät die des staatlichen Corpus völlig absorbierte, wird in der Folge lange Zeit hindurch die persönliche Souveräuetät als die alleinige betrachtet, und auch sie ruht fernerhin im letzten Grunde auf der Volkssouveränetät. Nicht nur der absolute Herrscher des Hobbes, auch das mit despotischer Gewalt ausgerüstete Parlament Blackstones 1) und endlich das mit unveräußerlicher Gewalt begabte Volk Rousseaus führen auf die-

<sup>1)</sup> It has sovereign and uncontrollable authority in the making, confirming, enlarging, restraining, abrogating, repealing, reviving, and expounding of laws, concerning matters of all possible denominations, ecclesiastical or temporal, civil, military, maritime, or criminal: this being the place where that absolute despotic power, which must in all governments reside somewhere, is intrusted by the constitution of these kingdoms. I, p. 160.

England mit Thomas Smith und Hooker beginnende, in Locke und Montesquieu zur Blüte gedeihende konstitutionelle Theorie bis auf Sieyès und B. Constant herab auf dem Boden der Lehre von der denknotwendigen ursprünglichen Volkssouveränetät. Hatte doch vor Rousseau bereits Montesquieu in der gesetzgebenden Gewalt die volonté générale erblickt<sup>1</sup>).

Damit dringt die Souveränetätslehre von neuem erobernd vor. Die konstitutionelle Doktrin und die Lehre des contrat social erheben nicht minderen Anspruch auf Gestaltung des staatlichen Lebens nach ihren Prinzipien, als es in den zwei vorangehenden Jahrhunderten im Westen Europas die Theorie der Fürstensouveränetät getan hatte. Die Verfassungen der Vereinigten Staaten im Gliedstaat und in der Union, die konstitutionellen Experimente der französischen Revolution, die Theorie vom unveräußerlichen, dem Volke zustehenden pouvoir constituant, die bis in die Bewegung der Jahre 1848 hinein eine so große Rolle spielt, die Konstruierung der belgischen Monarchie auf der Basis der Nationalsouveränetät sind Beispiele von der praktisch-politischen Bedeutung dieser Wendung der Souveränetätslehre.

Nicht minder feiert aber die ältere Lehre von der Fürstensouveränetät auch noch im 18. und 19. Jahrhundert, oft von der theologischen Vorstellung des Königtums iure divino unterstützt, auf dem Gebiete der praktischen Politik bedeutsame Triumphe. Was Friedrich Wilhelm I. den märkischen Junkern zurief, daßer die souveraineté stabilieren wolle wie einen rocher de bronze, das wurde im 18. Jahrhundert die Maxime im Bildungsprozeßs des östlichen Staatensystems. Die Vorstellung vom souveränen Herrscherrecht, dem jedes, wenn auch noch so gut und so oft verbriefte Recht der Untertanen zu weichen habe, hat die staatliche Einheit in Preußen und Österreich vollendet<sup>2</sup>). Unter ihrem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Esprit des lois XI, 6, "n'étant, l'un (sc. le pouvoir législatif) que la volonté générale et l'autre, que l'exécution de cette volonté générale".

<sup>2)</sup> In Fortführung der Gedanken Bodins, Hobbes' und Pufendorfs hat die naturrechtliche Staatslehre in Deutschland im 18. Jahrhundert eingehend die Lehre vorgetragen, dass dem Staatsoberhaupt die gesamte Staatsgewalt zustehe und ihm alle Befugnisse als ausschließliche Majestätsrechte gebühren, die zur Erreichung des Staatszweckes, den zu erstreben Monarchenpflicht ist, notwendig sind. Vor allem hat Wolff in seinem so einflussreichen Jus naturae, VIII, § 810, den Satz

verschmolzen nämlich die Herrscher der brandenburgischen und österreichischen Ländergruppen ihre Territorien zu einem mittelst einer einheitlichen Verwaltungsorganisation beherrschten Ganzen. Diese Vereinigung erfolgte im Gegensatz zu den geltenden ständischen Landesverfassungen, deren Bestimmungen den herrschenden Souveränetätsvorstellungen widerstritten. Aber auch die nach Ludwig XIV. noch immer steigende Zentralisation in Frankreich, das Vordringen der Intendanten und ihrer Delegierten gegenüber der ständischen und städtischen Verwaltung unter dem ancien régime, wie nicht minder die nach kurzem Schwanken auf energische Konzentrierung der Staatsgewalt unter fast völliger Vernichtung jeglicher Selbstverwaltung gerichtete Tendenz der französischen Gesetzgebung, die, im Pluviôsegesetze Bonapartes ihren schroffen Ausdruck findend, der neuen Monarchie die Wege ebnet, hat unter energischer Mitwirkung des Gedankens der begriffsnotwendigen Konzentrierung der souveränen Gewalt in der Hand eines einzigen stattgefunden.

Von besonderer Bedeutung wird hierauf die Lehre von der

vertreten: Qui imperium civile exercere debet, ei competunt omnia iura, sine quibus ita exerceri nequit, ut bonum publicum, quantum fieri potest promoveatur, das seien aber die iura maiestatica. Diese begreifen nun, wie weiter (§ 811) ausgeführt wird, das ius omnia constituendi, quae ad bonum publicum consequendum ipsi facere videntur. werden in der folgenden naturrechtlichen Literatur als Gemeinplätze vorgetragen und erhalten ihren gesetzgeberischen Ausdruck im Allgemeinen Landrecht, Teil II, Titel 13, § 1: "Alle Rechte und Pflichten des Staates gegen seine Bürger und Schutzverwandten vereinigen sich in dem Oberhaupte desselben", woran sich die Lehre von den Pflichten des Monarchen und den zu ihrer Erfüllung bestehenden Majestätsrechten knüpft. Hierbei ist zu beachten, dass Svarez ein Schüler des Wolffeaners Darjes war, der, wie Stölzel, Svarez, S. 62 ff., ausführt, auf jenen den größten Einfluß übte und daß Svarez' (vgl. Stölzel, S. 286) politisches Programm ganz auf dem Boden der Lehre vom vertragsmäßigen Ursprung des Staates erwachsen war. Zorn, D. Literaturzeitung, S. 881, nennt diese triviale, aus der Volkssouveränetätslehre abgeleitete Formel des absolutistischen Naturrechtes, die, wie unten nachgewiesen, sich keineswegs mit dem monarchischen Prinzip deckt, wie es in den späteren deutschen Verfassungen formuliert ist, das "Ergebnis der brandenburgisch-preußischen Staatsentwicklung". Ich schätze diese doch weit höher ein als Zorn und meine, dass ein Satz, der als das Resultat aller absoluten Monarchien in und außerhalb Deutschlands gelten sollte, nicht das Eigentümliche und Unterscheidende des preußischen Staates sein kann.

Fürstensouveränetät in dem Prozesse der Neugestaltung Deutschlands nach Auflösung des alten Reiches. Eine Reihe deutscher Fürsten, die nunmehr souverän geworden waren, sucht ihre neue Stellung zunächst ganz im Sinne der alten Absolutisten zu deuten. Die Aufhebung der in ihren Territorien bis dahin bestehenden ständischen Verfassungen wird von ihnen als eine Konsequenz des Souveränetätsbegriffes hingestellt: die Souveränetät habe ipso iure alle ständischen Rechte beseitigt 1). Zur Konzentrierung der fürstlichen Gewalt stellt die Rheinbundsakte eine Liste der Souveränetätsrechte auf, um den Umfang der Unterwerfung der Mediatisierten zu bestimmen 2). Und nun beginnt in Deutschland die Lehre vom monarchischen Prinzipe in die offiziellen Vor-

<sup>1)</sup> So in Nassau (Triersche Lande), Württemberg, Baden (Breisgau), Hessen-Darmstadt, Bayern (Altbayern und Tirol), Cleve-Berg. Die gleichzeitige Staatsrechtslehre verteidigt dieses Vorgehen, wie K. S. Zachariae, Ius publicum civitatum, quae foederi Rhenano adscriptae sunt, 1807, p. 28; Gönner, Archiv für die Gesetzgebung und Reform des juristischen Studiums, I (1808), S. 1 ff., und zwar durch Deduktion aus dem Souveränetätsbegriff. Gönner hatte noch zu Reichszeiten in seinem teutschen Staatsrecht (1804), S. 388, den Satz vertreten, daßs der Landesherr wesentliche Regierungsrechte an den Konsens der Landstände nicht binden kann. Über diese Literatur vgl. Mejer, a. a. O. S. 68, N. 15, S. 137, N. 12; G. Meyer, S. 103 f.

<sup>2)</sup> Rheinbundsakte, Art. 25. Zorn, D. Literaturzeitung, S. 879. vermisst hier den Nachweis, dass die brandenburgisch-preussische Entwicklung das gestaltende Prinzip für das Recht des modernen Staates in Deutschland wird. Dieser moderne Staat sei der Staat des Großen Kurfürsten, und zwar sowohl der Einzelstaat wie das Reich. Es fragt sich nur, was man unter modernem Staat versteht. Für Zorn ist es schon der absolute Staat, für mich der Verfassungsstaat. Dass der Große Kurfürst aber der Ahnherr unserer Reichs- und Landesverfassungen und dass Preussen der Führer der konstitutionellen Bewegung in Deutschland gewesen sei, wird wohl Zorn kaum beweisen können. Wie übrigens dieser "moderne Staat" in Preußen zur Zeit der Gründung des Rheinbundes für die heutige Geschichtsforschung sich darstellt, kann man aus der eingehenden Darstellung von M. Lehmann, Freiherr vom Stein, II, S. 12 ff., entnehmen. Ich glaube nicht, dass man der Wissenschaft einen Dienst erweist, wenn man das weltgeschichtliche Einigungswerk, das Preußen in Deutschland vollbracht, durch unhistorische Konstruktionen nach rückwärts stützen will, zumal dies auch politisch ganz überflüssig ist. Allerdings verfolgen Zorn und ich in diesem Punkte verschiedene Zwecke, da er hier von der Forschung nicht wie ich leidenschaftslose Erkenntnis der geschichtlichen Wahrheit, sondern vielmehr patriotische Erbauung verlangt.

stellungen einzuziehen. Im alten Reiche konnte von derartigem nicht die Rede sein, denn weder der Kaiser noch die Landesherren konnten auf Grund des geltenden Rechtes behaupten, dass sie die monarchische Machtfülle besässen. Selbst bei den letzten Reichspublizisten ist von Wendungen, welche von Unmöglichkeit der Beschränkung der höchsten Reichsorgane oder gar der Landeshoheit sprechen, nichts zu finden 1). War es doch selbst zu Ende des dreissigjährigen Krieges nicht gelungen, die superioritas territorialis in einen suprematus zu verwandeln, und ist doch noch später die darauf hinzielende Deduktion von Leibniz ohne praktischen Erfolg geblieben. Nun aber hatte die Bewegung der Befreiungskriege das Versprechen des Artikel XIII der deutschen Bundesakte im Gefolge, und damit war der deutschen Verfassungsgesetzgebung die Aufgabe gesteckt, die zu schaffende konstitutionelle Ordnung mit den Forderungen der Fürstensouveränetät in Einklang zu bringen, die vor allen revolutionären Überflutungen geschützt werden sollte.

Da wirkt von neuem eine französische Formel vorbildlich auf die offiziellen staatsrechtlichen Formulierungen in Deutschland. Zu Beginn der Restauration hatten die konservativen Kreise Frankreichs in einem von popularen Strömungen unabhängigen Königtum die beste Schutzmauer gegen künftige Versuche revolutionärer Anstürme zu finden geglaubt. Unter dem Einflusse alter vom ancien régime überkommener Traditionen sowie der aus England, das von der Revolution unberührt geblieben war, herüberwirkenden- toryistischen Anschauungen wird von Beugnot der Eingang zur Charte Ludwigs XVIII. improvisiert<sup>2</sup>), in der mit

<sup>1)</sup> Vgl. Pütter, Beyträge, I, S. 293 ff.; Gönner, Staatsrecht, S. 70 f.; Leist, Lehrbuch des teutschen Staatsrechts, 2. Aufl. 1805, S. 375. War doch die Möglichkeit einer Entsetzung von der Landeshoheit durch Reichsschlus bis zur Auflösung des Reiches anerkannt. Die praktisch so bedeutsamen absolutistischen Strebungen der Landeshoheit stützen sich theoretisch entweder auf die positivrechtlich unzulässige Übertragung von Sätzen der naturrechtlichen Souveränetätslehre auf die Landeshoheit oder auf privatrechtlich-patrimoniale Konstruktionen. Auch Preußen und Österreich konnten ihre Souveränetät nur außerhalb des Reiches offiziell behaupten. Noch 1804 versichert Franz II. bei der Annahme des österreichischen Kaisertitels, dass in dem rechtlichen Verhältnis seiner Erblande zum Reich eine Änderung nicht eintreten solle.

<sup>2)</sup> Über die interessante Entstehungsgeschichte der Einleitung zur Charte vgl. Duvergier de Hauranne, Histoire du gouvernement

bewundernswerter Ignorierung des ganzen Zeitraumes von 1789 bis 1814 der Gedanke durchgeführt wird, dass der König, "après une longue absence" dem Wunsche der Untertanen nachgebend, dem Volke eine Verfassung aus freier königlicher Machtvollkommenheit verleihe, indem er zwär die alte Stellung des Königtums wahre, wonach die ganze öffentliche Gewalt Frankreichs in der Person des Königs ihren Sitz habe, an ihrer Ausübung jedoch dem Volke einen Anteil gewähre<sup>1</sup>). Damit war die juristische Formulierung für das monarchische Prinzip gefunden, das in der Anwendung auf die deutschen Verhältnisse zuerst in den süddeutschen, unter dem Einflusse der Charte stehenden Verfassungen zum gesetzgeberischen Ausdruck kommt<sup>2</sup>), im

parlementaire en France, II, 1857, p. 175 ff.. und namentlich Beugnot, Mémoires, 1866, II, p. 223 ff. Die Bezeichnung "monarchisches Prinzip" und sein Gegensatz zum demokratischen ist ebenfalls französischen Ursprungs und entstammt den politischen Diskussionen des Jahres 1814: vgl. z. B. Capefigue, Histoire de la Restauration, 1837, p. 96.

<sup>1)</sup> Die wichtigsten Sätze lauten: "Nous avons considéré que, bien que l'autorité tout entière résidât en France dans la personne du Roi, nos prédécesseurs n'avaient point hésité à en modifier l'exercice, suivant la différence des temps . . . . nous avons reconnu que le vœu de nos sujets pour une charte constitutionelle était l'expression d'un besoin réel . . . . nous avons dû nous souvenir aussi que notre premier devoir envers nos peuples était de conserver, pour leur propre intérêt, les droits et les prérogatives de notre couronne . . . . nous avons volontairement, et par libre exercice de notre autorité royale accordé et accordons, fait concession et octroi à nos sujets, tant pour nous que pour nos successeurs, et à toujours, de la Charte constitutionnelle." Duguit et Monnier, Les constitutions et les principales lois publiques de la France depuis 1789, 1898, p. 183 f.

<sup>3)</sup> Bayer. Verf. vom 26. Mai 1818, Tit. II, § 1: Der König ist das Oberhaupt des Staates, vereinigt in sich alle Rechte der Staatsgewalt und übt sie unter den von Ihm gegebenen in der gegenwärtigen Verfassungsurkunde festgesetzten Bedingungen aus. Übereinstimmend Baden, Verf. v. 22. August 1818, § 5, Württemberg, Verf. v. 25. Sept. 1819, § 4 und Hessen, Verf. vom 17. Dez. 1820, § 4. Diese Formel findet sich zuerst in dem von König Wilhelm I. den württembergischen Ständen vorgelegten Verfassungsentwurf vom 3. März 1817, auf welche in der Literatur bisher ganz unbeachtete Tatsache mich Anschütz aufmerksam macht. In die bayerische Verfassungsurkunde wurde sie sodann auf den Antrag Zentners in der Ministerialkonferenz vom 21. April 1818 eingefügt, "um den Charakter der Monarchie gegenüber den den Ständen eingeräumten Rechten schärfer auszudrücken" (vgl. Seydel, Bayer. Staatsrecht, I, S. 169, N. 2), also in Übereinstimmung

Artikel 57 der Wiener Schlussakte 1) sodann zur Höhe eines dogmatisch unzweifelhaften Begriffes erhoben wurde. Es ist wohl das erstemal gewesen, dass Diplomaten Begriffsjurisprudenz trieben, als in den Wiener Ministerialkonferenzen von 1820 der Begriff des souveränen Fürsten und die Möglichkeit seiner konstitutionellen Beschränkung einer Legaldefinition unterzogen wurde. Unmittelbar darauf deduziert Metternich aus dem neu gewonnenen Prinzipe die Völkerrechtswidrigkeit der das legitime Königtum bedrohenden Verfassungen von Neapel, Sardinien und Spanien, und die Interventionspolitik der Kongresse von Troppau, Laibach und Verona sucht das monarchische Prinzip zu einer anerkannten Grundlage der europäischen Ordnung zu erheben, von den geringen Ausnahmefällen abgerechnet, in deuen der Wiener Kongress kleinere republikanische Gemeinwesen altgeschichtlichen Charakters: die Schweiz und die freien deutschen Städte, auch fernerhin anerkannt hatte<sup>2</sup>).

mit dem Gedankengang der Einleitung zur Charte. Sie hat keinen historischen Zusammenhang mit dem oben erörterten Satz des Allg. Landrechts. Das Neue an ihr ist die ihr zugrundeliegende Behauptung der Unableitbarkeit der monarchischen Gewalt von jeder anderen, die Negierung jeder Art von Volkssouveränetät. Das 18. Jahrhundert, soweit es nicht dem Gedanken des Patrimonialstaates huldigt, betrachtet in Deutschland auch in der absoluten Monarchie das sich vertragsmäßig seiner ursprünglichen Macht entäußernde Volk als die letzte Quelle aller Staatsgewalt. Svarez selbst (vgl. oben S. 206 N. 2) erläutert seinen Satz, dass dem Staatsoberhaupt alle dem Staate gegen seine Mitglieder zukommenden Rechte gebühren, durch die Behauptung: "Man nähert sich durch diese Bestimmung dem Grundsatz des Gesellschaftsvertrages." Daher ist auch nicht mehr, wie im Allg. Landrecht, von den Pflichten des Staatsoberhauptes die Rede, denn diese Pflichten sind nichts anderes als die Klauseln des Unterwerfungsvertrages, wie die naturrechtliche Staatslehre jener Tage näher ausführt. Die Neuheit der Formulierung des "monarchischen Prinzipes" in Deutschland erhellt auch daraus, dass noch 1816 ein so konservativer preußsischer Staatsmann wie Ancillon in seiner Schrift über Souveränetät und Staatsverfassungen, 2. Aufl., S. 18 ff., sich eine beschränkte Monarchie nur auf dem Prinzipe der zwischen Monarch und Ständen geteilten Staatsgewalt errichtet vorstellen kann.

<sup>1) &</sup>quot;Da der deutsche Bund mit Ausnahme der freien Städte aus souveränen Fürsten besteht, so muß dem hierdurch gegebenen Grundbegriff zufolge die gesamte Staatsgewalt in dem Oberhaupt des Staates vereinigt bleiben, und der Souverän kann durch eine landständische Verfassung nur in der Ausübung bestimmter Rechte an die Mitwirkung der Stände gebunden werden."

<sup>2)</sup> Interessant ist namentlich die Zirkulardepesche der Ostmächte

So ist denn die Wendung, welche die Lehre von der Fürstensouveränetät in der Proklamierung des monarchischen Prinzipes nimmt, ebenfalls nur im Zusammenhang mit der Theorie von der Volkssouveränetät zu erklären. Allerdings aber nicht mehr wie früher auf dem Wege der Ableitung, sondern durch den Gegensatz zu dieser nunmehr als staatsfeindlich geächteten Lehre. In der praktischen Politik sollte das monarchische Prinzip der feste Punkt sein, von dem aus die Revolution definitiv überwunden werden könnte.

In der Staatsrechtslehre hingegen ruft die offizielle Proklamirung des monarchischen Prinzipes die Lehre von dem eigenen Recht des Monarchen auf die Herrschaft hervor, das nicht aus der Verfassung des Staates heraus zu begreifen ist. Es sind alte naturrechtliche und patrimoniale 1) Gedanken, die da in neuem Gewande auftreten. Woher stammt aber dieses eigene Recht? Da es aus der irdischen Rechtsordnung des Staates nicht begriffen werden kann und soll, so tritt nunmehr wiederum die theologische Staatslehre voll in ihre niemals ganz aufgegebenen Rechte. Nicht das Volk, aber auch nicht der Staat, sondern Gott allein ist der Ursprung der monarchischen Gewalt, und damit knüpft die neue Lehre an die alte an, gegen welche von Marsilius von Padua bis Rousseau die Vertreter der ursprünglichen Volksrechte so energisch gekämpft hatten.

Bis tief in die Literatur des 19. Jahrhunderts, ja bis in die Gegenwart hinein dauern die Unklarheiten und Verwirrungen in der Auffassung der Souveränetät<sup>2</sup>). So z. B. halten selbst diejenigen, welche die Souveränetät als Eigenschaft der Staatsgewalt

von Laibach, vom 12. Mai 1821, wo ausgeführt wird: "Les changements utiles ou nécessaires dans la législation et dans l'administration des États ne doivent émaner que de la volonté libre, de l'impulsion réfléchie et éclairée de ceux que Dieu a rendus responsables du pouvoir." Abgedruckt bei Ghillany, Diplomatisches Handbuch, II, 1855, p. 438.

<sup>1)</sup> Letztere am schärfsten behauptet von Maurenbrecher, Die regierenden Fürsten und die Souveränetät, 1839, der S. 167 ausführt, "daß die Souveränetät in der Erbmonarchie das reine Privatrecht (Eigentum, Teil des Patrimoniums) der Fürsten sein soll".

<sup>2)</sup> Vgl. Rehm, Staatslehre, S. 57 ff., der nachweist, wie in der Literatur und der offiziellen Sprache die drei verschiedenen Bedeutungen der Souveränetät (als Eigenschaft der Staatsgewalt, als Rechtsstellung des höchsten Staatsorgans und als Staatsgewalt) fortwährend durcheinanderlaufen.

und diese als ein Element des Staates erkannt haben, trotzdem noch an der Lehre von dem eigenen Recht der Monarchen fest. Den darin liegenden Widerspruch hat nun Bernatzik klar erkannt und zu lösen versucht<sup>1</sup>), aber auf einem Wege, der nicht mit Erfolg betreten werden kann. Bei den anderen aber steht Altes und Neues zusammenhanglos nebeneinander. Immerhin ist es ein interessantes Schauspiel, zu sehen, mit welcher Macht überkommene Vorstellungen und Dogmen selbst auf die wirken, die sich der alten Ketten entledigt zu haben glauben.

Die richtige Einsicht in das Verhältnis des Organs zur Staatssouveränetät ist von den Gegnern der naturrechtlichen Staatslehre im wesentlichen Zusammenhange mit der organischen Staatstheorie angebahnt worden. Volle Klarheit hat erst die neuere deutsche Staatsrechtslehre gebracht, deren Grundlagen gerade in dem Streite um die Auffassung der Souveränetät zuerst Albrecht in seiner epochemachenden Kritik des Maurenbrecherschen Staatsrechts verkündet hat 2). Den richtigen Weg hat sodann, wie in so manchem anderen Punkte, Gerber gewiesen, indem er erklärt, dass Souveränetät nicht selbst Staatsgewalt sei, sondern nur eine Eigenschaft der vollkommenen Staatsgewalt bezeichne, und hinzufügt: "Die Ausdrücke 'Fürstensouveränetät, Volkssouveränetät, Nationalsouveränetät' sind nur Stichworte für verschiedene politische Bestrebungen. Mit dem Begriffe des Monarchenrechts im engeren Sinne steht der Begriff der Souveränetät in gar keiner Relation; und doch wird Souveränetät und monarchisches Prinzip so oft verwechselt."8)

Mit dieser Erkenntnis ist gegenüber dem erdrückenden Phrasenschwalle, der sich in der neueren politischen und juristischen Literatur hinsichtlich der Souveränetät breitgemacht hat und zum Teil noch breitmacht<sup>4</sup>), der feste und sichere Grund

<sup>1)</sup> Republik und Monarchie, 1892, S. 27 ff. Dazu meine Besprechung im Archiv f. öff. Recht, VIII, S. 175 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 1491.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) A. a. O. S. 22, N. 5.

<sup>4)</sup> Besonders in der der romanischen Völker. Vgl. z. B. die Sammlung von Definitionen bei Combothecra, La conception juridique de l'État, 1899, p. 92 f., namentlich die von Saint Girons und Orlando, ferner Moreau, Précis élémentaire de droit constitutionnel, 3. éd. 1897, p. 9: "La souveraineté externe est l'affirmation de l'existence propre et autonome de l'État au regard des autres États; la souveraineté interne est l'affirmation de l'être collectif au regard des particuliers."

für die Erfassung des rechtlichen Wesens der Souveränetät gelegt.

2. Das Wesen der Souveränetät.

Der Überblick über die Geschichte des Souveränetätsbegriffes ergibt eine Anzahl wichtiger Folgerungen 1).

Zuvörderst, dass die Versuche, den Souveränetätsbegriff aus dem öffentlichen Recht zu eliminieren 3), unhistorisch sind. Die ganze geschichtliche Entwicklung des modernen Staates aus dem mittelalterlichen ist mit der fortschreitenden Erkenntnis der Souveränetät innig verknüpft gewesen. Es geht nicht an, diese Entwicklung und ihre Resultate zugunsten irgendwelcher Konstruktion beiseitezuschieben.

Sodann die Erkenntnis der Irrtümer der Souveränetätslehre: die Gleichstellung der Organsouveränetät mit der Staatssouveränetät und der Ausfüllung des negativen Souveränetätsbegriffes mit dem positiven Inhalt der Staatsgewalt<sup>8</sup>). Diese Irrtümer mahnen, sie sorgfältig zu vermeiden, und führen dadurch auf den richtigen Weg.

Endlich die Überzeugung, das Souveränetät keine absolute, sondern eine historische Kategorie ist, ein Resultat von höchster Bedeutung für Entscheidung der Frage, ob Souveränetät ein wesentliches Merkmal des Staates sei.

Von diesen Ergebnissen sollen die folgenden Erörterungen ausgehen.

<sup>1)</sup> Vgl. auch meine Lehre von den Staatenverbindungen, S. 16 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Preuss, Gemeinde, S. 92 ff.; Affolter, Allg. Staatsrecht, S. 11; Kliemke, Die staatsrechtliche Natur und Stellung des Bundesrats, 1894, S. 28, N. 2.

<sup>8)</sup> Rehm, Staatslehre, S. 63, will den Gebrauch des Wortes Souveränetät im Sinne von Staatsgewalt als Souveränetät im staatsrechtlichen Sinne oder als Souveränetät nach innen erhalten. Das ist aber entschieden abzulehnen. Wir Deutsche sind in der glücklichen Lage, mit dem Terminus "Staatsgewalt" einen festen, sicheren Begriff zu verbinden, während die Romanen (und Engländer) mit dem vieldeutigen und daher unausbleiblich zu Verwirrung führenden Wort souveraineté, sovranità etc. operieren müssen, um die Staatsgewalt sicher zu bezeichnen. Das nachzuahmen, liegt aber für uns nicht die geringste Veranlassung vor. Um die Verwirrung noch zu steigern, spricht Haenel, Staatsrecht, l, S. 114, noch von der souveränen Funktion der Gesetzgebung, so dass wir gar eine vierte Art von Souveränetät erhalten.

## a. Der formale Charakter der Souveränetät.

Die geschichtliche Entwicklung der Souveränetät lehrt, dass sie die Negation jeder Unterordnung oder Beschränkung des Staates durch eine andere Gewalt bedeutet. Souveräne Staatsgewalt ist daher eine Gewalt, die keine höhere über sich kennt; sie ist daher zugleich unabhängige und höchste Gewalt. Das erste Merkmal zeigt sich überwiegend nach außen, im Verkehr des souveränen Staates mit anderen Mächten, das zweite nach innen, im Vergleich mit den ihm eingeordneten Persönlichkeiten. Beide Merkmale sind aber untrennbar miteinander vereinigt 1).

Die Souveränetätslehre hat aber noch ein drittes Merkmal aus dem Charakter der Souveränetät abgeleitet. Sie soll auch eine unbeschränkte und unbeschränkbare Gewalt schlechthin bezeichnen. Sie sei absolut, weil niemand ihr Schranken unferlegen könne, auch nicht sie selbst. Selbstbeschränkung ist nach der naturrechtlichen Theorie, die bei vielen in diesem Punkte auch heute noch die herrschende ist, mit dem Charakter der Souveränetät unvereinbar. Wenn es daher Schranken für den Staat gäbe,

<sup>1)</sup> Wenn daher von völkerrechtlicher und staatsrechtlicher Souveränetät gesprochen wird, so können damit nur zwei Richtungen der in sich einheitlichen souveränen Gewalt bezeichnet werden. Vgl. meine Lehre von den Staatenverbindungen, S. 22 ff. Mit mir übereinstimmend Borel, Étude sur la souveraineté et l'état fédératif, 1886, p. 30; Brunialti, Unioni e combinazioni fra gli stati, 1891, p. XX; Le Fur, État fédéral et conféderations d'États, 1896, p. 444; v. Stengel in Schmollers Jahrbuch, 1898, S. 769, 778, 785. Vgl. ferner Haenel, Staatsrecht, I, S. 118; G. Meyer, S. 22; Rehm, Staatslehre, S. 63 ff., folgert aus seiner Auffassung der Souveränetät als schlechthin unabhängiger weltlicher Gebietsgewalt, dass sie nur ein völkerrechtlicher Begriff sei, und stellt sie seiner staatsrechtlichen Souveränetät = Staatsgewalt als staatsrechtlichem Begriff gegenüber. Das folgt aber nur daraus, dass Rehm die historisch zusammengewachsenen Elemente des Souveränetätsbegriffes zugunsten seiner terminologischen Dreiung anseinanderreifst. Wie steht es überdies nach dieser Lehre mit der staatsrechtlichen Souveränetät völkerrechtlich souveräner Staaten? Die ist doch notwendig ebenfalls ein Superlativ und daher von der bloß relativen inneren Souveränetät nichtsouveräner Staaten streng zu unterscheiden. Dann erhält man eine absolute und eine relative innere Souveränetāt, was die Unbrauchbarkeit der ganzen Unterscheidung so recht vor Augen stellt.

so seien sie faktischer oder moralischer, niemals aber rechtlicher Natur 1).

Um diesen wichtigen Punkt zu erledigen, muß man vor allem sich vor Augen halten, daß die Souveränetät ein Rechtsbegriff ist und auch in der naturrechtlichen Literatur stets als solcher gedacht wurde. Die Unabhängigkeit der Staatsgewalt von jeder anderen Autorität wurde immer als rechtliche, nicht als faktische Unabhängigkeit aufgefaßt. Auch die Absolutisten wollten die absolute, durch Gesetze nicht beschränkte Volksoder Fürstengewalt als rechtliche Gewalt nachweisen. So läßt Hobbes durch den staatsgründenden Vertrag die unumschränkte Rechtsmacht des Herrschers entstehen, so unterwirft Rousseau das Individuum der unumschränkten Herrschaft der rechtsschöpfenden volonté générale. Nachzuweisen, daß der Staat reale Macht sei, erschien dem Naturrecht überflüssig; vielmehr handelte es sich ihm darum, den Rechtsgrund, die Rechtmäßigkeit der gegebenen Macht darzutun.

Daher ist es Verkennung der geschichtlichen Entwicklung der Souveränetätslehre, wenn man die souveräne Gewalt als über dem Rechte stehend auffaßt. Zu revidieren ist heute die juristische Eigenart des Rechtsbegriffes der Souveränetät, da die Verwerfung der naturrechtlichen Konstruktion eine neue Begründung gemäß unseren geläuterten Anschauungen vom Rechte notwendig macht. Dem Naturrecht war die juristische Qualifikation der Souveränetät leicht, da es von der Idee eines Rechtes vor dem Staate ausgeht. Unsere Erkenntnis vom Rechte hingegen, welche dessen Existenz von dem Dasein einer es verwirklichenden Organisation abhängen läßt, zeigt die Frage, ob die das Recht verbürgende Organisation unter oder über dem Rechte steht, als eines der schwierigsten Probleme der gesamten Staatslehre.

Auf den ersten Blick scheint es da, als ob es keinem Zweifel unterliegen könne, dass für den souveränen Staat Rechtsschranken nicht möglich seien, abgesehen vom Völkerrechte, das hier vorerst außer Betracht bleiben soll. Noch heute wird häufig die Ansicht vertreten, dass, wenn der Staat auch niemals jede juristische Möglichkeit verwirkliche, es dennoch nichts gebe, was für ihn juristisch unmöglich sei.

Dieser abstrakte Gedanke ist jedoch nie bis in seine letzten

<sup>1)</sup> Vgl. G. Meyer, S. 22.

praktischen Konsequenzen verfolgt worden. Wenn der Staat rechtlich alles kann, so kann er auch die Rechtsordnung aufheben, die Anarchie einführen, sich selbst unmöglich machen. Muss ein solcher Gedanke aber abgewiesen werden, so ergibt sich eine Rechtsschranke des Staates an dem Dasein einer Ordnung. Der Staat kann zwar wählen, welche Verfassung er habe, er muss jedoch irgendeine Verfassung haben. Die Anarchie liegt im Bereiche der faktischen, nicht der rechtlichen Möglichkeit.

Aber selbst faktische Anarchie ist nur als vorübergehender Zustand möglich. Die Staatsstreiche und Revolutionen der modernen Geschichte haben überdies niemals den ganzen Rechtszustand aufgehoben, so wie auch die Rechtskontinuität durch sie nur an einzelnen, allerdings wichtigen Punkten durchbrochen Selbst im offenen Kampfe der höchsten politischen Mächte um Neugestaltung der Herrschaftsverhältnisse kann es sich nur um zeitweilige Beschränkung oder Suspendierung einzelner Teile, nie um gänzliche Aufhebung der Rechtsordnung handeln.

Ist es aber dem Staate wesentlich, eine Rechtsordnung zu besitzen, so ist damit allein schon die Lehre von der absoluten Unbeschränkbarkeit der Staatsgewalt negiert. Der Staat steht nicht derart über dem Rechte, dass er des Rechtes selbst sich entledigen könnte. Nur das Wie, nicht das Ob der Rechtsordnung liegt in seiner Macht, in seiner faktischen wie in seiner rechtlichen.

Die sozialpsychologische Möglichkeit und Wirklichkeit der Bindung des Staates an sein Recht ist früher dargelegt worden. Hier ist die Bindung juristisch zu begründen 1).

Alles Recht wird zu solchem nur dadurch, dass es nicht nur den Untertan, sondern auch die Staatsgewalt bindet. "Recht in diesem vollen Sinne des Wortes ist also die zweiseitig verbindende Kraft des Gesetzes, die eigene Unterordnung der Staatsgewalt unter die von ihr selber erlassenen Gesetze"2). Erlässt der Staat ein Gesetz, so bindet es nicht nur die einzelnen, sondern

<sup>1)</sup> Die Begründung, welche Haenel, Staatsrecht, I, S. 114 ff., der Bindung des Staates an die Rechtsordnung gibt, ist nicht juristischer Natur. Wenn er das Recht als die dem Staate notwendige Erscheinungsweise bezeichnet, so ist damit noch keineswegs die Frage gelöst, wie diese objektive Notwendigkeit zur subjektiven Gebundenheit des Staates führt.

<sup>3)</sup> Jhering, Zweck im Recht, I, S. 358.

auch seine eigene Tätigkeit rechtlich an dessen Normen. Er befiehlt im Gesetze auch den ihm als Organe dienenden Personen, ihren Organwillen dem Gesetze gemäß zu gestalten. Da aber der Organwille Staatswille ist, so bindet der Staat durch Bindung der Organe sich selbst. Der Staat ist eine Einheit, daher ist die Unterordnung der Verwaltung und Rechtsprechung unter das Gesetz ein Vorgang, der zugleich innerhalb der einheitlichen Staatsgewalt sich abspielt. Diese Bindung ist aber nicht etwa moralischer, sondern rechtlicher Natur, Alle Garantien des öffentlichen Rechtes verfolgen in erster Linie den Zweck, die Bindung der Staatsgewalt an die von ihr festgesetzten Normen zu gewährleisten.

Solche formale Bindung ist aber auch gegenüber der rechtschaffenden Tätigkeit möglich 1). Deutlich tritt das dort hervor, wo verschiedene Organe für die einfache und die Verfassungsgesetzgebung existieren, wie vor allem in den Vereinigten Staaten. Dort sind nicht nur Garantien geboten dafür, daß einfache Gesetze nicht in das Gebiet der Verfassungsgesetzgebung übergreifen, in manchen Staaten ist sogar geraume Zeit hindurch jede Verfassungsänderung verboten gewesen 2). In letzterem Falle gab es keine rechtliche Möglichkeit, innerhalb des betreffenden Zeitraumes den Verfassungsgesetzgeber in Bewegung zu setzen. Noch heute gibt es eine große Zahl von Gliedstaaten der Union, welche die Formen der Verfassungsänderung derart erschweren, daß mehrere Jahre vergehen müssen, ehe ein Amendement Gesetzeskraft gewinnen kann 8). In der Zwischenzeit aber ist

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Gesetz und Verordnung, S. 261 ff.

<sup>2)</sup> So z. B. in Massachusetts, wo die Verfassung von 1780, Ch. VI, Art. X verfügte, daß vor 1795 keine Revision stattfinden könne; Poore, The Federal and State Constitutions, Washington 1877, I, p. 972.

passieren und hiernach dem Volke zur Abstimmung vorgelegt werden. Die Dauer einer Legislatur beträgt in der Regel zwei Jahre. Die französische Verfassung vom 3. Sept. 1791 untersagte für die nächste Zukunft die Revision, und für später verlangte sie (titre VII, Art. 1—5) den Beschluß von drei aufeinanderfolgenden Legislaturen und die definitive Revision durch eine vierte, so daß es mehr als sechs Jahre bedurft hätte, um eine Änderung in Kraft treten zu lassen. Die Direktorialverfassung sollte nur in Zwischenräumen von neun Jahren abgeändert werden können (Art. 336 ff.). Die heutige griechische Verfassung vom 16. November 1864 verbietet die Gesamtrevision und

sicherlich keine "legibus absoluta potestas" der Gesetzgebung vorhanden.

Aber nicht nur nach innen, auch nach außen erkennt sich der Staat, der in der völkerrechtlichen Staatengemeinschaft lebt, als durch das Völkerrecht gebunden an, ohne sich deshalb einer höheren Gewalt zu unterwerfen. Wenn Recht die von einer äußeren Autorität ausgehenden, durch äußere Mittel garantierten Normen für gegenseitiges Verhalten von Personen sind, so paßst diese Definition vollinhaltlich auf das Völkerrecht. Auch im Völkerrecht bleibt rechtlich der Staat nur seinem eigenen Willen unterworfen. Nur ruhen die Garantien des Völkerrechts, so wenig wie die des Staatsrechts, nicht gänzlich auf seinem Willen. Für das Recht ist es aber nur notwendig, daß Garantien seiner Geltung vorhanden sind, nicht, daß sie dem Willen des Staates entstammen.

Dies ist der einzig mögliche Weg, das Völkerrecht rechtlich zu begründen. Es ist zweifellos, dass nicht der Einzelstaat den Inhalt der völkerrechtlichen Normen schafft und zu schaffen imstande ist. Dieser Inhalt entwickelt sich und besteht unabhängig vom Staate als Forderungen des internationalen Verkehrs, als Überzeugungen und Wünsche der Völker und Staatsmänner. Allein alle Versuche, die Geltung des Völkerrechts auf eine über den Staaten stehende Rechtsquelle zurückzuführen, sind misslungen und werden misslingen, so oft man auch auf sie zurückkommen wird 1). Denn formell kann das Recht nur abgeleitet

schlos für die ersten zehn Jahre jede Abänderung aus (Art. 107). Ob solche Bestimmungen politisch richtig sind, ist eine andere Frage; jedenfalls sind sie juristisch möglich.

<sup>1)</sup> In offenbarem Irrtum befindet sich Triepel, a. a. O. S. 76 f., der das Völkerrecht auf den übergeordneten, aus den zusammenfliefsenden Einzelwillen der Staaten erzeugten Gemeinwillen gründen will und dadurch der Lehre von der staatlichen Selbstverpflichtung ausweichen zu können meint. Jeder einheitliche Wille bedarf nämlich eines einheitlichen Willensträgers. Ist der Gemeinwille einheitlicher Wille, so bedarf er auch eines einheitlichen Subjekts und ist sodann von dem eines Gemeinwesens nicht zu unterscheiden: dann gelangt man aber zur civitas maxima, wie immer auch man sie benennen mag. Ist hingegen, wie Triepel ausführt, der Gemeinwille nur gegenseitig erklärter Wille der Staaten, dann muß man den Einzelwillen im Gemeinwillen fortdauernd denken. Damit ist aber der Einzelwille der letzte formale Grund der bindenden Kraft völkerrechtlicher Satzungen. Keine juristische Entdeckung vermag die Alternative aufzuheben: entweder

werden aus den Willensverhältnissen: Verbindlichkeit von Willensakte. Der Staat ist Mitglied der Staatengemeinschaft. Wäre deren Wille aber Recht, so müßte sie ein Gemeinwesen sein, das selbst einen einheitlichen Willen besitzt, der über den Staaten steht, und damit wäre die alte Vorstellung von der civitas maxima in neuer Form anerkannt 1) und der ganze historische Prozess, der zur Anerkennung der Souveränetät gesührt hat, verneint.

Dem Zeitalter, in welchem der Souveränetätsbegriff sich ausgebildet hatte, erschien jede Verpflichtung nur in der Form eines Gebotes einer höheren Macht an eine untergeordnete möglich. Die herrschenden ethischen Vorstellungen waren heteronomer Natur. Der gewaltige Fortschritt, den die ethische Erkenntnis seit Kant gemacht hat, wie immer die Formulierung der ethischen Prinzipien bei dem einzelnen Denker sich gestalten mochte, besteht in der Erkenntnis der autonomen Sittlichkeit als höchster Form des Ethos. Woher der Inhalt des Gebotes auch stamme, vollkommen sittlich ist nur die Handlung, zu der wir uns selbst kraft unseres Wesens, nicht kraft einer von einem anderen gesetzten Norm verpflichtet fühlen. Die Selbstgesetzgebung der Vernunft hätten die politischen und naturrechtlichen Schriftsteller der vorkantischen Epoche ebenso unmöglich gefunden wie die Selbstbindung des Staates an seine Gesetze.

Der Begriff der Pflicht ist ein einheitlicher. Rechtspflicht und moralische Pflicht, obwohl voneinander scharf unterschieden, stimmen doch in dem Merkmal der Pflicht überein. Der Wandel der ethischen Theorie von der Pflicht muß daher notwendig den der juristischen zur Folge haben.

In dem Begriff der staatlichen Selbstverpflichtung liegt daher so wenig ein Widerspruch wie in dem der sittlichen Autonomie.

bildet fremder oder eigener Wille den Rechtsgrund einer Verpflichtung; entweder ist daher der Gemeinwille der Staaten eigener Wille eines jeden Staates oder ihm fremd, also Wille eines anderen und, wenn mit verpflichtender Kraft ausgestattet, Wille eines Höheren. Verwirft man aber die civitas maxima und läst den Staat im Vertrage oder in der Vereinbarung sich durch eigenen Willen binden, so steht man damit von neuem vor dem grundlegenden Problem: Wie kann sich ein Wille selbst verpflichten?

<sup>1)</sup> In diese Vorstellung münden in der neuesten Literatur die Ausführungen von Beling, Die strafrechtliche Bedeutung der Exterritorialität, 1896, S. 9 ff., ein.

Diese Selbstverpflichtung ist von der herrschenden Rechtstiberzeugung gefordert; damit ist bei dem subjektiven Charakter aller Kriterien des Rechts auch die rechtliche Art staatlicher Selbstbindung dargetan.

Auf Grund dieser Erkenntnis erst ist es möglich, die irreführende Vorstellung der Schrankenlosigkeit aus dem Souveränetätsbegriff zu verbannen und ihn demgemäss zu einem unserer Rechtsauffassung entsprechenden Rechtsbegriff umzugestalten. Umgestaltung ist auch allein imstande, ihm einen positiven Inhalt zu verleihen, ihn hinauszuführen aus dem Kreise von Negationen, in denen er groß geworden ist. Souveränetät ist nicht Schrankenlosigkeit, sondern Fähigkeit der ausschließlichen Selbstbestimmung und daher der Selbstbeschränkung der durch äußere Mächte rechtlich nicht gebundenen Staatsgewalt auf dem Wege der Aufstellung einer Rechtsordnung, auf Grund deren allein die Tätigkeit des Staates einen rechtlich zu wertenden Charakter erhält. In eine kurze Formel zusammengefalst, bedeutet daher Souveränetät die Eigenschaft einer Staatsgewalt, kraft deren sie die ausschließ-Fähigkeit rechtlicher Selbstbestimmung und bindung hat 1).

Souveränetät hat demnach für den modernen Staat eine zweifache Richtung. Nach der negativen Seite hin, ursprünglich die einzige erkannte, bedeutet sie die Unmöglichkeit, durch irgendeine andere Macht gegen den eigenen Willen rechtlich beschränkt werden zu können, sei diese Macht nun staatlicher oder nichtstaatlicher Art. Faktische Beschränkungen der souveränen Staatsmacht sind zwar möglich, zu rechtlichen können sie aber Nach der nur durch deren eigenen Willen erhoben werden. positiven Seite hin aber besteht die Souveränetät in der ausschliesslichen Fähigkeit der Staatsgewalt, ihrem Herrscherwillen einen allseitig bindenden Inhalt zu geben, nach allen Richtungen hin die eigene Rechtsordnung zu bestimmen. Schrankenlos ist die souverane Gewalt nur in dem Sinne, dass keine andere Macht

<sup>1)</sup> Vgl. darüber auch meine früheren Ausführungen: Lehre von den Staatenverbindungen, S. 30 ff., und Gesetz und Verordnung, S. 196 ff. und die daselbst angeführte Literatur. Aus der neuesten Literatur wesentlich übereinstimmend mit mir Le Fur, p. 443; "La souveraineté est la qualité de l'État de n'être obligé ou déterminé que par sa propre volonté, dans les limites du principe supérieur du droit, et conformément au but collectif qu'il est appelé à réaliser."

sie rechtlich an der Änderung der eigenen Rechtsordnung verhindern kann.

Souverane Gewalt ist demnach nicht staatliche Allmacht. Sie ist rechtliche Macht und daher durch das Recht gebunden. Sie duldet allerdings keine absoluten rechtlichen Schranken. Der Staat kann sich jeder selbstgesetzten Schranke entledigen, aber nur in den Formen des Rechtes und neue Schranken schaffend. Nicht die einzelne Schranke, sondern die Beschränkung ist das Dauernde. So wenig aber der absolut beschränkte, so wenig existiert rechtlich der absolut schrankenlose souverane Staat.

Dieses Merkmal der Souveränetät ist aber rein formal. Es besagt nichts über den Inhalt der Schranken, die der Staat sich selbst setzt, auch nichts über den Prozess der Schrankenziehung selbst. Über ihn geben formal-juristische Vorstellungen allein keinen Aufschluss. Seiner praktischen Bedeutung nach ist dieses Merkmal ein juristischer Hilfsbegriff, der uns das Verständnis der juristischen Tatsache vermittelt, daß alles vom Staate in den rechtlichen Formen definitiv Gewollte Rechtskraft gewinnt. Keineswegs aber wird dadurch eine prinzipiell unbeschränkte und unbeschränkbare Zuständigkeit der Staatsgewalt festgesetzt. Das Recht bezeichnet immer nur die aktuelle Zuständigkeit des Staates. Was der Staat auf dem Wege möglicher Zuständigkeitserweiterung gewinnen kann, liegt nicht in seiner Rechtssphäre. Anderenfalls käme man zur völligen Vernichtung aller dem Staate eingegliederten Persönlichkeiten, denn alle Staatsmacht kann nur auf Kosten der individuellen Freiheit bestehen. Würde Souveränetät bedeuten, dass alle Möglichkeiten der Kompetenzerweiterung zur aktuellen Sphäre des Staates gehören, so wären wir alle Staatssklaven, die ein Stück Rechtsfähigkeit als Prekarium von seiten des Staates geniessen 1). Das war in der Tat die Ansicht der Absolutisten, die daher auch vom Eigentum behaupteten, dass es dem einzelnen nur so weit

<sup>1)</sup> v. Seydel, Der Bundesstaatsbegriff in "Staatsrechtliche und politische Abhandlungen", 1893, S. 8, sagt: "Wer Eigentümer ist, hat an der Sache kein Recht nicht; wer Souverän ist, hat kein Hoheitsrecht nicht. Aber in beiden Fällen genügt die bloße Macht. Man muß alle denkbaren Befugnisse ausüben können; aber man muß sie nicht ausüben." Damit ist alle individuelle Freiheit für staatliche Gnade erklärt. Ähnlich Herzfelder, Gewalt und Recht, 1890, S. 139.

und insolange zukomme, als es der Staat ihm zuteile 1), welche Lehre von Rousseau vom absoluten Fürsten auf den unbeschränkbaren Volkswillen übertragen wird 2). Allein die blosse abstrakte Möglichkeit, ein Hoheitsrecht zu besitzen, hat nicht die geringste Wirkung auf die dem Staate eingeordneten Persönlichkeiten, seien dies nun Individuen oder Verbände. Sie haben ihre eigenen Rechte, die sie nicht auf Kündigung, nicht als Gnade des souveranen Staates, nicht als dessen Delegierte besitzen, sondern sie haben ihre Rechte kraft ihrer Anerkennung als Rechtsträger, als Personen, welche Qualität ihnen zu entziehen gänzlich außerhalb des realen Machtbereiches des Staates liegt.

Es bedarf daher stets eines okkupatorischen, neues Recht begründenden Aktes, wenn der Staat seiner aktuellen Kompetenz ein neues Gebiet hinzufügt. Vermöge der Souveränetät hat der Staat nicht alle möglichen "Hoheitsrechte", sondern stets nur die, welche er in einem gegebenen Zeitpunkt sich tatsächlich beigelegt hat. Die Definition, welche die Souveranetat der unbeschränkten Rechtsmacht des Staates über seine Kompetenz gleichstellt<sup>8</sup>), enthält ebenfalls nur eine Hilfsvorstellung, um die Rechtmässigkeit kompetenzerweiternder staatlicher Akte zu rechtfertigen. Ausnahmslose Gleichstellung von Souveränetät mit voller Rechtsmacht über die Kompetenz ist aber unzutreffend. An der Anerkennung der Einzelpersönlichkeit hat unter allen Umständen staatliche Kompetenzerweiterung ihre Grenze. Durch Anerkennung des Völkerrechts und durch die auf Grund dieser Anerkennung vorgenommenen, ihn bindenden Akte schränkt der Staat vermöge seiner Rechtsmacht sich selbst ein, ohne dass er sich sodann rechtlich ohne weiteres durch selbsteigenen Entschluss von solchem Bande lösen könnte. Aber auch nach innen sind Fälle möglich,

<sup>1)</sup> Hobbes, De cive VI, 14: "Non autem proprium ius habere quicquam, in quod non habeat ius ille qui habet summum imperium."

<sup>2)</sup> Du contrat social I, 9: "L'État à l'égard de ses membres, est maître de tous leurs biens par le contrat social, qui dans l'État sert de base à tous les droits."

<sup>\*)</sup> Namentlich vertreten von Haenel, Studien, I, S. 149, dem sich viele angeschlossen haben, vgl. die Angaben bei G. Meyer, S. 23, N. 12, wo auch ich aufgezählt bin, jedoch habe ich bereits, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 28, die Haenelsche Lehre nur mit Einschränkungen für richtig erklärt. Solche Einschränkungen folgen aber nunmehr aus den Ausführungen Haenels selbst, Staatsrecht, I, S. 114 ff., 797.

in denen selbst auf dem Wege der Verfassungsänderung ein geltender Rechtssatz nicht geändert werden kann. Das französische Gesetz vom 14. August 1884 verbietet, die republikanische Regierungsform zum Gegenstand eines Antrages auf Verfassungsrevision zu machen 1). Dieser Satz kann durch Gewalt, aber nicht durch Recht aufgehoben werden. Ferner gibt es Fälle, in denen die politische Unmöglichkeit der Rechtsänderung so unzweifelhaft ist, dass sie den soeben erwähnten unmittelbar angeschlossen werden können, da das faktisch Unmögliche niemals als rechtliche Möglichkeit konstruiert werden darf. Dahin zähle ich z. B. das Verbot der bill of attainder in der Verfassung der Vereinigten Staaten. Gerade an solchen politisch unmöglichen Fällen wird die "Rechtsmacht über die Kompetenz" als bloßer Hilfsbegriff deutlich erkannt.

#### b. Souveranetät und Staatsgewalt.

Alle Versuche, einen bestimmten Inhalt der Souveränetät zu konstatieren, beruhen auf der Verwechslung von Staatsgewalt mit Souveränetät und damit auf einer Umkehr des realen Tatbestandes. Die nach der jeweiligen historischen Sachlage vom Staate vollzogenen herrschaftlichen Funktionen werden als notwendige Konsequenzen der Souveränetät dargestellt. Weil die Staatsgewalt Gesetzgebung, Gerichtsbarkeit, Begnadigungsrecht, Beamtenernennung, Münzrecht usw. übte, wurden sie in die Souveränetät hineingelegt, während historische Forschung diesen Funktionen oft ganz anderen Ursprung nachweist und sie mit nichten alle als von Hause aus nur dem Staate zugehörig erkannt hat.

Aus dem Souveränetätsbegriff, der rein formaler Natur ist, folgt an sich gar nichts für den Inhalt der Staatsgewalt. Die Zuständigkeit des Staates ist eine geschichtlich wechselnde. Aller positive Inhalt der Staatsgewalt kann nur durch historische Forschung für eine bestimmte Epoche und einen bestimmten

<sup>1)</sup> Art. V... "La forme républicaine du Gouvernement ne peut faire l'objet d'une proposition de revision". Duguit-Monnier, p. 338. Vgl. darüber auch Pierre, Traité de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de de de droit politique électoral parlementaire, 2 è de droit politique de droit politique de droit politique de droit politique de droit parlementaire, 2 è de droit politique de droit parlemen

Staat festgelegt werden, wenn auch in jedem Zeitraum die Zuständigkeit der auf gleicher Kulturstufe stehenden Staaten, annähernd wenigstens, denselben Typus aufzuweisen pflegt. Gewisse Gebiete wird der Staat zwar stets besetzt halten, aber auch auf dem Felde der konstanten Zuständigkeiten wechseln dennoch uArt und Umfang der staatlichen Kompetenz. Namentlich im 19. Jahrhundert ist die Ausdehnung der staatlichen Zuständigkeit in großartigstem Masse erfolgt. Alle Gerichte sind für Staatsgerichte erklärt, die Reste feudaler Polizeigewalt beseitigt, das ganze Unterrichtswesen staatlicher Leitung und Oberaufsicht unterstellt, kirchliche Verwaltungstätigkeit auf dem Gebiete des Personenstandwesens vom Staate übernommen worden, in der Arbeiterfürsorge, dem Impf-, Viehseuchen-, Strandungs-, Patent-, Eisenbahnwesen usw. dem Staate neue Verwaltungsgebiete zugewachsen. Nichtsdestoweniger hat die Souveränetät des Staates dadurch keine Änderung erfahren: sie ist mit nichten gewachsen. Und anderseits sind durch Anerkennung individueller Freiheit frühere "Hoheitsrechte" verschwunden, ohne dass die Souveränetät davon irgend berührt worden wäre.

Es kann daher aus der Tatsache, dass ein Staat nach bestimmten Richtungen sich nicht betätigt, dass er gewisse Zuständigkeiten oder "Hoheitsrechte" nicht besitzt, gar kein Schlus auf das Wesen seiner Staatsgewalt gemacht werden. Wie weit eine Staatsgewalt sich zu betätigen habe, um souverän zu sein, ist eine gar nicht zu beantwortende Frage.

Wenn daher zwei miteinander verbundene Staaten staatliche Kompetenzen, die heute der Einheitsstaat zu besitzen pflegt, derart verteilt aufweisen, dass jeder von ihnen sich nur eine bestimmte Quote dieser Kompetenzen zuschreibt, so ist damit in keiner Weise eine Teilung der Souveränetät oder auch nur der Staatsgewalt gesetzt. Vielmehr sind hier zwei getrennte Staatsgewalten vorhanden, deren Kompetenz rechtlich beschränkt ist, ohne dass sie beide zusammen die ganze Staatsgewalt ausmachen. Das führt aber zu der dritten an dieser Stelle zu erörternden Frage: ob Souveränetät ein wesentliches Merkmal der Staatsgewalt, daher Staat und souveräner Staat identische Begriffe seien.

# c. Die Souveränetät kein wesentliches Merkmal der Staatsgewalt.

Die Naturrechtslehre zeichnete einen Normaltypus des Staates, dessen Gewalt das wesentliche Merkmal der Souveränetät besitzt. Dieser Typus wird auch heute noch von manchen als der allein zu Recht bestehende angesehen<sup>1</sup>). Zwar ist es unbestritten, dass es im Staate diesem gegenüber relativ selbständige Verbände gebe, die Imperium üben. Die Streitfrage aber besteht darin, ob der einem höheren Verbande eingeordnete, daher in einem bestimmten Umfange untergeordnete Verband, der mit Herrschergewalt ausgerüstet ist, trotz dieser Unterordnung den Charakter als Staat bewahren oder gewinnen könne. Diese Frage, obwohl schon früher vorhanden, ist zu hervorragender Bedeutung erst durch die Gründung der modernen Bundesstaaten und die sich daran knüpfenden Theorien gediehen. Unter dem Einflusse der früher herrschenden Theorie von der begrifflichen Notwendigkeit der Souveränetät für den Staat wurde für den Bundesstaat zunächst die Lehre von der geteilten Souveränetät aufgestellt. haben, von dem Gedanken der Unteilbarkeit der Souveränetät ausgehend, entweder die Möglichkeit der Bundesstaaten geleugnet oder den Gliedstaaten den Staatscharakter abgesprochen, haben damit aber auf das Begreifen der Eigenart der wichtigsten Exemplare der Staatenverbindungen der Gegenwart verzichtet. Manche Konsequenzen, die von ihnen aus ihrer Negation der Möglichkeit nichtsouveräner Staaten gezogen wurden, gehören zu den schlimmsten Resultaten der abstrakten, dem Leben gänzlich abgewendeten reinen Begriffsjurisprudenz.

<sup>1)</sup> Z. B. v. Seydel, namentlich Abhandlungen, S. 6; Zorn, I. S. 63; Haenel, Staatsrecht, I. S. 113, 798; Bornhak, Staatslehre, S. 9: ferner Le Fur, p. 354 ff.; Combothecra, p. 155 f.; Esmein, p. 6. Die ausländische staatsrechtliche Literatur der Einheitsstaaten über den Einheitsstaat hat in der Regel keinen Anlass, das Dogma von der Souveränetät als Essentiale des Staatsbegriffes zu prüsen. Interessant ist es, dass in jüngster Zeit sich in der amerikanischen Staatsrechtslehre eine Strömung geltendmacht, die den Einzelstaaten der Union wegen Mangels der Souveränetät den Staatscharakter abspricht. So in lebhafter, aber nicht in die Tiese dringender Polemik gegen meine Aussührungen Willough by, p. 246 ff., serner Burgess, in Opposition gegen Laband, vgl. das längere Zitat bei Willoughby, p. 245. Hingegen hat sich W. Wilson, An Old Master and other Essays, New York 1893. p. 93 f., meinen Darlegungen angeschlossen.

Eine definitive Lösung erhält diese Streitfrage durch die Erkenntnis, dass Souveranetat keine absolute, sondern eine historische Kategorie ist 1). Die Darstellung der Entstehung des Souveranetatsbegriffes hat unwiderleglich ergeben, dass den heute als von jeher souveran betrachteten Staaten dieser Charakter einmal gemangelt hat. In der Zeit, da die Kirche Könige einund absetzte, da sie den Gottesfrieden verktindete, da sie, ohne Rücksicht auf staatliche Grenzen, ihr Recht in ihren Gerichten übte, war sie eine dem Staate übergeordnete Macht. So lose auch der Verband des heiligen römischen Reiches war, es enthielt in sich Staaten, welche die, wenn auch nur nominelle Oberhoheit des Kaisers anerkannten. Nach innen hatte der Staat an dem Rechte eingeordneter Gewalten eine untibersteigliche Schranke, welche der dem souveränen Staate eigentümlichen Bewegungsfreiheit hemmend entgegenstand. Der mittelalterliche Staat war noch nicht souverän. Aber er war bereits Staat. Die Versuche kirchlicher Schriftsteller, die einzelnen Staaten als Provinzen des römischen Reiches hinzustellen, sind nichts als eine in dieser Epoche häufige Übertragung der überkommenen antiken Vorstellungen auf die in der Regel nur unklar erfasten gleichzeitigen Zustände.

Aber selbst wenn man von den in der geschichtlichen Lage der mittelalterlichen Welt begründeten allgemeinen Einschränkungen des Staates absieht, ist es unmöglich, vermittelst der Souveränetätsvorstellung zu einem Verständnis der staatlichen Verhältnisse des Mittelalters zu gelangen. Mächtige Staaten stehen im Lehensnexus zu einer anderen Macht. Städtische Gemeinwesen, die ihre Unterwerfung unter ein Reich nicht verleugnen, schließen sich mit anderen zu kräftigen internationalen Bünden zusammen. Die Städte der Hansa sind samt und sonders nicht souveran; unter dem Gesichtspunkte moderner Staatsanschauung scheinen sie jedoch in viel höherem Masse die Aufgabe eines staatlichen Gemeinwesens zu erfüllen als die sie umfassenden Reiche. Die Fülle autonomer Verbände der mittelalterlichen Welt unter den modernen Begriff des Kommunalverbandes zu beugen, wurde auch nichts als eine unhistorische Übertragung heutiger

<sup>1)</sup> Wenn Seidler, Jur. Kriterium, S. 78, dies dialektisch bestreitet, so ist das eben unhistorischer Dogmatismus; Seidler selbst kann übrigens seinen sozialen Staatsbegriff auf den mittelalterlichen Staat (vgl. S. 47) nicht in vollem Masse anwenden.

Anschauungen auf eine unter ganz anderen Bedingungen existierende Staatenwelt bedeuten.

Ebensowenig aber war mit dem Souveränetätsbegriff auch die dem Bodin und seinen Nachfolgern gleichzeitige Staatenwelt völlig zu begreifen. Bodin selbst muß verschiedene Modifikationen der Souveränetät zugeben 1), und Loyseau in seinem grundlichen Traité des Seigneuries betont energisch die Identität von Staat und Souveränetät, muss aber doch das Dasein von "princes subjects" mit Souveränetätsrechten zugeben<sup>2</sup>), ferner, dass Protektion, Tribut und Lehnsverhältnis "rabaissent et diminuent le lustre de l'Éstat souverain, qui sans doute n'est pas si pur, si souverain et si maiestatif (s'il faut ainsi dire) quand il est subject à ces charges "8). Ebenso haben später Schriftsteller der naturrechtlichen Epoche, die sich mit der realen Staatenwelt beschäftigen, die Existenz nichtsouveräner Staaten behauptet, denen sie verschiedene Namen geben 4). Allen voran stehen die deutschen Publizisten, die in den letzten Reichszeiten den staatsgewaltartigen Charakter der Landeshoheit behaupteten 5). Aber auch die völkerrechtliche Literatur vermag mit dem Souveränetätsbegriff nicht die Gesamtheit der internationalen Rechtssubjekte zu erfassen und sieht sich daher in die Notwendigkeit versetzt, eine besondere Kategorie von Staaten ohne Souveränetät zu schaffen, für welche seit J. J. Mosers unklaren, unter dem Einfluss der Lehren von der persönlichen und dinglichen Souveränetät stehenden Ausführungen 6) die widerspruchsvolle, aber seither in der diplomatischen Sprache gebrauchte Bezeichnung der halbsouveränen Staaten sich eingebürgert hat.

<sup>1)</sup> De rep. I, 9, p. 169 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. p. 31 f.

<sup>3)</sup> p. 34. Trotzdem bleiben die solche Staaten beherrschenden Fürsten souverän.

<sup>4)</sup> Vgl. Lehre von den Staatenverbindungen, S. 38 f.; Gierke, Althusius, S. 248 f. (besonders Nettelbladt).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Über sie Brie, Der Bundesstaat, 1874, S. 28 ff.; Pütter (und seine Schule); Rehm, Staatslehre, S. 50 ff. (namentlich Kreittmayr).

<sup>6)</sup> Beyträge zu dem neuesten Europ. Völkerrecht in Friedenszeiten, I, S. 596. Vgl. darüber Boghitchévitch, Halbsouveränetät,
1903, S. 104 ff. Rehm, Staatslehre, S. 69, will, obwohl er die Teilbarkeit der Souveränetät zwischen halb- und nichtsouveränen Staaten
leugnet, einen quantitativen Unterschied mit Rücksicht auf den Grad
der Unterwerfung aufstellen, wozu aber doch kein Bedürfnis vorliegt.

Ist demnach Souveränetät kein wesentliches Merkmal sowohl der mittelalterlichen als der Staaten aus der Blütezeit des naturrechtlichen Dogmas von der Identität der Staats- mit der souveränen Gewalt gewesen, so kann auch für die Gegenwart diese Gleichstellung nicht aus der Betrachtung der realen Staatenwelt dargetan werden. Auch die heutige Staatenwelt weist Gebilde auf, die staatliche Aufgaben mit selbständiger Organisation und staatlichen Mitteln erfüllen, aber nicht souverän sind. An diese historisch-politische Tatsache haben auch alle wissenschaftlichen Vorstellungen vom Staate anzuknüpfen, die ja das Gegebene erklären, aber nicht meistern sollen.

Es gibt demnach zwei Gattungen von Staaten: souveräne und nichtsouveräne. Da erhebt sich aber die Frage, welches Merkmal den nichtsouveränen vom souveränen Staat einerseits, vom nichtstaatlichen, dem Staate ganz untergeordneten Verband anderseits scheidet. Sie wird beantwortet durch Untersuchung der folgenden Eigenschaft der Staatsgewalt, der Fähigkeit zur Selbstorganisation und Autonomie.

#### II. Fähigkeit der Selbstorganisation und Selbstherrschaft 1).

Wesentliches Merkmal des Staates ist Dasein einer Staatsgewalt. Staatsgewalt ist aber nicht weiter ableitbare Herrscher-

<sup>1)</sup> Über abweichende Meinungen vgl. die treffende Polemik von G. Meyer, S. 9, N. 20, mit dessen Grundanschauung ich in diesem Punkte im wesentlichen übereinstimme. Vgl. zum folgenden Jellinek, Über Staatsfragmente (Sonderabdruck aus der Festgabe der juristischen Fakultät der Universität Heidelberg zur Feier des 70. Geburtstages Seiner Königlichen Hoheit des Großherzogs Friedrich von Baden), 1896, S. 12 ff. Aus der neuesten Literatur Rosenberg im Archiv f. öff. Recht, XIV, 1899, S. 362 ff. und nunmehr Hirths Annalen, 1905, S. 343 mit meinen näheren Ausführungen, Staatsfragmente, S. 12, ausdrücklich übereinstimmend. Ferner Rehm, der, Staatslehre, S. 28 ff., behauptet, wie vor ihm schon Stöber, Arch. f. öff. R., I, S. 638 ff., dass völkerrechtliche Persönlichkeit das einzige Merkmal sei, das den Staat von der Gemeinde scheide. Aber völkerrechtliche Persönlichkeit ist doch immer die Folge, nicht der Grund der staatlichen Qualität eines Gemeinwesens; es muss eine Eigenschaft aufweisen können, die es befähigt, Subjekt des Völkerrechts zu sein. Das ist aber nichts anderes als die ihm eignende originäre Herrschergewalt. Rehm polemisiert gegen einen ähnlichen, bereits von Laband, I, S. 70, gegen Stöber erhobenen Einwand, ohne m. E. auch nur einen Ansatz zu einer Widerlegung zu machen. Zudem hebt Rehm seine eigene Definition auf, indem er Staaten ohne

gewalt, Herrschergewalt aus eigener Macht und daher zu eigenem Recht. Der Umfang dieser Herrschergewalt ist für ihr Dasein ganz gleichgültig. Wo ein Gemeinwesen aus ursprünglicher Macht und mit ursprünglichen Zwangsmitteln Herrschaft über seine Glieder und sein Gebiet gemäß einer ihm eigentümlichen Ordnung zu üben vermag, da ist ein Staat vorhanden 1).

Das Dasein einer Staatsgewalt äußert sich zunächst in dem Dasein selbständiger, sie versehender Organe. Eigene Organisation und die mit ihr verknüpfte Machtverteilung ist das erste Merkmal, um den Staat vom nichtstaatlichen Verbande zu trennen. Wo immer daher ein Gemeinwesen seine Verfassung von einer anderen Macht erhält, so daß sie nicht auf seinem Willen, sondern dauernd auf dem Gesetze dieser Macht ruht, da ist kein Staat, sondern nur das Glied eines Staates vorhanden. Daher sind die

Persönlichkeit und daher auch ohne völkerrechtliche Persönlichkeit konstruiert. Seidler, Jur. Kriterium, S. 75, bezeichnet den souveränen Staat als ein mit Gebiets-, Personal- und Organhoheit ausgestattetes Hoheitssubjekt, den nichtsouveränen (S. 86) als eine Gebietskörperschaft, welche die Vereinigung relativer Gebiets-, Organ- und Personalhoheit aufweist. Diese Auffassung entfernt sich nicht von der hier vertretenen, da sie nur die selbstverständliche Tatsache betont, daß die ursprüngliche Herrschermacht sich an den wesentlichen Elementen des Staates betätigen muß; nur ist der Begriff des Relativen ein viel zu unbestimmter, um zur Klarheit zu führen. Ähnlich wie Seidler Rosenberg, Hirths Annalen, 1905, S. 279 f.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. auch die näheren Ausführungen, Staatsfragmente, S. 11 ff. Diese Lösung gilt, wie nochmals betont werden soll, für die Staatenwelt der Gegenwart. Ob z. B. auf Grund mittelalterlicher Verhältnisse sich eine scharfe Grenzlinie zwischen Staat und Gemeinde ziehen lässt, ist für unsere Frage ganz gleichgültig, weil es nicht möglich ist, aus den Erscheinungen voneinander fern abliegender Epochen gemeinsame staatsrechtliche Begriffe zu gewinnen. Wer die Horde oder Familie der Urzeit, die griechische Polis, die Gemeinwesen afrikanischer und polynesischer Stämme, das germanische Mittelalter und die heutigen zivilisierten Staaten miteinander vergleicht, der erhält nur einen ganz farblosen, inhaltsleeren sozialen Begriff des Gemeinwesen, niemals aber eine konkrete rechtliche Vorstellung. Souveränetät z. B. und völkerrechtliche Persönlichkeit sind rechtliche Begriffe, die ganz der neuesten Zeit angehören; sie können daher nicht zur Konstruktion der antiken und mittelalterlichen Staatenwelt verwendet werden; ebenso passen unsere Vorstellungen von der Körperschaft nicht auf die Gemeinwesen der heutigen Naturvölker. Wenn die Erkenntnis von der dynamischen Natur des Staates durchdringt, so ist damit eine große Zahl für das Recht der Gegenwart unnützer Kontroversen beseitigt.

deutschen Gliedstaaten Staaten, denn sie können sich durch ihre eigenen, ausschließlich auf ihrem Willen beruhenden Verfassungen organisieren, die ihre Gesetze, nicht die des Reiches sind. Ebenso sind die Verfassungen der schweizerischen Kantone, der Einzelstaaten der amerikanischen Union Staatsverfassungen, denn sie beruhen ausschliesslich auf ihren eigenen Gesetzen, nicht auf dem Willen des übergeordneten Bundesstaates. Es können Schranken in den bundesstaatlichen Gesetzen für die Verfassungen der Gliedstaaten gezogen sein (z. B. Verbot einer anderen als der republikanischen Staatsform, wie in der Schweiz und in den Vereinigten Staaten): sie bleiben trotzdem ausschliesslich Gesetze der Glied-Selbst wenn ein Gemeinwesen unter der Mitwirkung fremder Staaten seine Verfassung empfangen hat, so ist es Staat, wenn diese Verfassung pro futuro ausschließlich als sein originärer Willensakt anzusehen ist, so dass sie von ihm ohne weitere Ermächtigung abgeändert werden kann.

Wo hingegen ein Herrschergewalt übender Verband seine Organisation von einem über ihm stehenden Staate als dessen Gesetz empfangen hat, da ist kein Staat vorhanden. So vor allem bei den Kommunen, deren Verfassung stets auf Staatsgesetzen ruht, die höchstens in untergeordneten Dingen eine begrenzte Organisationsbefugnis zugestehen. Sodann aber gewährt dieses Kriterium den richtigen Einblick in die nichtstaatliche Natur staatsähnlicher Gebiete. Daher ist Elsass-Lothringen kein Staat, denn seine Verfassung beruht auf Gesetzen des Deutschen Reiches, es gibt keine elsafs-lothringischen Verfassungsgesetze; daher sind mit weitestgehender Autonomie ausgerüsteten englischen Charterkolonien, wie Kanada, Kapland, Australien, keine Staaten, denn ihre Verfassungen sind in englischen Gesetzen enthalten, in Parlamentsakten Großbritanniens, die rechtlich jederzeit vom Parlamente wieder geändert werden können, ohne dass der betreffenden Kolonie ein gesetzliches Mitwirkungsrecht an solcher Verfassungeänderung zustände 1). Innerhalb der Schranken dieser englischen Gesetze können sich diese Kolonien frei organisieren. Sie verfügen aber in diesem Organisationsprozesse nicht über originares, sondern über geliehenes Imperium, in dessen Innehabung sie sich von Kommunalverbänden des Einheitsstaates nicht unter-

<sup>1)</sup> Von dieser rechtlichen Möglichkeit wird allerdings heute kein Gebrauch gemacht. Immerhin hat im Konfliktsfalle das Reichsparlament an seinem Rechte noch immer eine nicht zu unterschätzende Waffe.

scheiden. Die österreichischen Königreiche und Länder haben ihre zu Staatsgrundgesetzen erklärten Landesverfassungen, die jedoch vom Kaiser, nicht von dem Herrscher des einzelnen Landes gegeben und nur durch kaiserliche, nicht etwa durch landesherrliche Sanktion abgeändert werden können; es mangelt ihnen daher der Staatscharakter.

Damit ein Verband als Staat zu charakterisieren sei, muß aber das höchste Organ, das die Verbandstätigkeit in Bewegung setzt, selbständig sein, d. h. es darf nicht mit dem Organ eines anderen Staates rechtlich zusammenfallen. Identität der Organe zieht, logisch notwendig, Identität des Staates nach sich 1). Selbst da, wo es zweifelhaft sein kann, ob ein Gemeinwesen nicht das Recht eigener Verfassungsgesetzgebung besitzt, muß zu ungunsten des staatlichen Charakters entschieden werden, wenn das Gemeinwesen ein oberstes, selbständiges, in dieser Selbständigkeit handlungsfähiges Organ nicht aufzuweisen vermag. Wollte man z. B. aus den Organisationsbefugnissen der britischen Kolonien innerhalb der vom englischen Parlamente gesetzten Schranken auf den staatlichen Charakter dieser Kolonien schließen, so würde ein solcher Schluß irrig sein, weil alle diese Kolonien kein der britischen Krone gegentiber selbständiges höchstes Organ besitzen.

Dieses Merkmal lehrt auch schwierige Grenzfälle entscheiden. So fehlt Kroatien im Verhältnis zu Ungarn, Finnland in dem zu Russland der staatliche Charakter, weil der König von Kroatien mit dem von Ungarn, der Großfürst von Finnland mit dem russischen Kaiser rechtlich identisch ist, daher diese Verhältnisse keine Realunionen, sondern Einheitsstaaten darstellen<sup>2</sup>).

Das erste Merkmal einer selbständigen Herrschergewalt ist also, dass ihre Organisation ausschließlich auf eigenen Gesetzen ruht. Sie muss ferner alle wesentlichen materiellen Funktionen einer Staatsgewalt besitzen, was wiederum nur die Folge der Selbstorganisation der Herrschergewalt ist. Vor allem disponiert jeder Staat durch seine Gesetze über die ihm zustehende Herrschermacht. Aber auch seine Verwaltung und seine Recht-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wenn Seidler, Jur. Kriterium, S. 13, dem gegenüber auf die Personalunion hinweist, so beruht das auf der bei einem Juristen unbegreiflichen Verwechslung des Organs mit dem Organträger! Vgl. auch unten Kap. XXI.

<sup>2)</sup> Vgl. die eingehende Darlegung bei Jellinek, Staatsfragmente, S. 35-46.

sprechung ruhen auf seinem Willen. Diese Eigenschaft kann als die der Autonomie bezeichnet werden. Sie besteht nicht nur in der Fähigkeit, eigene Gesetze zu haben, sondern auch ihnen gemäß und innerhalb ihrer Schranken zu handeln 1). Daher ist der Schluss gerechtfertigt, dass ein Gemeinwesen ohne eigene Gesetze, Regierung, Rechtsprechung kein Staat sei; mangelt ihm auch nur eines dieser Stücke, so ist dies ein Zeichen dafür, dass es nicht unter den Staatsbegriff fällt?). Ein Staat kann in dem Umfang dieser Funktionen, in der Kompetenz seiner Organe eingeschränkt sein, allein sie alle müssen vorhanden sein, um ihm den Staatscharakter zu wahren. Daher muss auch ein jeder nichtsouveräne Staat sich in eine bestimmte Staatsform einordnen Württemberg und Baden sind Monarchien, Hamburg, lassen. Bern, Pennsylvanien Republiken. Elsass-Lothringen hingegen kann keiner dieser beiden Hauptkategorien eingereiht werden. Es gibt kein selbständiges, nur ihm zugehöriges oberstes Herrschaftsorgan für Elsass-Lothringen<sup>8</sup>), und ebensowenig können die

<sup>1)</sup> Vgl. Laband, I, S. 99.

<sup>&</sup>quot;) Seidler, Jur. Kriterium, S. 12, bestreitet dies, indem er es für möglich hält, dass im Bundesstaat die gesamte Rechtsprechung der Zentralgewalt zugeteilt wird. Er verwechselt aber die formelle Funktion der Gerichtsbarkeit mit der materiellen der Rechtsprechung, die gar nicht mechanisch von Gesetzgebung und Verwaltung geschieden werden kann. Zudem hat es bisher noch nie einen richterlosen Staat gegeben, daher hier für mich einer der Fälle vorliegt, wo Einsicht in die historische Wirklichkeit den freien Flug der juristischen Spekulation zu mässigen hat.

<sup>3)</sup> Das verkennt v. Seydel, Kommentar zur Verfassungsurkunde für das Deutsche Reich, 2. Aufl. 1897, S. 39, wenn er Elsass-Lothringen für einen Staat und die verbündeten Souveräne Deutschlands für die Souverane von Elsafs-Lothringen erklärt. Ebensowenig sind die Ansichten von Leoni, Das Verfassungsrecht von Elsafs-Lothringen, I, 1892, S. 5 ff., und Rosenberg, Die staatsrechtliche Stellung von Elsass-Lothringen, 1896, S. 8 ff., haltbar. Die Behauptung Leonis, der Kaiser sei der widerrufliche Monarch Elsass-Lothringens (a. a. O. S. 48), verkennt überdies das Wesen der Monarchie. Neuestens sucht Rehm, S. 165 ff., eingehend die Staatsnatur von Elsass-Lothringen zu erweisen. Ihm zufolge (S. 78) muss man zwischen Staatsgewalt im subjektiven und objektiven Sinne scheiden. Ein und dieselbe subjektive Staatsgewalt könne mehrere objektive Staatsgewalten in sich vereinigen, nach Analogie des Eigentümers, der mehrere Eigentumsrechte haben kann. Das ist aber eine unzulässige privatrechtliche Analogie, die auf moderne staatsrechtliche Verhältnisse ganz unanwendbar ist.

mit Verfassungen begabten britischen Kolonien als Monarchien oder die organisierten nordamerikanischen Territorien als Republiken bezeichnet werden.

Die nichtsouveränen Staaten der Gegenwart besitzen tiberdies einen selbständigen Wirkungskreis auf allen großen Gebieten staatlicher Verwaltung. Sie können — in verschiedenem Umfange — mit anderen Staaten verkehren 1), besitzen eigene Justiz-, Finanz- und innere Verwaltung und haben entweder ihre eigenen Truppen oder doch einzelne Rechte hinsichtlich der von ihnen gestellten Kontingente des Bundesheeres. Notwendig ist dies aber keineswegs, da aus dem Dasein oder Fehlen bestimmter "Hoheitsrechte" niemals auf Sein oder Nichtsein des Staates geschlossen werden darf.

Auf Grund dieser Darlegungen ergibt sich als weiteres Kriterium für den nichtsouveränen Staat, das ihn vom nichtstaatlichen Gemeinwesen scheidet, daß er beim Wegfall des ihn beherrschenden Staates ohne weiteres den Charakter als eines souveränen Staates gewinnt. Er braucht daher auch nach innen nur durch seine Gesetze mit seinen bereits vorhandenen Organen eine Kompetenzerweiterung vorzunehmen, um staatsrechtlich alle Funktionen eines souveränen Staates auszutiben. Durch Verfassungsänderung verwandelt sich daher ein abhängiger Staat rechtlich in einen

Um Elsass-Lothringen den Staatscharakter zuzusprechen, muß Rehm eine eigene Kategorie von Staaten, die Objektstaaten, aufstellen (s. oben S. 159 N. 1), die, an unseren heutigen staatsrechtlichen Grundvorstellungen gemessen, eben keine Staaten sind.

1) Auch die Gliedstaaten der amerikanischen Bundesstaaten können untereinander Verträge schließen: Vereinigte Staaten, Const. Art. I, sect. 10, 3; ebenso Venezuela, Art. 149; Argentinien, Art. 107; Brasilien, Art. 65, 1. Mexiko gestattet nur Verträge über Grenzregulierungen (Art. 110) und den Grenzstaaten Koalitionen zum Kampfe gegen wilde Stämme. Die meisten dieser Staaten verlangen für derartige Verträge Genehmigung durch Bundesorgane oder (Argentinien) Anzeige an den Kongress. Die staatliche Natur der Gliedstaaten aber kommt hier insofern zum Ausdruck, als diese Verträge grundsätzlich nach Völkerrecht zu beurteilen sind. Über die einschlägigen Verfassungsbestimmungen vgl. auch Le Fur, p. 688, Note. Seine Behauptung, dass die Verträge nach Staats-, nicht nach Völkerrecht beurteilt werden müssen. ist erweislich falsch. Die Praxis dürfte allerdings kaum zu konsultieren sein; wenigstens ist in den Vereinigten Staaten die erwähnte. Verträge der Gliedstaaten untereinander anerkennende Klausel bisher nicht benutzt worden. Vgl. Lehre von den Staatenverbindungen, S. 49.

souveränen. Derartiges hat in großem Stil 1806 nach Auflösung des Deutschen Reiches stattgefunden, wo den bisher reichsuntertänigen Landesherren die ihnen nicht zustehenden und sie reichsstaatsrechtlich einschränkenden Befugnisse der Reichsgewalt zuwuchsen oder diese gänzlich hinwegfielen. bisher nichtstaatliches Gemeinwesen müste sich aber überhaupt erst als Staat konstituieren, über seine künstige Staatsform Beschluss fassen, um solchenfalls den Charakter eines Staates zu So brauchte Bulgarien nach Wegfall der türkischen Oberherrschaft einfach nur die Aufhebung der Beschränkungen seiner bisherigen Stellung verfassungsmässig feststellen zu lassen, um sich auf Grund der ihm nun völkerrechtlich zugewachsenen Macht nach jeder Richtung hin als souveräner Staat darzustellen; hingegen müsste ein Staatsteil oder ein einem Staate gänzlich unterworfener Verband, um in ähnlicher Lage selbst souveräner Staat zu werden, sich überhaupt erst staatlich organisieren, widrigenfalls er als Anarchie betrachtet werden müste.

Auch die Grenze zwischen nichtsouveränem und souveränem Staate lässt sich nunmehr leicht ziehen. Souveränetät ist die Fähigkeit ausschließlicher rechtlicher Selbstbestimmung. Daher kann nur der souveräne Staat innerhalb der von ihm selbst gesetzten oder anerkannten Rechtsschranken völlig frei den Inhalt seiner Zuständigkeit regeln. Der nichtsouveräne Staat hingegen bestimmt sich ebenfalls frei, soweit seine staatliche Sphäre reicht. Bestimmbarkeit oder Verpflichtbarkeit durch eigenen Willen ist das Merkmal einer jeden selbständigen Herrschergewalt. Daher steht auch dem nichtsouveränen Staate die Rechtsmacht über seine Kompetenz zu 1). Allein diese Macht hat ihre Grenzen an dem Recht des übergeordneten Gemeinwesens. Von zwei dauernd verbundenen Staaten ist daher derjenige, welcher seine staatsrechtliche Zuständigkeit durch sein Gesetz nicht auszudehnen vermag, sondern an der staatlichen Rechtsordnung des anderen eine Grenze für

<sup>1)</sup> D. h. über die Grenzen seines Imperiums. Dadurch unterscheidet sich die staatliche Rechtsmacht über die eigene Kompetenz von der der nichtstaatlichen Gemeinwesen, die zwar die Richtung der ihnen zustehenden Gewalt auf bestimmte Objekte ändern, aber nicht diese Gewalt selbst aus eigener Macht mehren können. Auf Missverständnis des Problems beruhen die polemischen Ausführungen von Combotheera, a. a. O. p. 106 f., der jedem Individuum dieselbe Selbstbestimmung wie dem Staate beilegen will.

seine Kompetenzerweiterung findet, nichtsouverän, während der Staat, der durch sein Gesetz dem anderen staatsrechtliche Kompetenzen zu entziehen vermag, der souveräne ist. Wenn die Kompetenz eines Oberstaates zu einem Unterstaate aber dauernd festgelegt ist, wie die der Türkei im Verhältnis zu Bulgarien, dann kann solche Kompetenzbeschränkung nur durch völkerrechtliche Verpflichtung gegen dritte Mächte garantiert sein. Dass weder die Türkei gegenüber Bulgarien noch dieses gegenüber der Pforte seine Zuständigkeit ausdehnen kann, beruht auf dem durch einseitige Parteidisposition nicht abzuändernden Berliner Vertrag. Woderartige völkerrechtliche Garantien solcher staatsrechtlicher Verhältnisse mangeln, da kann der Oberstaat auch durch sein Gesetz die Sphäre des Unterstaates beschränken, wie das denn auch in den Beziehungen der Pforte zu Ägypten vorgekommen ist 1).

#### III. Die Unteilbarkeit der Staatsgewalt.

Geht man von dem Fundament der rechtlichen Erfassung des Staates aus: von seiner Erkenntnis als einer Einheit, so ergibt sich daraus als notwendige Konsequenz die Lehre von der Einheit und Unteilbarkeit der Staatsgewalt. Geteilte Gewalt setzt eine Spaltung des Staates in eine Mehrheit staatlicher Gebilde voraus.

Was von der Staatsgewalt schlechthin gilt, hat natürlich auch für die souveräne Staatsgewalt Geltung. Souveränetät ist eine Eigenschaft, und zwar eine solche, die weder einer Mehrung noch einer Minderung fähig ist. Sie ist logisch ein Superlativ, der sich niemals spalten läst, sondern nur gleichartige Größen derselben Gattung neben sich duldet. Daher können mehrere souveräne Staaten nebeneinander bestehen, aber niemals als Träger einer und derselben Staatsgewalt. Daher gibt es keine geteilte, fragmentarische, geminderte, beschränkte, relative Souveränetät<sup>2</sup>).

Diese abstrakte Überlegung ist aber, wie so viele Sätze der Staatsrechtslehre, das Resultat langer politischer Erfahrung.

<sup>1)</sup> Vgl. L. v. d. Staatenverbindungen, S. 151.

Aus der neuesten Literatur vgl. darüber Le Fur, p. 477 ff.: Rehm, Staatslehre, S. 63 ff. Eine relative Souveränetät konstruiert v. Stengel, Schmollers Jahrbuch, 1898, S. 785, doch nur, indem er der Gleichsetzung der Staatsgewalt und Souveränetät eine neue Verbrämung gibt. Vgl. auch die treffenden Bemerkungen von G. Meyer, S. 6, N. 6.

Die Theorie hat nur nachträglich formuliert und systematisch gerechtfertigt, was die geschichtliche Wirklichkeit hundertfältig gelehrt hat.

Die Lehre von der Teilbarkeit der Staatsgewalt ist zweimal zu politischen Zwecken aufgestellt worden. Das eine Mal, um den konstitutionellen Staat zu begründen, das andere Mal, um den Bundesstaat zu konstruieren. Die erste Theorie ist eine rationale, ihrem Ursprunge nach bestimmt, einen Idealtypus des Staates zu schaffen. Die zweite bezeichnet den ersten Versuch, ein neues politisches Gebilde zu begreifen, das mit den überkommenen Kategorien nicht zu erfassen war.

Beide Lehren aber ruhen auf der herkömmlichen Verwechslung der Begriffe "Staatsgewalt" und "Souveränetät". In Wahrheit handelt es sich nur um die Frage, ob die als Inhalt der Souveränetät gedachte Staatsgewalt teilbar sei.

Die erste Lehre bewegt sich auf dem Boden der Vorstellungen von der mit der Staatssouveränetät identifizierten Organsouveränetät. Die zweite hingegen steht gänzlich auf der Basis der modernen Souveränetätslehre, die in ihrer konsequenten Fassung nur der Staatsgewalt Souveränetät zuschreibt.

#### 1. Die Lehre von der Gewaltenteilung.

Die naturrechtliche Staatslehre hatte erklärt, dass einem Organe — Fürst, aristokratisches Corpus, Volksgemeinde — die ganze Souveranetat zu eigenem Rechte zustehen müsse. Teilung der Souveränetät zwischen mehreren Staatsgliedern stattfinden konne, bezeichnet Hobbes als eine aufrührerische Lehre, die zur Auflösung des Staates führt 1). Konzentration der Staatsgewalt in einem einheitlichen Willen, sei es nun der einer physischen Person oder eines "Corpus", wird von der Naturrechtslehre als logische Folge des Staatsbegriffes erklärt. Meist ist es die alte Analogie zwischen Staat und Mensch, die zum Beweise herangezogen wird. Wie die Seele unteilbar sei, so auch die Souveranetat, die zwar verschiedene Vermögen besitzen, aber nicht in viele Teile gerlegt werden könne<sup>2</sup>).

Die praktische Spitze dieser Lehre ist gegen den, nunmehr Dualismus gerichtet. Ver
1) De cive, XII, 5.
2) Belege siehe Jellinek, L. v. d. Staatenverbindungen, S. 26, N. 33.

31\* gänzlich zu jiberwindenden, staatlichen Dualismus gerichtet. Ver-

nichtung ständischer Macht, kommunaler Freiheit, grundherrlicher Selbständigkeit, kurz: aller der Staatsgewalt gegenüber eigenberechtigter Gewalten, wird durch sie gerechtfertigt. Widerstandslose Unterwerfung des einzelnen unter den allgemeinen Willen,
der kein wie immer geartetes Sonderrecht gegenüber seinen souveränen Beschlüssen kennt, ist die Tendenz der Lehre Rousseaus,
bei dem der absolute Herrscher den Namen, aber nicht das Wesen
gewechselt hat.

Gaben die kontinentalen Verhältnisse zu erheblichen Widersprüchen gegen diese Lehre keinen Anlas, so konnte sie in England nur mit Modifikationen Eingang finden. Die konstitutionelle englische Theorie legt zwar das Schwerge vicht der Staatsgewalt in die Hände des Volkes, doch ist nach Locke auch der König "in a very tolerable sense" als höchste Macht zu bezeichnen¹), wenn auch die Legislative in Wahrheit die höchste Gewalt innehat. Die offizielle englische Lehre hingegen, wie sie schließlich in Blackstone ihren klassischen Ausdruck gefunden hat²), fasst König und beide Häuser zur Einheit des Parlaments zusammen, dem die höchste Gewalt zugeschrieben wird. Doch wird hinwieder auch der König allein als Inhaber der Souveränetät bezeichnet<sup>8</sup>).

Diese offiziellen englischen Anschauungen bildet Montesquieu zu seiner Lehre von den drei getrennten, einander gleichgestellten, sich gegenseitig balancierenden Gewalten um, die zwar Berührungspunkte miteinander haben, im Wesen aber voneinander unabhängig sind 4). Er begründet seine Theorie nicht näher.

<sup>1)</sup> A. a. O. II, 151.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 2, p. 139.

bliament gleichsetzt. Daher wird von englischen Schriftstellern eine doppelte Qualität des Königs: als Person und als Institution, unterschieden. So Allen, Inquiry into the rise and growth of the royal Prerogative in England, new ed. 1849, p. 26 ff., der daher vom parlamentarischen König sagen kann: he really does nothing, but he nominally does everything.

<sup>4)</sup> Rehm, Staatslehre, S. 236, 286, will Montesquieu zum Vertreter einer Lehre stempeln, die Abhängigkeit der Exekutive von der Legislative fordert, namentlich deshalb, weil er jährliche Steuerbewilligung durch die Legislative verlangt, ansonst die exekutive Gewalt nicht mehr von der legislativen abhängen würde (ne dépendra plus d'elle). Dieses "dépendre" ist aber nichts als das Korrelat des Vetos der Exekutive sowie ihres Rechtes, die Legislative zusammenzuberufen

erörtert überhaupt nicht die Frage nach der Einheit des Staates und das Verhältnis der Gewalten zu dieser Einheit.

In der Folge führt die Lehre von der Gewaltenteilung in dieser Form zu einer völligen theoretischen Teilung des einen Staates in drei Personen. Am schärfsten ist dies von Kant ausgesprochen worden, der die drei Gewalten im Staate ausdrücklich als "so viel moralische Personen" bezeichnet, (die sich gegenseitig ergänzen und einander untergeordnet sein sollen<sup>1</sup>).)

Sobald aber diese Lehre in die Praxis umgesetzt werden soll, erheben sich theoretische und praktische Bedenken. Die letzteren entspringen aus den politischen Bedürfnissen, die niemals von irgendeiner abstrakten Formel gänzlich beherrscht werden können. Namentlich lehrreich ist (in dieser Hinsich) die Haltung der französischen Konstituante, die in der Erklärung der Menschenrechte das Prinzip der Gewaltenteilung proklamiert (sich aber außerstand gesetzt sieht, es in all seinen letzten Konsequenzen, trotz allem Doktrinarismus, zu verfolgen, vielmehr in der Legislative ein Organ schafft, in dem alle Gewalten sich vereinigen. Theoretisch wirkt aber die den demokratischen Anschauungen zugrunde liegende Lehre von der Volkssouveränetät dahin, die Gewaltenteilung doch nur als untergeordnetes Prinzip wirken zu lassen<sup>2</sup>).

und zu schließen, wodurch wiederum die Legislative von der Exekutive dependiert. "Il faut que, par la disposition des choses, le pouvoir arrête pouvoir." Von diesem Kernpunkt der Montesquieuschen Lehre aus wird jenes dépendre verständlich. So ist wenigstens Montesquieu bisher verstanden worden, so hat er welthistorisch gewirkt. Über einen weiteren Irrtum Rehms über Montesquieus Lehre, den R. Schmidt unbesehen übernommen hat, vgl. Jellinek, Eine neue Theorie über die Lehre Montesquieus von den Staatsgewalten, Grünhuts Zeitschrift, XXX, 1902, S. 1 ff.

<sup>&#</sup>x27;) Rechtslehre §§ 45, 48. Über Anhänger der Kantschen Lehre vgl. Mohl, Geschichte u. Lit., I, S. 273.

<sup>\*)</sup> Vgl. Duguit in seinem gründlichen Buch: La séparation des pouvoirs et l'assemblée nationale de 1789, 1893, p. 19. Über die Unterordnung der richterlichen Gewalt unter die gesetzgebende daselbst, p. 90 ff., ferner das treffende Gesamturteil über die Schöpfer der Verfassung, p. 116: "Ils déclarent les trois pouvoirs égaux et indépendants et ils subordonnent au pouvoir législatif l'exécutif et le judiciaire." Die erste französische Verfassung darf, wie auch die näheren Untersuchungen Duguits darlegen, keineswegs als die absolute Trennung der Gewalten beabsichtigend aufgefast werden, wie dies Rehm, Staatslehre, S. 288, tut.

Als die Amerikaner, die zuerst die strikte Gewaltenteilung als Konstitutionsprinzip (verkundigen) daran gehen, ihre Verfassungen in Gliedstaat und Union festzustellen 1), da ist es ihnen selbstverständlich, dass alle Gewalten ursprünglich dem Volke zustehen und von diesem auf dem Wege der Verfassung erst besonderen Organen zur Repräsentation zugeteilt werden. Als einheitlicher Ausgangspunkt aller Gewalten erscheint in den Präambeln der amerikanischen Verfassungen das Volk selbst. Die einzelnen, streng limitierten Gewalten sind "granted" oder "vested", daher übertragen an die verfassungsmässig bezeichneten Organe, so dass nach der offiziellen Theorie das Volk alle Gewalten in sich vereinigt und auf dem Wege der Verfassungsänderung über sie stets von neuem disponieren kann. Nicht minder aber erklärt die erste französische Verfassung in einem für den Zustand der Geister damaliger Zeit bezeichnenden Widerspruch mit dem unmittelbar darauf ausgesprochenen Prinzip der Gewaltenteilung 2): la Souveraineté est une, indivisible, inaliénable et imprescriptible. Elle appartient à la Nation: aucune section du Peuple, ni aucun individu, ne peut s'en attribuer l'exercice<sup>8</sup>). Zur Lösung dieses Widerspruchs entwickelt später Sieyès seine Lehre von dem dem Volke unveraußerlich innewohnenden pouvoir constituant, dem die einzelnen

<sup>1)</sup> Die Amerikaner haben allerdings, trotz der Proklamierung des Dogmas der Gewaltenteilung, niemals an eine reinliche Aufteilung der drei Gewalten unter entsprechende Organe gedacht. Im Federalist Nr. XLVII entwickelt Madison die Lehre, dass Montesquieu keineswegs derartiges gewollt habe. "His meaning, as his own words import, and still more conclusively as illustrated by the example in his eye, can amount to no more than this, that where the whole power of another department is exercised by the same hands which possess the whole power of another department, the fundamental principles of a free constitution are subverted" (p. 272 der Ausgabe von 1826). Er weist ferner nach, dass die amerikanische Verfassung die einzelnen Gewalten keineswegs gänzlich von den Funktionen der anderen ausschließe, und daß es mit den Verfassungen der Einzelstaaten sich ebenso verhalte. Das Prinzip absoluter Gewaltentrennung, das Rehm, Staatsrecht, S. 288 ff., als der amerikanischen Verfassung grundsätzlich zugrunde liegend behauptet, ist daber bereits von den "Vätern der Verfassung" ausdrücklich abgelehnt worden und manche Abweichungen in ihr von der starr doktrinären Teilung der Gewalten, die Rehm als gegen ihren Grundgedanken verstoßend nachweisen will, sind als solche mit vollem Bewusstsein aufgestellt worden.

<sup>2)</sup> Déclaration des droits de l'homme et du citoyen, Art. 16.

<sup>8)</sup> Const. du 3. sept. 1791, Titre III, Art. I,

Gewalten als pouvoirs constitués gegenüberstehen. In der Ausübung des Rechtes der Verfassungsänderung zeige sich stets die ursprüngliche Einheit der Gewalten 1).

Die späteren Verfassungen in allen Staaten, obwohl sie alle in gewissem Umfange das Prinzip der Gewaltenteilung akzeptieren, bezeichnen doch einen Einheitspunkt der Gewalten: den Monarchen in den Staaten, welche dem monarchischen Prinzip offizielle Geltung beigelegt haben, das Volk in den anderen, was in beiden Fällen nichts als ausdrückliche Anerkennung der Staatseinheit in einer Formel bedeutet, die nur aus der Entwicklung der Souveränetätslehre heraus zu begreifen ist. Es gibt daher keine Verfassung, die den Gedanken der Gewaltenteilung in seinen äußersten Konsequenzen bis zur Anerkennung der drei Personen im Sinne Kants durchzusühren auch nur beabsichtigt hätte. Die an B. Constant und die Charte anknüpfende neuere konstitutionelle Theorie tritt der schroffen Scheidung der Gewalten nach der subjektiven Seite hin schon deshalb entgegen, weil von dieser aus jede parlamentarische Regierung als unmöglich erscheint<sup>2</sup>).

Für die Erkenntnis der einheitlichen Natur des Staates besteht die ganze, historisch-politisch so bedeutsame Frage nicht. Jedes Staatsorgan stellt innerhalb seiner Zuständigkeit die Staatsgewalt dar. Möglich ist daher Verteilung von Zuständigkeiten, nicht Teilung der Gewalt<sup>8</sup>). In der Vielheit ihrer Organe ist stets die eine Staatsgewalt vorhanden. Die Bedeutung der Theorie der Gewaltenteilung für die Lehre von den staatlichen Funktionen ist an anderer Stelle eingehend zu erörtern.

## 2. Die Teilung der Staatsgewalt ("der Souveränetät") im Bundesstaate.

Unter dem Einflus Tocquevilles hatte sich zur Erklärung des Bundesstaates die weitverbreitete Lehre von der Teilung "der

<sup>1)</sup> Politische Schriften (deutsche Übersetzung) 1796, I, 147; II, 421.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Constant, I, p. 219; dazu Jellinek, Die Entwicklung des Ministeriums in der konst. Monarchie, Grünhuts Zeitschrift, X, 1883, p. 340 f.

<sup>3)</sup> Das meint im Grunde auch O. Mayer, Deutsches Verwaltungsrecht, I, S. 67 ff., der für die Gewaltenteilung eintritt. Wenn er aber erklärt, dass die Gewalten keine blossen Funktionen, sondern lebendige Stücke der Staatsgewalt selbst seien (S. 68, 69, N. 3), so ist damit kaum eine klare Vorstellung zu verbinden.

Souveränetät", d. h. der Staatsgewalt zwischen Glied- und Bundesstaat, herausgebildet 1). Obwohl in der neueren Staatsrechtswissenschaft mit Energie bekämpft, ist sie dennoch auch heute nicht gänzlich überwunden. Sie tritt in der Lehre vom Deutschen Reiche fortwährend wieder hervor als Behauptung einer Doppelsouveränetät von Reich und Gliedstaat oder einer fragmentarischen, geminderten, relativen, beschränkten Souveränetät entweder der Gliedstaaten oder sowohl dieser als des Reiches.

Insoweit diese Lehre Souveränetät und Staatsgewalt gleichsetzt, ist sie bereits durch frühere Ausführungen widerlegt. Allein auch solche, welche die Teilung der Souveränetät verwerfen, halten doch eine Teilung der Staatsgewalt für möglich. Sofern mit der Behauptung der Teilbarkeit der Staatsgewalt nur dem Gedanken Ausdruck gegeben werden soll, dass die Staatsgewalt nichtsouveräner Staaten einen beschränkten Umfang habe, ist gegen eine solche Lehre nur einzuwenden, dass ihre Formel zu schweren Missdeutungen Anlass geben kann.

In der Regel aber wird die Lehre von der beschränkten Staatsgewalt so gedacht, dass sowohl Bundes- als Gliedstaatsgewalt beschränkt seien, daher im Bundesstaat zwei fragmentarische oder unvollkommene Staatsgewalten wirken, die zusammen eine den ganzen Umfang staatlicher Zuständigkeiten versehende Staatsgewalt darstellen<sup>2</sup>).

Eine solche Auffassung steht aber in völligem Widerspruch mit dem Wesen der Staatsgewalt. Ein und dieselbe Staatsgewalt kann immer nur einem und demselben Staate zustehen. Persönlichkeit ist Individuum, d. h. ein seinem Wesen nach Unteilbares. Das gilt für alle Personen, physische und juristische, souveräne und nichtsouveräne<sup>8</sup>).

Die Vorstellung von der teilbaren Staatsgewalt geht aus von der Durchschnittskompetenz des heutigen Einheitsstaates. Weil

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Namentlich entwickelt von Waitz, a. a. O. S. 162 ff., daher in der deutschen Literatur auch unter dem Namen der Waitzschen Theorie bekannt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Haenel, Studien, I, S. 63 ff., Staatsrecht, I, S. 206; Bornhak, a. a. O. S. 246; O. Mayer, Deutsches V. R., II, S. 462 ff.; Gierke, Schmollers Jahrbuch, 1883, S. 1157 ff., Deutsches Privatrecht, I, S. 674. N. 51; Mode, Doppelsouveränetät im Deutschen Reiche, 1900, S. 38 ff.

<sup>8)</sup> Vgl. auch die treffenden Kritiken dieser Lehre von Laband, I. S. 74 ff.; G. Meyer, S. 45, N. 6; Rehm, Staatslehre, S. 120 ff.

im Bundesstaate diese Kompetenz an zwei Staaten verteilt ist, hat es auf den ersten Blick den Anschein, als ob die Staatsgewalt selbst zwischen ihnen verteilt sei. Hierbei wird jedoch der Fehler begangen, aus dem Dasein der Staatsgewalt auf den notwendigen Umfang ihrer Kompetenz zu schließen. Nun aber ist oben gezeigt worden, dass es ganz in das Ermessen der souveranen Staatsgewalt gestellt ist, wie weit sie sich betätigen wolle. Lange Zeit hindurch hat dem Staate die Unterrichtsverwaltung gemangelt; in England hat sie sogar erst in jungster Zeit einen erheblichen Umfang gewonnen. Ein Staat ohne Unterrichtsverwaltung hat daher deshalb keine bloß fragmentarische Staatsgewalt. Deutsche Reich hat nur ganz ausnahmsweise diesen Verwaltungszweig zu eigen; er steht vielmehr fast ausschließlich den Gliedstaaten zu. Diese Unterrichtsverwaltung gehört nun nicht etwa ihrer Substanz nach einer einheitlichen, aus Reichs- und Gliedstaatsgewalt zusammengesetzten Gesamtstaatsgewalt, sondern, jene Ausnahme abgerechnet, nur der Gliedstaatsgewalt. Ebenso ist die Marineverwaltung nur Sache der Reichsgewalt, nicht etwa eines höheren, nur in Teilgewalten zur Erscheinung kommenden Ganzen.

Zwischen Bundes- und Gliedstaat ist daher weder die Souveränetät noch die Staatsgewalt geteilt. Geteilt sind die Objekte, auf welche die Staatstätigkeit gerichtet ist, nicht die subjektive Tätigkeit, die sich auf diese Objekte bezieht.

Auch der Gliedstaat hat demnach keine fragmentarische Staatsgewalt. Vielmehr sind die Objekte beschränkt, an denen sie sich bundesverfassungsmäsig betätigen kann. Fragmentarische Staatsgewalt wäre da vorhanden, wo die Herrscherfunktion sich nicht ganz zu betätigen vermöchte, wenn also z. B. einem Verbande das Recht der freien Gesetzgebung auf bestimmten Gebieten zukäme, die Regierung gemäs diesen Gesetzen jedoch nicht seinen Organen, sondern denen eines über ihn herrschenden Staates zustände. Gliedstaaten haben aber alle notwendigen Organe eines Staates und üben alle wesentlichen materiellen Funktionen eines Staates aus. Wären sie in dieser Hinsicht beschränkt, so würden sie überhaupt aufhören, Staaten zu sein, und zu Verbänden herabsinken, deren Gewalt nicht mehr als Staatsgewalt erschiene.

Damit ist die Lehre von den wesentlichen Eigenschaften der Staatsgewalt erschöpft. Was sonst noch hie und da als solche

angeführt wird, sind nichts als Umschreibungen der bereits erörterten staatlichen Merkmale. So sind Unverantwortlichkeit, Unwiderstehlichkeit, Ewigkeit der Staatsgewalt, die von der naturechtlichen Theorie als deren besondere Kennzeichen aufgestellt wurden, nichts als andere Wendungen für die Sonveränetät der Staatsgewalt, die überdies manchem Bedenken unterliegen. So lässt sich die Vorstellung der Unverantwortlichkeit selbst der souveränen Staatsgewalt mit der heutigen völkerrechtlichen Ordnung kaum vereinigen, wenn solche Gewalt auch nicht im Wege ordentlichen Rechtsverfahrens zur Verantwortung gezogen werden kann.

### Fünfzehntes Kapitel.

## Die Staatsverfassung<sup>1</sup>).

Jeder dauernde Verband bedarf einer Ordnung, der gemäßs sein Wille gebildet und vollzogen, sein Bereich abgegrenzt, die Stellung seiner Mitglieder in ihm und zu ihm geregelt wird. Eine derartige Ordnung heißt eine Verfassung.

Notwendig hat daher jeder Staat eine Verfassung. Ein verfassungsloser Staat wäre Anarchie. Selbst den "Willkürstaaten" im antiken Sinne ist sie zu eigen, der sog Despotie nicht minder wie dem Regiment eines demokratischen Wohlfahrtsausschusses nach der Art des französischen von 1793. Es genügt das Dasein einer faktischen, die Staatseinheit erhaltenden Macht, um dem Minimum von Verfassung zu genügen, dessen der Staat zu seiner Existenz bedarf. Die Regel aber bildet bei Kulturvölkern eine rechtlich anerkannte, aus Rechtssätzen bestehende Ordnung.

Die Verfassung des Staates umfalst demnach in der Regel die Rechtssätze, welche die obersten Organe des Staates bezeichnen, die Art ihrer Schöpfung, ihr gegenseitiges Verhältnis und ihren Wirkungskreis festsetzen, ferner die grundsätzliche Stellung des einzelnen zur Staatsgewalt.

### I. Überblick über die Geschichte der Verfassungen.

1. Im angegebenen Sinne ist der Begriff der Verfassung bereits von den Griechen festgestellt worden. Aristoteles

<sup>1)</sup> Zur Geschichte der Verfassungen vgl. Borgeaud, Établissement et révision des constitutions en Amérique et en Europe, 1893; derselbe in dem oben S. 182, N. 2 zitierten Aufsatze (englisch unter dem Titel: "The Rise of Modern Democracy in Old and New England" erschienen); Esmein, Droit const., p. 404 ff.: Foster, Commentaries on the Constitution of the United Staates, I, 1896, p. 27 ff.; Jellinek, Erkl. der Menschen- und Bürgerrechte; derselbe, Das Recht der Minoritäten, 1898, S. 7 ff.

unterscheidet scharf zwischen der die Grundlage des Staates bildenden πολιτεία und den auf der Basis dieser Verfassung erlassenen νόμοι, den einfachen Gesetzen. Die Verfassung definiert Aristoteles als die Anordnung über die Gewalten im Staate: wie sie verteilt werden, welches der Sitz der höchsten Gewalt sei, und welche Zwecke des Gemeinwesens jede zu verfolgen habe. Gesetze hingegen sind auf Grund der Verfassung erlassene Anordnungen, nach welchen die Obrigkeiten die Herrschaft auszuüben und Ausschreitungen zu verhindern haben 1). Gemäß seinem Grundprinzipe, welches das Wesen der Dinge in die Form setzt, erscheint ihm auch die Verfassung als die Essenz des Staates, derart, daß die Identität des Staates in erster Linie auf der Identität der Verfassung ruht.

Auch die Römer unterscheiden in voller Schärfe zwischen der Verfassung des Staates und einzelnen gesetzlichen Anordnungen, mögen sie auch noch so große Bedeutung für das Gemeinwesen haben. Für die Feststellung der Verfassung haben sie den technischen Ausdruck "rem publicam constituere". Die Gewalt der Verfassungsänderung ist in den großen Wendepunkten der römischen Geschichte außerordentlichen Magistraten mit konstituierender Gewalt übertragen worden, die faktisch die ganze schrankenlose Macht des Gemeinwesens in sich vereinigten<sup>2</sup>).

Diese antiken Verhältnisse sind für die modernen Anschauungen vom Wesen der Staatsverfassung von großer Bedeutung geworden. Auf ihnen basiert die Vorstellung überragenden Wertes der verfasssungsmäßigen Grundlagen des Staates gegenüber von Institutionen, die erst auf dem Boden dieser Grundlagen erwachsen sind. Diese Vorstellung findet sich selbst bei jenen Nationen, die einen formal-juristischen Gegensatz von einfacher und Verfassungsgesetzgebung nicht kennen. Es ist der Begriff der Verfassung im materiellen Sinne, der zuerst im Altertum er-

<sup>1)</sup> πολιτεία μέν γάρ έστι τάξις ταῖς πόλεσιν ἡ περὶ τὰς ἀρχάς, τίνα τρόπον νενέμηνται, καὶ τί τὸ κύριον τῆς πολιτείας καὶ τί τὸ τέλος ἐκάστοις τῆς κοινωνίας ἐστίν. νόμοι δε κεχωρισμένοι τῶν δηλόυντων τὴν πολιτείαν, καθ' οῦς δεὶ τοὺς ἄρχοντας ἄρχειν καί φυλάττειν τοὺς παραβαίνοντας αὐτούς. Pol. IV, 1289 a, 16 ff.

<sup>\*)</sup> Vgl. Mommsen, Abrifs des römischen Staatsrechts, 1893, S. 88. Aus diesem rem publicam constituere ist wohl der erst seit dem 18. Jahrhundert allgemein gebräuchliche Ausdruck Konstitution in der Bedeutung von Verfassung entstanden.

kannt wurde. Auf dem Erkennen und Verkennen römischer Verhältnisse beruht ferner die Idee einer unbeschränkten konstituierenden Gewalt, die ausschließlich der souveränen Bürgerschaft zusteht und von ihr nach freiem Ermessen geübt wird. Diese Idee wird durch das Naturrecht, namentlich durch Pufendorf<sup>1</sup>), Locke<sup>2</sup>) und Wolff<sup>3</sup>), verbreitet und findet zuerst in den Vereinigten Staaten ihre praktische Anwendung und sodann im revolutionären Frankreich nebstdem ihren theoretischen Ausdruck in der Lehre vom pouvoir constituant, in welchem alle Staatsgewalten ihren Ausgangs- und Eingangspunkt haben. Die Wirkung dieser Lehre läßt sich bis in die Gegenwart verfolgen.

So sehr aber auch den Alten die Vorstellung der Verfassung geläufig war, so wenig erheben sie die Forderung, die gesamte Verfassung in einem Instrument niederzulegen, dem höhere Geltung zukommen solle als den übrigen Gesetzen. Nebst anderen Gesetzen haben zwar auch einzelne Verfassungsgesetze ihre Aufzeichnung erhalten, nirgends jedoch wird eine förmliche Urkunde über die Grundlagen der staatlichen Organisation errichtet.

Die Beurkundung des Rechtes eines Gemeinwesens wird erst da notwendig, wo dieses Recht von einer außenstehenden Macht verliehen oder bestätigt wird. Daher finden wir bereits in Rom die von dem herrschenden Staate den untergeordneten Gemeinwesen verliehene Autonomie in leges datae umschrieben. Im Mittelalter wird Städten, Körperschaften, Kirchen, Grundherren ihr Recht verbrieft, weil es ein Zugeständnis einer über ihnen stehenden Autorität ist. Sich selbst Rechte zu verbriefen, hat keinen Sinn; solches setzt vielmehr stets einen Verleiher und einen Empfänger voraus. Die oft zitierten Beispiele mittelalterlicher Verfassungsgesetze sind, näher besehen, nicht viel anderes als Rechtsgeschäfte zwischen zwei gegeneinander selbständigen Personen; sie haben auch der Form nach den Charakter von Verträgen und nicht den von Gesetzen; der oben geschilderte Dualismus des mittelalterlichen Staates kommt in ihnen juristisch

<sup>1)</sup> De jure nat. et gent. VII, 2 § 8. Zuerst wird das pactum unionis von den Staatsgründern abgeschlossen. Erst das so gebildete Volk erlässt das Dekret über die forma regiminis.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) a. a. O. II, 8, 95 ff.

<sup>8)</sup> Jus naturae VIII, § 815: Potestati legislatoriae non subsunt leges fundamentales.

am reinsten zum Ausdrucke. Daher auch ihre schriftliche Aufzeichnung. Gesetze werden im Mittelalter nur selten erlassen; Verträge aber bedürfen in perpetuam rei memoriam der schriftlichen Beurkundung.

Diese beiden Vorstellungen wirken bei der Errichtung der modernen Verfassungen nach: Verbriefung von Rechten der Untertanen durch den über ihnen stehenden Herrscher und Vertrag zwischen dem Fürsten und dem Lande. Einseitiges und zweiseitiges Rechtsgeschäft sind in ihnen gemäß den populären Anschauungen eigentümlich gemischt.

2. Zunächst ist die Entstehung des modernen Verfassungsbegriffes, der geschriebenen Verfassung oder der Verfassung im formellen Sinne zu verfolgen

Unter dem Einflusse der aristotelischen Lehre 1) findet sich bereits in der mittelalterlichen Literatur die Vorstellung des dominium politicum, der verfassungsmäsig eingeschränkten Herrschaft, im Gegensatze zum dominium regale 2). Erst im 16. Jahrhundert aber taucht der Begriff des Grundgesetzes, der lex fundamentalis, auf 3). Die lex fundamentalis hat eine höhere Kraft als andere Gesetze. Nämlich der König selbst ist an sie gebunden und kann sie nicht einseitig ändern. In Frankreich erklärt zur Zeit Heinrichs IV. Loyseau, dass die "lois fondamentales de l'Estat" eine feste Schranke der königlichen Macht bilden 4). In England spricht Jakob I. zuerst von fundamental laws, die er im Sinne des von ihm behaupteten Königtums iure divino ver-

<sup>1)</sup> Der Gegensatz von πολιτικόν und βασιλικόν findet sich gleich in den ersten Zeilen der Politik, p. 1252, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Fortescue, De laudibus legum Angliae, ed. Amos, Cambridge 1825, c. XXXVII, p. 246, und derselbe, Über die Regierung Englands, übersetzt und herausgegeben von Parow, 1897 (In Brentano-Leser, Sammlung älterer und neuerer staatswissenschaftlicher Schriften Nr. 10), S. 17 ff., wo eingehend der Unterschied des dominium regale vom dominium politicum et regale auseinandergesetzt wird.

<sup>3)</sup> Zuerst bei den Monarchomachen nachweisbar. Siehe Treumann, Die Monarchomachen (in Jellinek-Meyer, Abhandlungen I, 1) S. 77, N. 5. Das Wort fundamentalis ist auch bei Ducange-Henschel nicht zu finden. Über die Geschichte des Gedankens eines Fundamentalgesetzes in England vgl. nunmehr auch W. Rothschild, Der Gedanke der geschriebenen Verfassung in der englischen Revolution, 1903, S. 6 f.

<sup>4)</sup> A. a. O., p. 26.

trat 1). Unter seinem Sohne aber spielt der Begriff des Fundamentalgesetzes bereits eine große Rolle in den parlamentarischen Kämpfen. Der Earl of Strafford wird angeklagt und verurteilt, weil er die Fundamentalgesetze des Königreiches habe umstoßen wollen 2). Das deutsche Reichsstaatsrecht kennt den Begriff des Grundgesetzes seit dem Westfälischen Frieden 3).

Dieser Begriff des Grundgesetzes wird aber nirgends definiert. Noch 1651 konnte Hobbes behaupten, dass er nirgends eine Erklärung für den Ausdruck Grundgesetz gefunden habe 4). Irgendwelche juristische Unterscheidungsmerkmale zwischen Grundund einfachen Gesetzen scheinen zunächst nicht auffindbar zu sein.

Die Vorstellung des Grundgesetzes verbindet sich jedoch in eigentümlicher Weise mit der alten des Verfassungsvertrages zwischen König und Land, und zwar zuerst in England, wo die mittelalterlichen Anschauungen von dem vertragsmäßigen Verhältnisse zwischen rex und regnum durch die zahlreichen Bestätigungen der Rechte und Freiheiten des Volkes durch die Krone fortwährend lebendig sind 5). Damit verknüpft sich aber eine zweite Gedankenreihe.

Durch Übertragung der calvinschen Lehre von der kirchlichen Gemeinde auf den Staat sowie durch Anwendung der biblischen Lehre vom Bunde zwischen Gott und seinem Volke entsteht unter den independenten Puritanern die Anschauung,

<sup>1)</sup> Prothero, Select Statutes and other Constitutional Documents illustrating of the reign of Elizabeth and James, I, 1894, p. 400.

<sup>2) &</sup>quot;For endeavouring to subvert the ancient and fundamental laws and government of His Majesty's realms of England and Ireland". Gardiner, The Constitutional Documents of the Puritan Revolution 1889, p. 85. Bei der Verhandlung über die Bill im Unterhaus fragte ein Mitglied, was denn die Fundamentalgesetze wären, worauf ihm die Antwort wurde, wenn er das nicht wüßte, hätte er "no business to sit in the House". Gardiner, The fall of the Monarchy of Charles I, II, 1882, p. 140.

<sup>3)</sup> J. P. O. VIII, 4: "De caetero omnes laudabiles consuetudines et Sacri Romani Imperii constitutiones et leges fundamentales, imposterum religiose serventur.

<sup>4)</sup> Leviathan, ch. XXVI, p. 275: "I could never see in any author what a fundamental law signifieth." Die lateinische Ausgabe des Werkes hat diese Stelle nicht.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Vgl. Jellinek, Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 30 ff.

dass wie die christliche Gemeinde so auch der Staat auf einem Covenant, einem Gesellschaftsvertrage, ruhe, der von allen Gliedern des Gemeinwesens einstimmig abgeschlossen werden müsse<sup>1</sup>) Diese Anschauung wird sofort in die Praxis umgesetzt, die amerikanischen Kolonisten schließen "Pflanzungsverträge" ab, durch welche sie sich gegenseitig versprechen, ein Gemeinwesen zu gründen, Behörden einzusetzen und diesen zu gehorchen Diese Verträge werden von sämtlichen männlichen erwachsenen Ansiedlern in eigenem und im Namen ihrer Familien unterzeichnet. Am berühmtesten ist der älteste Vertrag dieser Art geworden, den die "Pilgrimväter" an Bord des Schiffes Maiblume am 11. November 1620 vor Gründung von New Plymouth abgeschlossen haben. Von hervorragender Bedeutung aber sind die von den aus Massachusetts ausgewanderten Puritanern (1639) verfassten Fundamental Orders of Connecticut, in welchen in Form eines feierlichen Vertrages eine detaillierte Staatsverfassung aufgestellt wurde. Aber auch in England selbst zeitigt die Theorie von dem ausdrücklich abzuschließenden Gesellschaftsvertrage ihre politische Wirkung. Im Laufe der revolutionären Bewegung wird (1647) von dem Armeerate Cromwells unter Führung von John Lilburne und Ireton, den Häuptern der Leveller, eine Verfassung Englands, der Volksvertrag, das Agreement of the People, ausgearbeitet, die später in veränderter Gestalt dem Parlamente vorgelegt wurde und von diesem dem gesamten englischen Volke zur Unterschrift vorgelegt werden sollte<sup>2</sup>). In diesem Grundvertrag ist genau unterschieden zwischen den fundamentalen und den nicht fundamentalen Sätzen. Jene bilden das unveräußerliche Recht der Nation selbst, welches dem Parlament, das nur

<sup>1)</sup> Vgl. Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, S. 35 ff.; Walker, A history of the Congregational Churches in the United States, 1894, p. 25 ff., 66 und andere Stellen; Rieker, Grundsätze reformierter Kirchenverfassung, 1899, S. 73 f.; Gardiner, Const. Docum., p. 54 ff.

<sup>2)</sup> Der ursprüngliche Entwurf abgedruckt bei Gardiner, History of the great civil war, III, 1891, p. 607 ff., zum Teil auch bei Foster, I, p. 49 f.; der definitive Text bei Gardiner, Constitutional Documents, p. 207 ff. Über die interessante Gestalt Lilburnes und das Agreement vgl. Gardiner, History III (namentlich p. 219 ff.); Bernstein in der Geschichte des Sozialismus in Einzeldarstellungen, I, 2, 1895, S. 533 ff., 560 ff.; 608 ff., Foster, I, p. 46 ff. Die neueste gründliche Untersuchung über das Agreement bei Rothschild, a. a. O. S. 62 ff.

mit beschränkter Gewalt ausgerüstet ist, unantastbar gegenübersteht 1). Die Unterscheidung zwischen parlamentarischen und Volksrechten, die den amerikanischen Staatenverfassungen eigentümlich ist, tritt hier zum ersten Male hervor 2). Dieser erste Versuch, England eine geschriebene Verfassung zu geben, lehrt deutlich den Ausgangspunkt eines solchen Unternehmens. Wie die Covenants für die Kirche, so sollte der Grundvertrag für den Staat die unverrückbare Basis bilden. Feierliche Verträge pflegen aber aufgezeichnet zu werden. Die Verfassung sollte geschrieben sein, weil sie ein solenner Vertrag war, auf dem Recht und Pflicht aller Staatsglieder ruhen sollte. Bezeichnend für den Gedankenkreis, aus welchem diese Kundgebung hervorging, ist es, das bei ihrer Beratung, in Konsequenz der ihr zugrunde liegenden demokratischen Idee zum ersten Male das allgemeine und gleiche Wahlrecht für das Parlament gefordert wird 8).

Hier taucht nun zuerst mit logischer Notwendigkeit die Idee auf, dass der die Verfassung bildende Grundvertrag höherer Art sei als die auf Grund dieses Vertrages erlassenen Gesetze.

Die Notwendigkeit einer geschriebenen Verfassung ergab sich kurze Zeit später unter einem anderen Gesichtspunkte. Die alte Ordnung der Dinge war durch die Revolution umgestürzt worden, die neue vor der Hand nur faktischer oder vielmehr provisorischer Art. Sie zu einer dauernden zu machen, lag im Interesse des neuen Gewalthabers. Daher erklärt Cromwell, trotzdem er die Annahme des Volksvertrages durch das Parlament zu hintertreiben weiß, daß es in jedem Staate etwas Fundamentales, der Magna Charta Ähnelndes, Dauerndes, Unabänderliches geben müsse<sup>4</sup>),

<sup>1)</sup> Vgl. die in dem Entwurfe nach Art. IV aufgestellten fünf Sätze. In dem definitiven Text ist von vorbehaltenen Rechten des Volkes nicht mehr ausdrücklich die Rede, aber es sind im achten Absatz sechs Punkte aufgezählt, welche parlamentarischer Beschlußfassung entzogen sein sollen.

<sup>2)</sup> Vgl. Gardiner, History, p. 224.

<sup>3)</sup> Vgl. die Debatte zwischen Ireton und Rainborow (Rainsborough) in "The Clarke Papers" (herausgegeben von der Camden Society), I, 1891, p. 300 ff. Die Rede Rainborows enthält alle wesentlichen Argumente, die später für das allgemeine Wahlrecht geltendgemacht wurden.

<sup>4) &</sup>quot;In every Government there must be Somewhat fundamental, Somewhat like a Magna Charta, which should be standing, be unalte-Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl. 32

nachdem er 1653 versucht hatte, das "Instrument of Government", die erste und einzige Verfassungsurkunde, die England je gehabt hat, als Grundgesetz des englischen Staates ins Leben zu rufen 1). In ihm sind die Befugnisse des Protektors, des Staatsrates, des Parlaments abgegrenzt, auch einige von den Grundrechten des Agreements herübergenommen. Es zur widerspruchslosen Anerkennung zu bringen, misslingt, trotz verschiedener späterer Änderungen, und damit ist es mit der geschriebenen Verfassung für England überhaupt zu Ende. Um so merkwürdiger, dass die Idee der Verfassungsurkunde in dem Staate entsteht, der bis auf den heutigen Tag keine solche Urkunde besitzt.

Worin äußert sich aber die höhere Kraft des Verfassungsvertrages? Vermöge seiner Eigenschaft als Vertrag muß er einstimmig abgeschlossen und kann er daher nur einstimmig abgeändert werden. Verwerfung des Majoritätsprinzipes ist die nächste Konsequenz der Vorstellung des Grundvertrages, was dem religiös gefärbten politischen Denken jener Zeit um so natürlicher erscheint, als Unterwerfung unter eine Majorität dem religiösen Empfinden des die äußere Autorität verwerfenden protestantischen Gewissens geradezu entgegengesetzt ist. Die praktisch noch ungeschulte Demokratie jener Tage hat wenigstens keinen Versuch gemacht, irgendeine Art von Majoritätsbeschluß als für die Verfassungsänderung genügend zu erklären.

3. Erst die naturrechtliche Theorie unternimmt es, die Frage nach dem Wesen des Fundamentalgesetzes nach allen Richtungen hin zu untersuchen. Es ist fast selbstverständlich, das sie zuerst in England erörtert wird. Der populären Lehre vom Gesellschaftsvertrag bemächtigt sich Hobbes, um auf ihm das den demokratischen Forderungen schnurstracks widersprechende System seiner Staatslehre zu errichten. Er akzeptiert die Bezeichnung des Grundgesetzes und definiert es als solches, dessen Aufhebung den Staatskörper zerstören und volle Anarchie hervorrusen würde?). Das Grundgesetz ist daher in Wahrheit identisch mit dem staatsgründenden Vertrag sowie den wichtigsten Folgerungen, die sich unmittelbar aus diesem Vertrage ergeben. Dieser einstimmig abzuschließende Vertrag ist daher überhaupt, wosern der Staat

rable". Carlyle, Oliver Cromwell Letters and Speeches, 2. ed., III. 1846, Speech III, 12. Sept. 1654, p. 67.

<sup>1)</sup> Abgedruckt bei Gardiner, Const. Docum., p. 314 ff.

<sup>2)</sup> Leviathan, XXVI, p. 275 f.

erhalten bleiben soll, unabänderlich. Im Sozialvertrag aber ist die Klausel enthalten, sich dem von der Mehrheit zu bestimmenden Herrscher zu unterwerfen 1). Locke formuliert dieselbe Idee im demokratischen Sinne, indem er ausführt, dass im Grundvertrage die Bestimmung verzeichnet sei, der zufolge jeder den Majoritätswillen als seinen eigenen ansehen werde 2). Damit ist für England, den realen Verhältnissen entsprechend, das Majoritätsprinzip für alle Arten von Gesetzen anerkannt und praktisch der Unterschied von Verfassungs- und einfachen Gesetzen beseitigt.

Anders verhält sich die Theorie des deutschen Naturrechts. Schon Pufendorf schwächt die Lehre des Hobbes dahin ab, dass nur derjenige, welcher bedingungslos den Unionsvertrag abgeschlossen habe, das durch die Majorität zustande gekommene decretum über die Verfassungsform anerkennen müsse. Habe er das nicht getan, dann sei die Verfassung für ihn nur dann bindend, wenn er ihr zugestimmt habe. Weigere er sich dessen, so trete er in den Naturzustand zurück. Sodann wird von Böhmer<sup>8</sup>), Wolff<sup>4</sup>), u. a. der Begriff des Grundgesetzes in eigentümlicher Weise um-Nicht als Verfassungsgesetz schlechthin, sondern als gebildet. Beschränkung der fürstlichen Gewalt durch das Volk erscheint es bei diesen Naturrechtslehrern, so dass die spätere Theorie, die Verfassung und konstitutionelle Verfassung identifiziert, schon bei ihnen in ihren ersten Grundzügen auftritt. Erwägt man, welche Verbreitung namentlich die Lehre Wolffs gefunden hat, so wird dieser Zusammenhang um so verständlicher, als die bekannten Ausführungen Montesquieus über die englische Verfassung keineswegs behaupten, dass nur der auf dem Prinzipe der Gewaltenteilung aufgebaute Staat mit dem Verfassungsstaat überhaupt identisch sei.

Diese Grundgesetze werden nun als Normen erklärt, die über dem Gesetzgeber stehen. Sie können nur durch einen Volksschlus mit Zustimmung des Königs geändert werden. Namentlich Wolffs Schüler E. de Vattel, dessen Werk über Völkerrecht im 18. Jahrhundert so großen Anklang weit über die gelehrte Welt hinaus gefunden hat, führt diesen Gedanken eingehend durch. Er unterscheidet scharf zwischen der gesetzgebenden und

<sup>1)</sup> De cive, V, 8; Lev., XVIII, p. 159.

<sup>2)</sup> II, ch. VIII, 96-99.

<sup>\*)</sup> Ius pub. univ. pars spec. I, 5 § 31 ff., p. 292 ff.

<sup>4)</sup> A. a. O. VII, § 815 ff.

der verfassungsändernden Gewalt. In der Regel habe sich auch bei Verfassungsänderungen die Minorität der Majorität zu fügen. Sollte aber die Staatsform selbst durch Majoritätsbeschluß geändert werden, so stände es der Minorität frei, aus dem Staate auszuscheiden, d. h. auszuwandern 1).

Ganz eigentümlich ist die Stellung, die Rousseau zu dem Problem einnimmt. Er verwirft scheinbar jedes Grundgesetz für den Souveran, da der allgemeine Wille sich selbst nicht binden kann<sup>3</sup>). Seinem Prinzipe gemäs, das der einzelne auch im Staate frei bleibe, weil sein Wille im allgemeinen Willen als konstituierendes Element enthalten, jedermann daher nur seinem eigenen Willen untertan sei, hätte er alle Gesetze für gleichwertig und daher für alle gleichmässig Einstimmigkeit verlangen müssen. In der Tat will er auch das polnische liberum veto erhalten wissen, sofern es sich auf die Grundlagen der Verfassung bezieht; einstimmig angenommen, können sie auch nur einstimmig abgeändert werden.8). Für die laufende Gesetzgebung solle aber Majorität genügen, deren Größe nach der Wichtigkeit der zu erledigenden Gegenstände abgestuft sein solle4). Der in solchem Falle in der Minderheit Gebliebene sei nicht sowohl überstimmt worden, sondern habe sich vielmehr über den Inhalt des Gemeinwillens getäuscht<sup>5</sup>). Nur der contrat social selbst verlange seiner Natur nach Einstimmigkeit<sup>6</sup>). Es ist klar, dass nur Maugel an Erfahrung eine derartige, Verfassungsanderungen praktisch ausschließende Lehre hatte entstehen lassen können. Bei dem Einflusse, den Rousseau ausgeübt hat, ist

<sup>1)</sup> Le droit des gens I, ch. III, §§ 30-33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Contr. soc. I, 7.

<sup>8)</sup> Considérations sur le gouvernement de Pologne ch. IX: "Par le droit naturel des sociétés, l'unanimité a été requise pour la formation du corps politique et pour les lois fondamentales qui tiennent à son existence... Or, l'unanimité requise pour l'établissement de ces lois doit l'être de même pour leur abrogation. Ainsi voilà des points sur lesquels le liberum veto peut continuer de subsister." Œuvres complètes, Paris 1865, V, p. 270.

<sup>4)</sup> Contr. soc. IV, 2. Plus les délibérations sont importantes et graves plus l'avis qui l'emporte doit approcher de l'unanimité.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) L. c. Quand donc l'avis contraire au mien l'emporte, cela ne prouve autre chose sinon que je m'étois trompé, et que ce que j'estimois être la volonté générale ne l'étoit pas.

<sup>6)</sup> L. c. Il n'y a qu'une seule loi qui, par sa nature, exige un consentement unanime; c'est le pacte social.

sie aber auch für die Vorstellung größerer Macht und Heiligkeit der Verfassungsgesetze von Bedeutung geworden.

4. Unabhängig jedoch von der Naturrechtslehre gewinnt die Vorstellung des geschriebenen Fundamentalgesetzes, der Verfassungsurkunde zuerst praktische Bedeutung in den amerikanischen Kolonien Englands.

Diese Kolonien erhielten nämlich, und zwar die Kronkolonien von den englischen Königen, die Eigentümerkolonien, wie Nord-Carolina und Pennsylvanien, von ihren Herren, Charten oder Freiheitsbriefe, Privilegien, in welchen die Grundzüge der Regierung und der Verwaltungsorganisation der Kolonien niedergelegt waren. Manche dieser Charten enthielten aber nur die Bestätigung der schon früher von den Beteiligten festgestellten Grundzüge der Verfassung. So bildeten die erwähnten, in Form eines zwischen den Ausiedlern abgeschlossenen Vertrages verkundigten Fundamental Orders von Connecticut die Basis für die von Karl II. der Kolonie verliehene Charte 1), die 1776 als Verfassung des Freistaates vom Volke bestätigt und erst 1818 durch eine neue Konstitution ersetzt wurde. Ebenso erhielt das schon früher von Roger Williams auf Grund von Pflanzungsverträgen konstituierte Rhode Island 1663 eine die schon bestehenden Einrichtungen bestätigende Charte Karls II., die sogar bis 1842 die Verfassung dieses Staates blieb. Die Charten beider amerikanischer Gliedstaaten sind somit die ältesten Verfassungsurkunden im modernen Sinne<sup>2</sup>). Von den Charten der Eigentümerkolonien sind namentlich die von William Penn auf Grund von der Krone verliehener Vollmachten für die ihm zum Eigentum gegebene, nach seinem Vater benannte Kolonie Pennsylvanien 1682, 1683 und 1701 mit Zuziehung von Vertretern dieser Kolonie erlassenen Verfassungen wegen der in ihnen enthaltenen Prinzipien zu erwähnen<sup>8</sup>). Beim Ausbruch der amerikanischen Revolution hatten alle dreizehn Kolonien derartige Charten. Die Vorgänger dieser Urkunden lassen sich bis ins Mittelalter verfolgen. Entstanden aus Handelsprivilegien, haben sie den Zweck, neugebildete politische Verhältnisse zu regulieren 4). In ihnen,

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. Gourd, Les chartes coloniales et les constitutions des États-Unis, 1885, I, p. 103 ff.

<sup>2)</sup> Texte bei Poore, I, p. 249 ff.; II. p. 1596 ff.

<sup>\*)</sup> Vgl. Poore, II, p. 1523 ff.; Gourd, I, p. 165 ff.

<sup>4)</sup> Vgl. Bryce, American Commonwealth, I, p. 427 ff.

namentlich in jenen beiden dem Inhalte nach vom Volke festgesetzten, kommen geschichtlich die zwei Gedanken, auf denen
die geschriebene Verfassung beruht, zum Ausdruck: Grundvertrag
der Staatsglieder und Konzession einer übergeordneten Macht.
Dem Mutterlande gegenüber erscheinen sie allerdings nur als einseitige Gewährungen der Krone oder der hierzu von der Krone
befugten Eigentümer. Sie schaffen nach der Anschauung der
Amerikaner Korporationen, die dem herrschenden Staate mit
selbständiger Persönlichkeit gegenüberstehen, deren Recht nur an
dem Reichsrecht seine Schranken findet. So ist es denn der
Dualismus zwischen über- und untergeordnetem Gemeinwesen,
der in diesen ersten Verfassungsurkunden zum Ausdruck kommt,
der wiederum in nachweisbarem geschichtlichem Zusammenhang
mit der dualistischen Gestaltung des mittelalterlichen Staates steht.

Bei dem losen Verhältnis aber, in welchem die Kolonien zum Mutterlande stehen, tritt die Vorstellung von der Verfassung als Resultat eines Vertrages der Bürger, die einigen Charten mit zugrunde lag, immer stärker hervor und drängt die Bedeutung der Bestätigung und Verleihung durch die übergeordnete Macht immer mehr in den Hintergrund. Die Bedeutung dieses demokratischen Gedankens wird durch die Umstände, unter denen die Ansiedler ihr Kulturwerk beginnen und ausüben, wesentlich verstärkt. Anfänglich sehr geringer Zahl, sind die Ansiedler über ein großes Territorium verbreitet; sie leben häufig mit ihren Familien in einem Zustand, der ihnen als vorstaatlicher Naturzustand erscheinen musste. Wenn sie zusammentreten, um gemeinsame Angelegenheiten festzusetzen und zu beschließen, so meinen sie durch freien Willen aus jenem Naturzustand in den staatlichen einzutreten. So verschmilzt die kirchlich-politische Lehre von den Covenants als Grundlage des Staates mit naturrechtlichen, durch die Literatur gepflegten Anschauungen, um schliesslich die Vorstellung zu erzeugen, dass das ganze Staatswesen auf dem Grunde einer dem Volkswillen entstammenden Verfassung ruhe, durch welche die potentiell dem Gesamtvolke innewohnende Machtfülle an verschiedene Organe zur Ausübung verteilt wird. Diese Organe sind überall schon in der Kolonialzeit dieselben: eine gesetzgebende Versammlung, ein erwählter oder von der Krone oder dem Eigentümer der Kolonie eingesetzter Gouverneur, ferner Friedens- und andere Gerichte nach englischem Muster. Die Legislative hat niemals eine die Exekutive überragende

Stellung, wie in England; das Veto des Gouverneurs wird faktisch gehandhabt, während es im Mutterlande obsolet wird. Die Legislaturen haben ferner nur beschränkte gesetzgebende Gewalt, indem die britischen Gesetze und die Kolonialcharten ihren Beschlüssen unabänderlich gegenüberstehen. Jedes diese Grenzen überschreitende Gesetz konnte von dem britischen privy council für null und nichtig erklärt werden 1). Somit bereiten sich in diesen Charten schon die Grundprinzipien der künstigen Verfassungen, namentlich Trennung der Legislative von der Exekutive, vor, und es erscheint die Charte sowohl auf Grund naturrechtlicher als positivrechtlicher Vorstellungen als eine höhere, den Gesetzgeber bindende Norm. Die beiden Ideen, welche den späteren Verfassungsurkunden zugrunde liegen, und die auch in Europa vom revolutionären Frankreich rezipiert werden: Gewaltenteilung als Verfassungsprinzip und die Verfassung als der normalen Gesetzgebung entrückte Macht, wachsen mit geschichtlicher Notwendigkeit auf dem Boden der amerikanischen Kolonien empor.

Im Jahre 1776 verwandeln sich die unabhängig gewordenen Kolonien in Staaten und erlassen kraft ihrer nunmehr erlangten Machtvollkommenheit in diesem und den folgenden Jahren Verfassungen, die auf den Prinzipien der Volkssouveränetät und Gewaltenteilung aufgebaut sind, oder sie verwandeln ihre Charten in Konstitutionen. Diese werden in der Regel von verfassungsgebenden Konventen ausgearbeitet und verkündigt. Doch wirkt bereits damals in einigen Staaten die alte Idee der Covenants und des Sozialvertrages nach, infolge deren die Verfassungen der Gesamtheit der in den town meetings versammelten Bürger zur Annahme vorgelegt werden<sup>3</sup>). Diese zuerst in Massachusetts und New Hampshire geübte Praxis verbreitet sich im Laufe des 19. Jahrhunderts über eine große Zahl alter und neuer Gliedstaaten der Union.

In diesen Verfassungsurkunden aus der ersten Epoche der amerikanischen Unabhängigkeit sind die ältesten Vorbilder der europäischen Konstitutionen zu suchen, da sie in größerem Maße, als man bis in die neueste Zeit wußte, auf die französische Verfassungsgesetzgebung von 1789—1791 eingewirkt haben.

Diese Urkunden pflegen aus zwei Hauptteilen zu bestehen. Sie

<sup>1)</sup> Foster, I, p. 32 f.

<sup>2)</sup> Borgeaud, Établissement et révision des const., p. 167 ff.

sind meistens eingeleitet durch eine Bill oder Declaration of Rights, die, in den Kolonialcharten entweder fehlend oder nur unvollständig enthalten, einen kurzgefasten Kodex der gesamten öffentlichen Rechte des einzelnen in sich schließen. Daran reiht sich der Plan oder Frame of Government, die Bestimmungen über die obersten Organe des Staates und deren Funktionen.

Was nun speziell die Erklärungen der Rechte anbelangt, so sind sie bereits in anderem Zusammenhang gewürdigt worden. Der erste gesetzgeberische Akt dieser Art ist die am 12. Juni 1776 von der Konvention des Staates Virginien angenommene Bill of Rights, welche das Prototyp aller späteren Akte ähnlicher Art im Gesamtbereich der Verfassungsgesetzgebung geworden ist. Ihr folgen zunächst ähnliche Bills oder Deklarationen anderer amerikanischer Staaten nach. Einige Sätze der virginischen Bill sind in die berühmte Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten vom 4. Juli 1776 übergegangen.

In diese Bills of Rights sind aber nicht nur die Freiheitsrechte, sondern auch die Grundzüge der übrigen subjektiven öffentlichen Rechte des Individuums aufgenommen. Ferner sind die Prinzipien der Volkssouveränetät, der Gewaltenteilung, der Zeitigkeit der Staatsämter, der Verantwortlichkeit ihrer Inhaber sowie manche Rechtssätze, die nur indirekt im Zusammenhang mit subjektiven Rechten stehen, in ihr enthalten, so dass auch in ihnen noch der altenglische Gedanke nachklingt, der die Versassung in erster Linie als ein ius inter partes, demnach als wesentlich subjektive Rechte begründend auffast.

Der Plan of Government der Gliedstaatsverfassungen ist so streng als möglich — eine vollständige Verwirklichung der Schablone war selbst in Amerika nicht möglich und beabsichtigt — auf dem Prinzip der Teilung und des Gleichgewichtes der Gewalten aufgebaut, nicht etwa nur wegen des Ansehens, das die Lehre Montes quieus damals genoß, sondern auch, weil, wie bereits erwähnt, die eigentümliche von der englischen abweichende Verfassungsgeschichte der Kolonien zu einem der Montes quieuschen Forderung ähnlichen Verhältnis von Legislative und Exekutive geführt hatte. Auch das Zweikammersystem tritt in ihneu auf Grund geschichtlicher Entwicklung hervor, da in den Kolonien der Rat des Gouverneurs zugleich die Funktionen eines Oberhauses ausübte.

Diese Verfassungen sind höchstes Gesetz des Landes. alle Gewalten als vom Volke delegiert gelten, so sind sie alle beschränkt durch das als unmittelbarer Ausdruck des Volkswillens erscheinende Grundgesetz. Ohne dass es irgendwo ausdrücklich ausgesprochen wäre, gilt es als feststehend und ist in der Praxis allgemein anerkannt, dass der Richter alle Gesetze auf ihre materielle Verfassungsmässigkeit zu prüfen habe. Auch dieser Grundsatz stammt, wie oben gezeigt, aus der früheren Staatsordnung, indem die Kolonialgesetze stets der Prüfung des englischen Richters auf ihre Übereinstimmung mit der höheren Norm des englischen Rechtes und damit auch der Charte selbst unterlagen, was auch heute noch für alle britischen Kolonien gilt, insofern alle Kolonialgesetze, selbst die der am unabhängigsten gestellten Kolonien, die Nachprüfung durch das judicial committee des britischen privy council auf ihre Übereinstimmung mit dem Reichsrecht dulden müssen 1).

Die alte Lehre von der überragenden Bedeutung des Sozialvertrages wirkt noch heute in den Bestimmungen über Verfassungsänderungen fort. Der Prozess einer Verfassungsrevision ist meistens sehr verwickelt. Die Revision muss zunächst durch die ordentliche Legislatur beschlossen werden, und zwar häufig mit einer größeren als der einfachen Mehrheit, in einigen Staaten durch Abstimmung in zwei auseinanderfolgenden Legislaturen<sup>2</sup>). Wenn es sich aber um eine Totalrevision, also Beschließung einer neuen Verfassung, handelt, so wird diese von einer besonderen vom Volke gewählten "Konvention" ausgearbeitet und hierauf durch Volksabstimmung sanktioniert<sup>3</sup>). Es entscheidet daher heute das Volk durch Gesamtabstimmung in letzter Instanz über An-

<sup>1)</sup> Vgl. Todd, Parliamentary Government in the British Colonies, 2. ed. London 1894, p. 306, 309, 346 ff.; Dicey, p. 105; Brinton Coxe, An essay on Judicial Power and Unconstitutional Legislation, Philadelphia 1893, p. 208 ff.; für Australien vgl. Moore, The Constitution of the Commonwealth of Australia, London 1902, p. 165 ff. Die Jurisdiktion des britischen privy council ist für Australien zwar eingeschränkt, aber keineswegs aufgehoben worden.

<sup>2)</sup> Vgl. die Zusammenstellung bei Ellis Paxon Oberholtzer, The Referendum in America (Publications of the University of Pennsylvania), Philadelphia 1893, p. 41 und Appendix.

<sup>3)</sup> Vgl. Bryce, American Commonwealth, I, p. 667 ff.; Jameson, A Treatise on Constitutional Conventions. 4. ed., Chicago 1887, § 479.

nahme oder Verwerfung der Revision<sup>1</sup>). Der formelle Charakter der Verfassungsgesetze als nur unter erschwerenden Formen abzuändernder Normen mit gesteigerter Gesetzeskraft ist in den amerikanischen Gliedstaatsverfassungen in der schärfsten Weise ausgeprägt. Nach amerikanischem Vorbild sind in jüngster Zeit die Normen über Verfassungsänderungen in Australien gestaltet worden<sup>2</sup>).

Dieselben Prinzipien wie in den erörterten Konstitutionen finden sich auch in der Verfassung der Vereinigten Staaten von 1787. Die Verfassung ist ein Ausfluss der Machtvollkommenheit des Volkes, ist das höchste Gesetz des Landes, bildet die vom Richter zu überwachende Schranke für alle Akte der Union sowohl als ihrer Gliedstaaten. Da die Bills of Rights der Gliedstaaten bereits die individuellen Rechte feierlich festgestellt hatten, schien anfangs eine besondere Erklärung der Rechte um so weniger notwendig, als die Anschauungen des amerikanischen Volkes über die Rechte des Individuums schon in einigen Sätzen der Unabhängigkeitserklärung zum Ausdruck gekommen waren. Jedoch wurden bereits 1789 zehn Zusatzartikel zur Unionsverfassung beschlossen, welche die Stelle einer gesamtamerikanischen Bill of Rights vertreten. Das Prinzip der Gewaltenteilung ist wie in den Gliedstaaten durchgeführt. Die Verfassung kann ferner nur auf Grund eines höchst komplizierten Verfahrens Zusätze und Abänderungen erhalten, und Minoritäten können in sehr ausgiebiger Weise jede Änderung hemmen, indem zwei Drittel beider Häuser des Kongresses und drei Viertel der Staatenlegislaturen zur Annahme eines solchen Beschlusses notwendig sind. Eine direkte Volksabstimmung findet zwar nicht statt, durch die Möglichkeit einer Abstimmung in besonderen Verfassungskonventen aber, sowohl in der Union als in den die Verfassung ratifizierenden Gliedstaaten, ist wenigstens einer indirekten Volksabstimmung Raum gegeben 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Mit Ausnahme des Staates Delaware, wo bei Amendement gar keine Volksabstimmung, und Süd-Carolina, wo die Volksabstimmung zwischen zweimaligen Beschlüssen der Legislatur stattfindet. Oberholtzer, p. 41, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Const. of the Commonwealth of Australia, Art. 128. Doch hat auch schweizerisches Recht auf diese Bestimmungen eingewirkt, indem sowohl die Volksabstimmung in der Majorität der Staaten als im Commonwealth die Änderung sanktionieren muß.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Const. of the United States Art. V. Eine Beschlussfassung durch Konventionen hat bisher nicht stattgefunden.

In Amerika ist der Ursprung unserer heutigen geschriebenen Verfassung zu suchen, weshalb die amerikanischen Konstitutionen eingehender zu betrachten waren. Die französische Revolution akzeptiert die amerikanische Idee, und von Frankreich aus pflanzt sie sich in die übrigen europäischen Staaten fort.

5. Geschriebene Grundgesetze hat es in verschiedenen europäischen Staaten schon früher gegeben. Der mittelalterlichen Freiheitsbriefe, die späterer Zeit als Gesetze erschienen, wurde schon gedacht. In neuerer Zeit aber hat sich bereits der Osnabrücker Friedensschlus selbst als Reichsgrundgesetz bezeichnet. In Schweden hatte schon 1634 die "Regeringsform" das Verhältnis von König und Ständen gesetzlich geregelt. Sie wurde später mehrmals abgeändert und bildet heute noch in der Form von 1772 die Grundlage der finnländischen Verfassung<sup>1</sup>). aber gerade diese schwedisch-finnländischen Gesetze sich einer modernen Verfassung anzunähern scheinen, so unterscheiden sie sich doch prinzipiell von einer solchen dadurch, dass sie, wie ähnliche Festsetzungen in anderen Staaten, ganz auf dem Gedanken der ständischen Ordnung ruhen, also eine Auseinandersetzung von rex und regnum bedeuten. Die Vorstellung, dass von einem Zentrum aus der einheitliche Staat seine grundlegende Gestaltung und seine grundsätzliche Abgrenzung gegen das Individuum empfangen solle, ist in ihnen nicht vorhanden. Ebenso wird trotz aller naturrechtlichen Theorien die Forderung einer Erklärung der Rechte auf dem Kontinente nicht erhoben. Zusicherungen einzelner individueller Rechte finden sich zwar schon vor dem Ende des 18. Jahrhunderts in Gesetzen absoluter Herrscher, ständischen Abschieden oder Friedensverträgen (wie z. B. die Rechte der Religionsparteien im Osnabrücker Frieden), sie haben aber alle einen gelegentlichen, keinen grundsätzlichen Charakter und wollen keineswegs die gesamte öffentliche Rechtssphäre des Individuums normieren. Das einflussreichste Werk der politischen Literatur in der zweiten Hälfte des Jahrhunderts, der contrat social, war seiner ganzen Tendenz nach einer verfassungsmässigen Erklärung der Rechte feindlich; hatte er doch durch seine Forderung einer von jedermann zu bekennenden

<sup>1)</sup> Vgl. darüber Aschehoug, Das Staatsrecht der Vereinigten Königreiche Schweden und Norwegen (in Marquardsens Handbuch), S. 7 ff. Der Text der finnländischen Verfassung von 1772 in "La Constitution du Grand Duché de Finlande", Paris 1900, p. 41 ff.

bürgerlichen Religion das wichtigste und grundlegende aller individuellen Rechte, das der Religionsfreiheit, ausdrücklich bekämpft<sup>1</sup>).

Eine ganze Reihe von Umständen lassen in Frankreich, und zwar schon vor dem Zusammentreten der Reichsstände, wie die Cahiers beweisen, die Forderung einer geschriebenen Verfassung als Grundlage des Staatswesens entstehen. Die Idee der Volkssouveränetät, die aus ihr entspringende, später von Sieyès formulierte Lehre vom pouvoir constituant, das stets beim Volk bleibe, während alle anderen Gewalten als pouvoirs constitués ihr Dasein und ihre Zuständigkeiten von der konstituierenden Gewalt ableiten müssen, die Notwendigkeit, bei gänzlicher Neuordnung der Verhältnisse diese völlig klarzustellen, haben wesentlichen Anteil an der Schöpfung der ersten französischen Verfassung. Nicht zum geringsten aber ist es das amerikanische Vorbild, das bedeutsamen Einfluss auf Frankreich übt. Die Institutionen der durch Waffenbrüderschaft mit den Franzosen verbundenen Amerikaner hatten in Frankreich die lebhafteste Aufmerksamkeit erregt, die Literatur für die amerikanischen Verfassungen Propaganda gemacht<sup>2</sup>). Angeregt durch das amerikanische Vorbild, namentlich die Bill of Rights von Virginien, hatten schon einige Cahiers eine Erklärung der Rechte gefordert und sodann Lafayette den dahin abzielenden Antrag in der Nationalversammlung gestellt. Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte vom 26. August 1789 ist das erste Resultat der französischen Verfassungsgesetzgebung 8).

Die erste Verfassungsurkunde Europas ist die in den Jahren 1789—91 allmählich beratene und beschlossene, schließlich in ein Instrument zusammengefaßte und am 3. September 1791 verkündigte Verfassung Frankreichs. Zwar trägt die polnische Verfassung vom 5. Mai 1791 ein früheres Datum. In Wahrheit aber ist sie, soweit sie nicht altständischen Charakters ist, von den bis dahin publizierten französischen Verfassungsgesetzen ganz abhängig.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 399 f. Ebenso das Vereinsrecht, vgl. Erklärung der Menschen- und Bürgerr., S. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. G. Koch, Beiträge zur Geschichte der politischen Ideen, II, Demokratie und Konstitution (1750—1791), 1896, S. 205 ff. Duguit, La séparation des pouvoirs, p. 13 ff. Aulard, Histoire politique de la Révolution française. Paris 1901, p. 19 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Jellinek, Erklärung der Menschen- und Bürgerr., S. 7ff.

Diese Verfassung Frankreichs lehnt sich in vielen Punkten an die amerikanischen Vorbilder an, unterscheidet sich aber auch wesentlich von ihnen. Weniger liegt der Unterschied in dem Gegensatz zwischen republikanischer und monarchischer Verfassung, denn die Monarchie war in Frankreich zum leeren Schein herabgesunken und die Stellung des Königs eine ungleich schwächere als die eines Präsidenten oder Governors. klärung der Rechte hatte zwar ganz wie die Amerikaner das Prinzip der Gewaltenteilung für das Wesen der Verfassung überhaupt erklärt, allein in der Konstitution ist die gesetzgebende Gewalt derart gestellt, dass ihr die vollziehende gänzlich untergeordnet ist, die ohne sie keine irgendwie bedeutsame Aktion vornehmen kann. Ferner ist die Legislatur einkammerig, jedes mässigende Element im Vorgang der Gesetzgebung verworfen. Es ist also in Wahrheit unbeschränkte Parlamentssouveränetät, die in dieser Verfassung zum Siege gelangt, aber nicht etwa die englische, da nach Montesquieus Lehre und den amerikanischen Modellen den Mitgliedern der Nationalversammlung der Eintritt in das Ministerium verwehrt wird 1), was jedoch keineswegs zur Stärkung der Krone beiträgt, sondern den Sieg der Anarchie und den Sturz der Verfassung beschleunigen hilft.

Das pouvoir constituant wird nicht der Volksgemeinde, sondern ausschließlich dem Parlamente zugeschrieben. Doch sucht man die Stabilität der Verfassung und den Anteil des Volkes an der Verfassungsrevision dadurch zu wahren, daß man für die nächsten zwei Legislaturen jede Änderung untersagt, für später aber bestimmt, daß drei aufeinanderfolgende Legislaturen die Änderung übereinstimmend vorschlagen müßten, während eine vierte als Revisionskammer gewählte Legislatur mit bedeutend vermehrter Mitgliederzahl die Änderung zu beschließen hätte, und zwar, ohne daß dem König ein Sanktionsrecht zustände<sup>2</sup>)

Die späteren Verfassungen der Revolutionszeit haben den Gedanken der Volkssouveränetät viel konsequenter durchgeführt, indem sie Sanktion einer neuen Verfassung durch Volksabstimmung verlangen, so dass die konstituierende Gewalt nicht nur der Sub-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Const. von 1791, tit. III, ch. II, sect. IV, art. 2. Vgl. Duguit, Séparation des pouvoirs, p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Const., titre VII.

stanz, sondern auch der Austibung nach als der Nation selbst zustehend gedacht wird 1).

Die Wirkung der französischen Verfassung von 1791 war eine sehr weitgreifende. Sie ist das Prototyp für alle Verfassungen der Monarchien geworden, die auf dem demokratischen Prinzipe ruhen. So sind die spanische Cortesverfassung von 1812, die portugiesische von 1822, die heute noch in Kraft stehende norwegische Verfassung von 1814 nach ihrem Vorbild geschaffen, und die belgische Verfassung von 1831 ist in wichtigen Punkten von ihr beeinflust.

Weitaus geringere Bedeutung wohnt den nächstfolgenden französischen Verfassungen bei, der vom Konvent ausgearbeiteten von 1793, der Direktorialverfassung von 1795, ferner der Konsularverfassung von 1799, die bereits im großen und ganzen den Typus der Verfassung des ersten Kaiserreichs aufweist. Immerhin ist die Konstitution vom 24. Juni 1793 nicht ohne Einfluss auf spätere Zeiten geblieben, indem sie das Institut des allgemeinen gleichen und direkten Wahlrechtes sowie das der fakultativen Volksabstimmung für die Gesetze einführt, wodurch sie in Europa zwei Programmpunkte der Demokratie begründet, von denen der erste im Laufe des letzten Drittels des 19. Jahrhunderts große praktische Erfolge hatte, während der zweite in der schweizerischen Eidgenossenschaft, wenn auch auf Grund dort einheimischer Einrichtungen, verwirklicht wurde. Die Direktorialverfassung führt das Zweikammersystem ein, von dem man, die kurze Epoche der zweiten Republik abgerechnet, in Frankreich nicht mehr abgegangen ist, was bei dem Einflusse französischer Verfassungsexperimente für das kontinentale Europa bedeutungsvoll geworden ist. Selbst die Verfassung des ersten Kaiserreichs hat über Frankreich hinausgegriffen, da sie in einzelnen deutschen Staaten zur Zeit des Rheinbundes nachgeahmt wurde und damit zuerst in Deutschland, wenn auch in sehr verkümmerter Form, dem konstitutionellen Gedanken Ausdruck gab?). Alle diese Verfassungen wurden, wie die von 1791, formell als Gesetze höherer Art gedacht, was dadurch zum Ausdruck kam, dass sie der Volksabstimmung unterzogen wurden, damit die konstituierende Gewalt der souveränen Nation anerkennend. Auch die ephemere Addi-

<sup>1)</sup> Vgl. Borgeaud, Établ. des const., p. 248 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. G. Meyer, S. 137 ff.

tionalakte aus der Zeit der hundert Tage, die eine neue Verfassung des kaiserlichen Frankreichs enthalten sollte, wurde durch ein Plebiszit sanktioniert 1).

Alle diese Verfassungen ruhen, wie die erste Frankreichs, auf dem Prinzipe der Volkssouveränetät. Am interessantesten in dieser Hinsicht ist die Verfassung des Kaiserreichs. Sie ist casaristisch, d. h. sie knupft an den römischen Gedanken der lex regia an, durch welche der den Staat bildende populus die ihm zustehende Gewalt dem Cäsar überträgt, der dadurch einziger Repräsentant der Volksgemeinde wird. Der Cäsarismus ist in Wahrheit eine absolute Monarchie mit scheinkonstitutionellen Institutionen, in der die Autorität des Kaisers ins unermessliche gesteigert ist, weil er kraft der ihm zustehenden Repräsentationsbefugnis jeden seiner Willensakte als höchsten Volksschlüssen gleichstehend proklamieren kann. Noch konsequenter hat die Verfassung des zweiten Kaiserreiches den etsaristischen Gedanken durchgeführt, indem Napoleon III. sich zum verantwortlichen Magistrat des Volkes erklärt, an dessen Willen er stets appellieren kann, und das auf dem Wege des Plebiszites<sup>2</sup>) bei wichtigen Verfassungsänderungen seinen Willen kundtun soll<sup>8</sup>). Infolgedessen sind, nach amerikanischem Vorbild, die Minister, die niemals Mitglieder des corps législatif sein dürfen 4), ausschließlich dem Kaiser als dem die gesamte Verantwortlichkeit tragenden höchsten Repräsentanten des Volkes verantwortlich 5).

Noch weiter und tiefer wirkend als die Verfassungen der französischen Revolution war die, welche das wiederhergestellte Königtum Frankreich verlieh. Zwei wichtige neue Prinzipien liegen der Charte constitutionnelle Ludwigs XVIII. vom 4. Juni 1814 zugrunde. Erstens gibt sich die Verfassung als eine freiwillige Gewährung von seiten des Königs<sup>6</sup>), da sie von dem

<sup>1)</sup> Duguit-Monnier, p. LXXXV.

<sup>&</sup>quot;) Über die bonapartischen Plebiszite vgl. Borgeaud, Const., p. 261 ff; Esmein, Droit const., p. 263 f.

<sup>\*)</sup> Const. vom 14. Januar 1852, Art. 5, 32.

<sup>4)</sup> Const., Art. 44.

<sup>5)</sup> Const., Art. 13: "Les ministres ne dépendent que du Chef de l'État; ils ne sont responsables que chacun en ce qui le concerne des actes de gouvernement. Il n'y a point de solidarité entre eux."

<sup>6)</sup> Mit Vorbedacht hatte man den Ausdruck Konstitution verworfen und den an die alten Freiheitsbriefe erinnernden Terminus "Charte" gewählt.

Rechtsgedanken ausgeht, dass ursprünglich die ganze Staatsgewalt beim König ruhe, dem Volke jedoch an deren Austibung ein Anteil zugestanden werden könne. So wird dem demokratischen Prinzipe zum ersten Male das monarchische Prinzip gegenübergestellt 1), ein in Hinsicht auf die Möglichkeit konstitutioneller Beschränkung des Monarchen völlig neuer Gedanke, da alle früheren amerikanischen und europäischen Verfassungsurkunden auf der, absolute Gültigkeit für alle Staaten beanspruchenden, Theorie von der dem Volke primär zustehenden konstituierenden Gewalt beruhten. Die überragende Stellung des Königs auch in der Gesetzgebung wird dadurch hervorgeboben, dass ihm allein die Initiative zu den Gesetzen zusteht?). Von nicht geringerer Bedeutung aber ist es ferner, dass die Charte englische Verhältnisse zum Vorbilde nimmt. War bis dahin die Wirkung des repulikanischen Amerika in der Verfassungsgesetzgebung nachzuweisen, so ist es nun das altkönigliche England, das noch in ganz anderer Weise als nach der Lehre Montesquieus als Urbild des Verfassungsstaates erscheint. Im Gefolge der Charte beginnt die schon vorher durch B. Constant begründete neuere französische konstitutionelle Theorie, die englische Institutionen in französischer Beleuchtung als mustergültig hinstellt, ihre Propaganda, in deren Verlaufe sie zum konstitutionellen Naturrecht der liberalen Parteien wird. Von besonderer Bedeutung ist es, dass die Charte die durch die Montesquieu'sche Schablone und die amerikanischen Ideen geforderte Trennung von Parlament und Ministerium aufhebt, sowie dass sie der Krone das Recht der Auflösung der Deputiertenkammer zuerteilt<sup>8</sup>) und damit der Möglichkeit einer Parlamentsregierung nach englischem Muster den Weg bahnt.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 455 f.

<sup>2)</sup> Charte const., Art. 16. Die Kammern können nur um Vorlage eines Gesetzes petitionieren, Art. 19.

<sup>3)</sup> Charte, Art. 50. Die ersten französischen Verfassungen bis zum Senatuskonsult vom 14. Thermidor des Jahres X kannten überhaupt kein Auflösungsrecht der Kammern. Das erste Kaiserreich legte diese Befugnis nicht dem Kaiser, sondern dem Senat bei. Vgl. Matter, La dissolution des assemblées parlementaires, Paris 1898, p. 62 ff. Englischem Vorbild nachgeahmt ist auch die Pairskammer der Charte, die wiederum das Vorbild für die ersten Kammern vieler anderer Staaten wurde.

Trotzdem die nach der Julirevolution revidierte Charte sich in den Grundzügen an die bisherige anschließt und viele Artikel aus ihr unverändert herübernimmt, stellt sie sich doch auf eine ganz andere Basis. Sie ist nicht mehr einseitig vom König gegeben, sondern eine Vereinbarung zwischen König und Parlament. Das monarchische Prinzip ist zwar nicht ausdrücklich aufgegeben, aber Louis Philipp bezeichnet sich nicht mehr als König von Gottes Gnaden und heißt König der Franzosen, nicht, wie die Bourbonen, von Frankreich und Navarra. Gemäß den veränderten Machtverhältnissen zwischen Krone und Parlament, dem nunmehr auch die Initiative zugestanden ist, verwandelt sich die während der Restauration zeitweilig verwirklichte Möglichkeit einer parlamentarischen Regierung in eine politische Notwendigkeit, die von da an als Dogma in das Programm des konstitutionellen Naturrechts aufgenommen wird 1).

Über den für das formelle Verfassungsrecht wichtigsten Punkt schweigt die Charte vollständig, nämlich über die Formen für ihre Abänderung. Darum muß der Jurist den Schluß ziehen, daß sie den Unterschied zwischen einfachen und Verfassungsgesetzen nicht kennt, also auch darin sich an englische Anschauungen anschließt. Ist die Verfassung ein Geschenk des Königs, so läßt sich auch nicht absehen, weshalb ihre Änderung besonderen Garantien unterliegen sollte, da ja bei dem Vorbehalt der königlichen Initiative des Königs Wille hinreichende Gewähr daßur bot, daß ihre Beständigkeit nicht von dem Willen der jeweiligen Kammermajorität abhing. In der Tat wurden noch unter Ludwig XVIII. wichtige Verfassungsänderungen auf Vorschlag der Regierung von den Kammern in den Formen der gewöhnlichen Gesetzgebung beschlossen<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Im Jahre 1830 erschien in dem zur Bekämpfung des persönlichen Regimes Karls X. gegründeten Oppositionsblatt "Le National" der berühmte Artikel des jungen Thiers, der hier den Satz aufstellt: "Le roi règne, les ministres gouvernent, les chambres jugent", und hierauf das Dogma predigt: "Dès que le mal gouverner commence, le roi ou les chambres renversent le ministère qui gouverne mal et les chambres offrent leur majorité comme liste des candidats." Vgl. Du vergier de Hauranne X, p. 398.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) So das Gesetz vom 9. Juni 1824, durch welches an Stelle der Partial- die Integralerneuerung der Deputiertenkammer eingeführt wurde. Duguit-Monnier, Const., p. 211 f.

Unter dem Einflusse der Charte Ludwigs XVIII. haben sich die meisten Verfassungen der deutschen Staaten in der Epoche 1814—1848 gebildet. Namentlich die Konstitutionen der süddeutschen Staaten aus den Jahren 1818—1820 haben diesen Verfassungstypus in Deutschland heimisch werden lassen, der nach der Julirevolution auch von mehreren der größeren mittel- und norddeutschen Staaten akzeptiert wird.

Diese Verfassungen haben die Betonung des monarchischen Prinzipes, das Zweikammersystem mit einer aristokratischen ersten Kammer, den Vorbehalt der Gesetzesinitiative für die Regierung. das Recht der Auflösung der Wahlkammer durch den Monarchen und den Grundsatz der Ministerverantwortlichkeit der Charte entlehnt, in anderen Punkten aber an altständische einheimische Verhältnisse angeknüpft, so dass sie keineswegs als unselbständige Kopien der Charte bezeichnet werden können. Sie kennen ferner alle, zum Unterschiede von der Charte, erschwerende Formen für die Verfassungsänderung, so dass sie scharf zwischen einfachen und Verfassungsgesetzen scheiden. Diese Formen beziehen sich aber sämtlich auf die Beratung oder Abstimmung in den Kammern; von Volksabstimmungen nach amerikanisch-französischem Muster ist bei ihnen, als dem monarchischen Prinzip direkt widersprechend, natürlich keine Rede. Die Verfassungsurkunde ist ferner häufig nicht einseitig vom Monarchen erlassen, sondern mit den alten Ständen vereinbart, woraus sich in der deutschen staatsrechtlichen Literatur zur Zeit des Deutschen Bundes die Unterscheidung von oktroyierten und paktierten Verfassungen herausbildet, der aber bereits die Autoritäten des deutschen Bundesrechtes keine erhebliche Bedeutung beilegen 1).

Außer den erwähnten deutschen Verfassungen sind das niederländische Grondwet vom 24. August 1815, die polnische Verfassung vom 25. Dezember 1815, die ephemere spanische Verfassung vom 10. April 1834 und vor allem das Statuto Fondamentale des Königreichs Sardinien, das späterhin die Verfassung des Königreichs Italien wurde, von den Grundgedanken der Charte beeinflußt. Noch das österreichische Grundgesetz über die Reichsvertretung vom 26. Februar 1861 zählt, durch Vermittelung der ihm zum Vorbilde dienenden älteren deutschen

<sup>1)</sup> Vgl. H. A. Zachariae I, S. 286 f.

Verfassungen, zu den unter dem Einfluss der Charte stehenden Verfassungen 1).

6. Bald nach der Revision der französischen Charte wird die belgische Verfassung vom 7. Februar 1831 von der konstituierenden Nationalversammlung des jungen Staates verkundet. Sie steht unter der Einwirkung sowohl der französischen Verfassung von 1791 als der revidierten Charte, knupft aber auch an ältere ein-Sie ruht ausgesprochen auf dem heimische Institutionen an. demokratischen Prinzipe, indem sie alle Gewalt von der Nation ausgehen lässt, dem König daher nur so weit Gewalt zugesteht, als sie ihm ausdrücklich zur Austibung delegiert ist 2). Trotzdem aber ist das belgische Königtum mit allen wesentlichen monarchischen Rechten ausgestattet. Politisch allerdings ist das Parlament nach Lage der Sache die herrschende Macht, zumal für direkte Außerungen des Volkswillens in dieser Verfassung kein Raum ist. Nicht etwa aus dem Buchstaben der Verfassung, sondern aus den juristisch nicht messbaren realen Machtverhältnissen der beiden unmittelbaren Staatsorgane folgt die Notwendigkeit parlamentarischer Regierung. Die parlamentarischen Rechte der Kammern bezüglich der Finanzen, der Armee und der Staatenverträge sind viel größer als in den anderen gleichzeitigen Verfassungen.

<sup>1)</sup> Trotz aller Einwirkung fremder Vorbilder ist die österreichische Verfassung ganz eigenartig gestaltet. Die Februarverfassung bestand nur aus einem Reichsratsstatut und den Landesordnungen, war also nicht ein die Grundlagen des gesamten öffentlichen Rechtes zusammenfassendes Dokument. Aber auch die Staatsgrundgesetze von 1867 weichen, abgesehen von den selbständig gebliebenen Landesordnungen, ganz von dem Typus der Verfassungsurkunden ab. Nicht ein, sondern fünf nebeneinanderstehende Grundgesetze, zu denen noch das Gesetz über die mit Ungarn gemeinsamen Angelegenheiten tritt, bilden in ihrer Gegamtheit die Reichsverfassung. Diese Art der Verfassungsgesetzgebung ist später im Frankreich der dritten Republik angewendet Die heutige französische Verfassung ist nicht in einem Instrumente niedergelegt, sondern in den drei konstitutionellen Gesetzen von 1875. Die Franzosen weisen zwar auf die Analogie der Verfassungen der beiden Kaiserreiche hin, die durch aufeinanderfolgende Senatuskonsulte fortgebildet wurden, doch hat es sich da immer um Zusätze oder Änderungen hinsichtlich einer schon bestehenden Konstitution gehandelt. Vgl. Esmein, Droit const. p. 462 f.

<sup>2)</sup> Über diese juristisch belanglose Delegation vgl. Vauthier, Das Staatsrecht des Königreichs Belgien (in Marquardsens Handbuch) S. 19 f. Vgl. ferner Smend, Die preußische Verfassungsurkunde im Vergleich mit der belgischen, 1904, S. 48 ff.

Außerdem enthält die Verfassung eine sehr umfangreiche Erklärung der Rechte, die in der französischen Charte und den ihr nachgebildeten Verfassungen anderer Staaten sich nur auf einige wenige Punkte beschränkt.

Diese Verfassung eines neugebildeten, kleinen, neutralen Staates löst in der Popularität die französischen Verfassungen ab. Sie wird das Verfassungsideal der folgenden Zeit. Ihr Vorbild wirkt namentlich in der Epoche 1848-49. Unter ihrem Einflusse stehen die Nationalversammlungen und Reichstage in Frankfurt, Berlin und Wien-Kremsier, die sich die konstituierende Gewalt zuschreiben und Verfassungen auf Grund des demokratischen Prinzipes auszuarbeiten versuchen. Aber auch die heutige Verfassung Preußens vom 31. Januar 1850, die österreichische Verfassung vom 4. März 1849 und die in Kraft stehenden Staatsgrundgesetze vom 21. Dezember 1867, die ungarischen Gesetze von 1848, die in der Epoche seit 1848 erlassenen oder revidierten Grundgesetze der deutschen Gliedstaaten, ja selbst die Verfassung des Deutschen Reiches weisen größeren oder geringeren Einfluß der belgischen Verfassung auf. Sie hat schließlich auch auf Frankreich zurückgewirkt, da die parlamentarische Republik Anleihen bei den politischen Gedanken der parlamentarischen Monarchie suchen muste.

7. Auch die nordischen Staaten Schweden und Dänemark haben sich in ihren Verfassungen den französisch-belgischen Typen angenähert, wenn auch beide, namentlich Schweden 1), bedeutende Resultate eigener Entwicklung aufweisen. Hingegen haben die neuzuordnenden Staaten der Balkanhalbinsel sich enger an die herkömmlichen Verfassungsschablonen angeschlossen. Selbständige Wege ist die schweizerische Verfassungsgeschichte im Bund und in den Kantonen gewandelt. Namentlich die Institutionen der direkten Volksgesetzgebung sind in ihnen in eigentümlicher Weise durchgebildet. Doch ist auch in dieser der

<sup>1)</sup> Die jetzt geltende schwedische Verfassung vom 22. Juni 1866 hat mehr als jede andere bedeutende Elemente altständischen Wesens bewahrt, die sich z. B. in der eigentümlichen Gestaltung der Sanktion, in der Steuerbewilligung, in dem freien Gesetzgebungsrecht des Königs auf ökonomischem Gebiete, in der Kontrolle der Staatsleitung durch den Reichstag usw. zeigen. Vgl. Aschehoug, Das Staatsrecht der Vereinigten Königreiche Schweden und Norwegen, im Handbuch des öff. Rechts, namentlich S. 13 ff., 63 ff., 108 ff.

Einfluß amerikanischer und französischer Ideen nachweisbar. Daß die föderalistische Gestaltung der Eidgenossenschaft von amerikanischen Ideen beeinflußt wurde, zeigt sich in der Organisation des Ständerates, in dem gleichwie im amerikanischen Senat jeder Gliedstaat (Kanton) zwei Stimmen hat.

Trotz aller Rezeption fremder Rechtsgedanken sind jedoch alle Verfassungen nach der Eigenart der heimischen Rechte zu prüfen. So sind die preußische und österreichische Verfassung, ungeachtet der Einwirkung der belgischen, auf demselben Prinzipe aufgebaut wie die älteren deutschen Verfassungen, dem der Vorherrschaft des Monarchen. Ebenso ist die Verfassung des Deutschen Reiches nach ihrer inneren historischen Entwicklung, nicht nach irgendwelchen abstrakten konstitutionellen Naturrechtsideen zu interpretieren. Der geschichtliche Tatbestand, der der Einzelverfassung zugrunde liegt, kann selbst durch bewußte Rezeption fremden Rechtes nicht geändert werden.

# II. Die Bedeutung der Verfassungen im Rechte der Gegenwart.

Überblickt man nun die heutigen Verfassungen, so ergibt sich folgendes. Die Staaten teilen sich in solche mit und ohne Verfassungsurkunde. Die ersteren lassen die Verfassungen entweder vom Volke, sei dies die Volksgemeinde oder die Volksvertretung, oder vom Fürsten ausgehen oder stellen sie als Resultat einer Vereinbarung beider Staatselemente dar. meisten Verfassungen kennen erschwerende Formen für ihre Abänderung. Diese bestehen bei den Verfassungen, die auf der Idee der konstituierenden Gewalt des Volkes aufgebaut sind, entweder in direkten Volksabstimmungen oder in Auflösung der Kammern und nochmaliger Befragung der Wähler, Abstimmung durch Revisiouskammern und Konvente. Sonst aber sind für die die Änderung beschließenden Kammern zahlreiche außerordentliche Formen vorgeschrieben, unter denen das Erfordernis einer größeren als der einfachen Majorität in mannigfaltigen Kombinationen eine bedeutende Rolle spielt. Ferner sind wiederholte Abstimmungen oder Abstimmungen in mehreren aufeinanderfolgenden Legislaturen öfters gebrauchte Erschwerungsmittel der Verfassungsänderung. Von ganz besonderer Art sind die Formen für die Verfassungsänderungen im Deutschen Reiche, die im Reichstage mit

einfacher Majorität beschlossen werden können, während sie in dem geheim beratenden und beschließenden Bundesrat abgelehnt Sind, wenn vierzehn Stimmen gegen die geplante Änderung abugegeben werden. Wert und Bedeutung dieser Mittel ist in jedem Einzelfalle besonders zu prüfen.

Hingegen kennt eine Zahl von Staaten zwar geschriebene Ver
† fassungen, aber keine erschwerenden Formen für ihre Änderungen.

Hierzu zählen Italien, Spanien, sowie einige kleine deutsche Staaten 1).

Der Begriff des Verfassungsgesetzes ist gänzlich fremd den Staaten mit ungeschriebenen Verfassungen, also England und Ungarn. Aber auch in diesen Staaten wird gewissen Gesetzen eine höhere Bedeutung beigelegt, so in England der Bill of Rights und dem Act of Settlement, wie denn trotz mangelnder juristischer Merkmale die englische Literatur fortwährend von der englischen Verfassung und ihrer Geschichte spricht.

Was aber ist Inhalt der Verfassung in jenen Staaten, die eine Verfassungsurkunde besitzen? Im allgemeinen lässt sich darauf antworten, dass sie die Grundzüge der staatlichen Organisation und Zuständigkeiten, sowie die Prinzipien für die Anerkennung der Rechte der Untertanen enthält.

Allein eine feste Grenze der Verfassungsgesetzgebung gegentber der einfachen konnte nicht einmal die mit der entschiedenen Forderung einer solchen hervortretende naturrechtliche Theorie ziehen. Noch weniger ist das der verfassungsgebenden Praxisgelungen. Man braucht bloß einen flüchtigen Blick auf die zahlreichen, seit einem Jahrhundert entstandenen Verfassungsurkunden zu werfen, um das zu erkennen. Viele Verfassungen enthalten keineswegs das ganze Verfassungsrecht im materiellen Sinne<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Sachsen-Meiningen, Sachsen-Altenburg, Anhalt, Reuss jüngere Linie.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> So z. B. erwähnt das jetzt geltende revidierte Grundgesetz über die Verfassung von Sachsen-Weimar vom 15. Oktober 1850 gar nicht des Landesfürsten und der Dynastie; die Verfassung des Herzogtums Anhalt besteht nur in einer Landschaftsordnung. Die badische Verfassung erwähnt nicht der Regentschaft; die für Österreich und Ungarn geltenden Bestimmungen über Thronmündigkeit und Regentschaft sind nicht publiziert. Von den französischen Verfassungen enthielt die Charte keine Bestimmungen über die Thronfolge, die heutigen konstitutionellen Gesetze hingegen erwähnen nicht der Grundrechte.

Ferner sind in der einen genaue Bestimmungen über die Wahlrechte zu den Kammern und die parlamentarischen Geschäftsformen zu finden, die in anderen in einfache Gesetze verwiesen sind Dort sind die Rechtssätze über Erwerb und Verlust der Staatsangehörigkeit oder die staatsrechtliche Stellung der Gemeinden genau erörtert, hier sind sie mit gänzlichem Stillschweigen übergangen; bald sind eingehende Bestimmungen über das Finanzwesen, die Organisation der Staatsbehörden, den Umfang der individuellen Freiheitsrechte vorhanden, bald nur wenige allgemeine Sätze über diese Gegenstände. Wichtige und unwichtige Bestimmungen stehen häufig nebeneinander 1), während man anderseits tiefeingreifende Regeln über die staatliche Organisation oft in einfachen Gesetzen zu suchen hat. Große Staaten haben oft sehr kurze, kleine, sehr umfangreiche Verfassungsurkunden.

Diese Unmöglichkeit, durch andere als äußerliche Merkmale Verfassungs- und einfache Gesetzgebung voneinander zu sondern, hat in neuerer Zeit in dem Ursprungslande der geschriebenen Verfassungen zu eigentümlichen Konsequenzen geführt. Aus Misstrauen gegen die Legislaturen und die in ihnen herrschenden Majoritäten ist in den Gliedstaaten der Union eine große Zahl von Gegenständen der einfachen Gesetzgebung (entzogen) und der Verfassungsgesetzgebung augewiesen worden, darunter solche, die in Europa überhaupt nicht durch Gesetz, sondern durch Verordnung geregelt werden würden 21 Infolgedessen sind die Verfassungen mancher Staaten zu kleinen Gesetzbüchern herangewachsen. Die Entlastung der einfachen Gesetzgebung hat sogar dahin geführt, dass in den meisten Staaten die jährliche Sitzungsperiode der Legislatur abgeschafft wurde, so dass sie nunmehr nur jedes zweite Jahr zusammentritt. Da die Verfassungsgesetzgebung sehr erschwerenden Formen und namentlich der Volksabstimmung unterworfen ist, so ist sie ein bewährtes Mittel, um

<sup>1)</sup> Man denke nur an die Bestimmungen der Reichsverfassung über die Kontrolle des Eisenbahntarifwesens (Art. 45), an das Schächtverbot der Schweizerischen Bundesverfassung, an den Satz der preußischen Verfassung (Art. 25), daß der Staat den Volksschullehrern ein festes Einkommen gewährleistet usw. Vgl. auch Laband, Archiv f. öff. Recht IX, S. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Bryce, Amer. Commonw. I, p. 490 f.; Oberholtzer, p. 44 ff.

Gesetze zu stabilisieren und der Willkür zufälliger Majoritäten zu entziehen; auch spielt die Rücksicht auf den Richter, der einfache, aber nicht Verfassungsgesetze (sofern sie nur nicht gegen die Unionsverfassung verstolsen) für nichtig erklären kann, eine gewisse Rolle in diesem Prozesse der Ausdehnung der Verfassungen 1), der deutlich beweist, dass sich ihm praktisch keine Grenze setzen läst.

Das wesentliche rechtliche Merkmal von Verfassungsgesetzen liegt ausschließlich in ihrer erhöhten formellen Gesetzeskraft<sup>2</sup>). Irgendwelche praktische juristische Bedeutung kommt den Verfassungen in den Staaten, die keine besonderen erschwerenden Formen für deren Feststellung und Abänderung haben, nicht zu<sup>8</sup>). Daher sind jene Staaten, die keine formellen Unterschiede innerhalb ihrer Gesetze kennen, viel konsequenter, wenn sie die Zusammenfassung einer Reihe von Gesetzesbestimmungen unter dem Namen einer Verfassungsurkunde ablehnen. Auch in solchen Staaten gibt es eine Zahl von grundlegenden Institutionen, denen kraft der historischen, politischen und sozialen Verhältnisse eine viel größere Festigkeit zukommt als anderen. Die Stellung der Krone und ihr Verhältnis zu den Kammern, deren Zusammensetzung, die Befugnisse der Minister usw. sind in diesen Staaten durchaus keinem größeren Wechsel unterworfen als in denjenigen mit formellen Verfassungsgesetzen.

Mit Rücksicht auf Dasein und Fehlen formeller Verfassungsgesetze hat man die Verfassungen in materiellem Sinne in starre und biegsame Verfassungen eingeteilt<sup>4</sup>), wobei der Grad der Starrheit mit der Schwierigkeit wächst, den verfassungsändernden Apparat in Bewegung zu setzen. Die beiden äußersten Enden

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Recht der Minoritäten S. 20, N. 36.

<sup>2)</sup> Laband, II, S. 235 und Archiv f. öff. Recht IX, S. 273: Jellinek, Gesetz u. Verordn., S. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Für Italien vgl. Mancini-Galeotti, Norme ed usi del parlamento italiano, Roma 1887, p. 165 ff., ferner Brusa, Das Staatsrecht des Königreichs Italien (im Handbuch des öff. Rechts), der S. 14 f. konstatiert, dass die Verfassungsurkunde auf dem gewöhnlichen Wege der Gesetzgebung abgeändert werden kann. Allerdings pflegen aber in Italien vor Verfassungsänderungen allgemeine Neuwahlen stattzufinden, ohne dass indes eine derartige Befragung der Wähler irgendwie gesetzlich vorgeschrieben wäre.

<sup>4)</sup> Bryce, I, p. 361, ferner derselbe, Studies in History and Jurisprudence, Oxford, 1901, II, p. 145 ff.

bezeichnen die amerikanische Unions- und die englische Verfassung. Die Verfassungsänderung in der Union ist so schwierig, daß im 19. Jahrhundert nur vier Zusätze zur Verfassung angenommen worden sind 1). Seit mehr als dreißig Jahren hat keines der zahlreichen vorgeschlagenen Amendements Gesetzeskraft gewonnen. Da erhebt sich denn die Frage, welches System das bessere ist, das der starren oder der biegsamen Verfassungen.

Für das erste System, das man seiner Entstehung nach geradezu als das amerikanische bezeichnen kann, läst sich anführen, dass es die Dauerhaftigkeit der Verfassung verbürgt und den Minoritäten Schutz vor rücksichtsloser Herrschaft der absoluten Mehrheit gewährt. Von großer praktischer Bedeutung sind erschwerende Formen namentlich dort, wo retardierende Elemente im Gesetzgebungsprozesse entweder fehlen oder wirkungslos sind. Monarchische Staaten mit Zweikammersystem bedürfen ihrer weniger als Demokratien, und es ist bezeichnend für den politischen Sinn der Amerikaner, dass sie trotz ihrer Senate und des Vetos des Präsidenten und der Gouverneure noch ein ganzes System von Hemmungen der Verfassungsgesetzgebung ausgearbeitet haben. Hiebei ist zu bemerken, dass die demokratische Institution des Verfassungsreferendums in den amerikanischen Gliedstaaten und die entsprechende Einrichtung in der Schweiz und ihren Kantonen ebenfalls hauptsächlich ein retardierendes Element ist. Das abstimmende Volk hat solchenfalls eine sanktionierende Funktion auszuüben, und deshalb ist, wie beim Monarchen, das Recht der Ablehnung politisch bedeutungsvoller als das der Zustimmung. Die Erfahrung hat gelehrt, dass bei direkter Volksabstimmung viel häufiger Ablehnung der vorgeschlagenen Gesetze erfolgt als die Verweigerung der Sanktion in der Monarchie.

Hingegen hat aber auch das englische System der biegsamen Verfassung seine Vorteile, indem jederzeit ohne Schwierigkeit die Gesetzgebung den gegebenen Verhältnissen und Bedürfnissen an-

<sup>1)</sup> Im ersten Jahrhundert des Funktionierens der Unionsverfassung (1789—1889) sind nicht weniger als 1736 Amendements beantragt worden. Von diesen haben nur sechzehn Gesetzeskraft gewonnen. Davon entfielen die ersten zehn auf die erste Session des Kongresses 1789. Vgl. Ames, The proposed Amendments to the Constitution of the U. St. during the first century of its history. Annual Report of the American historical Association for the year 1896, II, p. 307 ff.

gepalst werden kann. Vor allem, weil dieses System offen das anerkennen kann, was sich gegen alle gesetzlichen Hindernisse Bahn bricht: die Ausprägung der realen Machtverhältnisse in den gegenseitigen Beziehungen der obersten Staatsorgane. Seit 1688 hat England tiefgreifende Änderungen seiner materiellen Verfassung erfahren, die aber in keinem Gesetze ihren Ausdruck Die parlamentarische Kabinetsregierung ist gefunden haben. nicht nur nicht durch Gesetze fixiert, sondern die Gesetze, welche ein Kabinet neben dem privy council des Königs verbieten, sind bis heute nicht aufgehoben, sie sind obsolet geworden, weil die fortbildende Kraft des konstitutionellen Gewohnheitsrechtes in England anerkannt ist. Daher behaupten die Engländer mit Recht, dass ihre ungeschriebene Verfassung, wechselnden politischen und sozialen Verhältnissen fortwährend anpasst, stets wirklich getibtes Recht sei, während bei geschriebener Verfassung, je starrer sie ist, ein desto größerer Abstand zwischen tatsächlicher Rechtstibung und totem Gesetzesbuchstaben möglich sei.

Das eine ist jedenfalls richtig, dass auch geschriebene, starre Verfassungen nicht hindern können, dass sich neben ihnen oder gegen sie ein ungeschriebenes Verfassungsrecht entwickelt, so dass auch in solchen Staaten neben der formellen Verfassung rein materielle Verfassungsrechtssätze sich bilden. Das möge an folgenden Beispielen nachgewiesen werden.

Im Deutschen Reiche besteht der Bundesrat aus den Vertretern der Mitglieder des Bundes. Nur Bundesglieder haben das Recht, Vorschläge daselbst zu machen. Der deutsche Kaiser ist als solcher nicht Bundesglied, sondern der König von Preußen. Der Reichskanzler, wenn er nicht zugleich preußischer Bevollmächtigter ist, kann nach dem Wortlaut der Reichsverfassung keinen Antrag einbringen. Nun aber ist das preußsische Ministerium gar nicht in der Lage, einen großen Teil der das Reich betreffenden Vorlagen ausarbeiten zu lassen; vielmehr sind es die dem Reichskanzler unterstehenden Reichsbehörden, die dazu be-Daher wird ein großer Teil der vom Präsidium stimmt sind. ausgehenden Anträge im Namen des Kaisers durch den Reichskanzler an den Bundesrat gebracht, und zwar überwiegt die Zahl der kaiserlichen Anträge weitaus die der preußischen. allein ist auch die Selbständigkeit sowohl der preussischen als der Reichsregierung gewahrt. Damit hat aber die Reichsverfassung eine bedeutsame Änderung erfahren, ohne dass ihr Text einen Zusatz erhalten hätte<sup>1</sup>).

In den Vereinigten Staaten ist das Prinzip der Gewaltenteilung derart durchgeführt, dass kein Staatssekretär den Sitzungen des Kongresses beiwohnen darf. Jeder offizielle Verkehr zwischen Kongress und Regierung ist damit unmöglich gemacht. schweren Nachteile eines solchen Verhältnisses liegen auf der Hand. Die Regierung, im Besitze umfassender Kenntnis der zu regelnden Angelegenheiten, ist offiziell gar nicht in der Lage, sich über sie auszusprechen. Da hat sich aber die Praxis der ständigen parlamentarischen Komitees herausgebildet, deren jedes einem Departement der Regierung entspricht. Durch die Präsidenten dieser Komitees verkehren nun die Staatssekretäre tatsächlich mit dem Kongress, bringen durch sie Gesetze ein, so dass die von der Verfassung abgelehnte Verbindung zwischen Kongress und Regierung dennoch hergestellt ist, worin zweisellos eine Verfassungsänderung liegt<sup>2</sup>). So hat denn auch die starrste Verfassung nicht die Bildung neuer materieller Verfassungsrechtssätze hindern können: dem angeführten Beispiele könnten noch viele weitere angereiht werden 8).

Ein sehr häufiger Fall der Verfassungsänderung bei starrer Verfassung findet aber statt auf dem Wege der einfachen Gesetze oder Beschlüsse. Wo, wie in den meisten Staaten, ein richterliches Prüfungsrecht der Gesetze auf ihre materielle Übereinstimmung mit der Verfassung nicht existiert, da ist, was immer auch die juristische Theorie behaupten möge, keine Garantie gegeben dafür, dass einfache Gesetze nicht im Widerspruch mit dem

<sup>1)</sup> Vgl. G. Meyer, S. 435, N. 11; Haenel, Studien II, S. 42; R. Fischer, Das Recht des deutschen Kaisers, 1895, S. 50. Die gegenteilige, namentlich von v. Seydel vertretene Ansicht wird, wie G. Meyer treffend hervorhebt, den faktischen Verhältnissen nicht gerecht. Die große praktische Bedeutung der kaiserlichen Initiative hat, trotz Ablehnung ihrer formal-juristischen Existenz, auch Laband, Die Wandlungen der deutschen Reichsverfassung, 1895, S. 19 f., eingehend begründet.

<sup>2)</sup> Boutmy, Études p. 150 f.; Bryce, I, p. 394. Woodrow Wilson, Congressional Government, A study in American Politics, 13<sup>th</sup> ed. Boston 1898 p. 114 ff., 262 ff.

<sup>3)</sup> Für die Vereinigten Staaten von Amerika, vgl. Bryce, I, p. 359—399, der drei Wege der Änderung der Verfassung nachweist: Amendement, Interpretation und Konstruktion durch die Staatsgewalten und durch Gewohnheitsrecht.

Verfassungsrechte die Verfassung rechtsgültig abändern. Dafür lassen sich zahlreiche Beispiele aus den verschiedensten Staaten anführen. Aus dem Deutschen Reiche möge statt aller anderen Beispiele<sup>1</sup>) auf die sog. Frankensteinsche Klausel hingewiesen werden, durch welche das Institut der Matrikularbeiträge im Widerspruch zu Art. 70 der Reichsverfassung zu einer dauernden Institution erhoben und im Widerspruch zu Art. 38 der Ertrag der betreffenden Abgaben nach Abzug von 130 Millionen Mark den Einzelstaaten zugewiesen wurde<sup>2</sup>). Keine Gewähr besteht dafür, das bei solchen materiell verfassungsänderunden Gesetzen die Formen der Verfassungsänderung eingehalten werden. Für die Abänderung solcher abändernder Gesetze kann nicht einmal in der Theorie die Befolgung des Wegs der Verfassungsänderung gefordert werden<sup>8</sup>).

Nicht nur durch Gesetze, auch durch einfache parlamentarische Beschlüsse können Verfassungsänderungen bewirkt werden. Bei biegsamer Verfassung, wo die Kompetenzen der Staatsorgane nicht klar umschrieben sind, kann in großem Umfang auf dem Wege der parlamentarischen Geschäftsordnung neues Recht geschaffen werden. Durch Standing Orders und Resolutionen des englischen Unterhauses sind höchst bedeutsame Anderungen in der Stellung dieses Hauses zu den Lords bewirkt, ist häufig das Wahlrecht geregelt, ist die Wählbarkeit der Richter ausgeschlossen worden 4). Aber auch bei starrer Verfassung ist, wenn auch in engeren Grenzen, Schaffung von Recht praeter und contra legem fundamentalem durch Geschäftsordnung einer Kammer möglich. So weils die preulsische Verfassung nichts von einem Verfassungseid der Kammermitglieder, die Geschäftsordnung des preußischen Abgeordnetenhauses hingegen erklärt, dass die Weigerung der Ableistung des Eides auf die Verfassung die Befugnis ausschließt, einen Sitz im Hause einzunehmen 5). Die Geschäftsordnungen

<sup>1)</sup> Zahlreiche angeführt von Laband II, S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Haenel, StR. I, S. 383; G. Meyer, Lehrbuch des deutschen Verwaltungsrechts, 2. Aufl. II, 1894, S. 398, N. 8; Laband. Wandlungen S. 26 ff. Das verfassungsändernde Gesetz vom 14. März 1904 hat nunmehr diesen Widerspruch beseitigt.

<sup>3)</sup> Vgl. Laband II, S. 37.

<sup>4)</sup> Vgl. May, Treatise on the Law of Parliament, 10th ed. 1893, p. 550 f.; Hatschek, Engl. Staatsr., I, p. 366 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) G.O. v. 16. Mai 1876 § 6.

beider Häuser des österreichischen Reichsrates berauben ohne gesetzliche Ermächtigung ihre Vorsitzenden des Stimmrechtes<sup>1</sup>). Da es in diesen Fällen kein Rechtsmittel gibt, um die verfassungsmäßigen Vorschriften zur Geltung zu bringen, so schaffen sie für die Dauer der Geltung derartiger Normen einen ähnlichen Zustand wie ein verfassungsänderndes, aber ohne die Formen der Verfassungsänderung zustande gekommenes Gesetz.

<sup>1)</sup> G.O. für das Abgeordnetenhaus v. 2. März 1875 § 64, G.O. für das Herrenhaus v. 25. Januar 1875 § 53.

## Sechzehntes Kapitel.

## Die Staatsorgane.

#### I. Allgemeine Erörterungen.

Jeder Verband bedarf eines einheitlichen Willens. Dieser Wille kann kein anderer als der menschlicher Individuen sein. Ein Individuum, dessen Wille als Verbandswille gilt, ist, soweit diese Beziehungen auf den Verband reichen, als Willenswerkzeug des Verbandes, als Verbandsorgan zu betrachten.

Die Vorstellung, dass die Handlungen einzelner Menschen nicht nur als solche, sondern zugleich auch als Handlungen eines Verbandes gelten, dem sie angehören, entspringt durchaus nicht erst der Reflexion des juristisch geschulten Denkens höherer Kulturstufen. Sie gehört im Gegenteil bereits den naiven sozialen Begriffen der Naturvölker an, und heute noch ist in Nachwirkung primitiver Ideen das populäre Denken tief von ihr beeinflusst. Ursprünglich gilt jede nach außen hin wirkende Handlung des Mitgliedes einer sozialen Gruppe als Handlung der Gruppe selbst. Für die Missetat des einzelnen haftet daher die Familie. die Sippe, der Stamm derart, dass das Delikt der Gesamtheit zugerechnet wird. Nicht minder erscheint in primitiven religiösen Vorstellungen der religiöse Verband als eine Einheit gegenüber den Göttern, die ihm als solchem Segen und Unsegen bringen. die Sünden der Väter an den Kindern heimsuchend, die Taten einzelner dem ganzen Volke zur Last legend. Am längsten hat diese primitive Vorstellung in den feindlichen Beziehungen der Kulturvölker sich erhalten. Trotz aller Milderung des Rechtes und der Sitte ist doch auch heute noch der Krieg im Grunde eine Form der Gesamthaftung der einzelnen. In den Anschauungen des täglichen Lebens aber spielt die primitive Vorstellung der Gesamthandlung sozialer Gruppen durch ihre Glieder noch eine ungeheuere Rolle. Familien, Stämme, Nationen, Konfessionen, Stände, Berufe, Volksklassen werden von vielen für die Handlungen ihrer Mitglieder unmittelbar haftbar gemacht. Streng individualisierende Beurteilung menschlichen Tuns ist stets nur die Sache Weniger gewesen.

Diesen historisch-psychologischen Tatbestand muß man sich vor Augen halten, um einzusehen, dass man sich mit der Vorstellung von Verbandsorganen in keiner Weise bereits auf das Gebiet juristischer Fiktionen, ja überhaupt nicht der Jurisprudenz begeben hat. Die Vorstellung einer Gruppentätigkeit des einzelnen, die ja der von der Verbandstätigkeit zugrunde liegt, geht vielmehr aller Jurisprudenz voran. Die kollektivistische Seite der menschlichen Handlungen wird überall früher erkannt als die individualistische. Je niedriger die Kulturzustände einer Epoche sind, je mehr die Gruppe von außen bedroht, je mehr gemeinsame Tat notwendig ist, um den einzelnen zu schützen und zu erhalten, desto mehr fühlt sich das Individuum selbst unmittelbar nur als Gruppenmitglied und beansprucht daher für sich auch nur gliedschaftliche Rechte. Es ist allemal das Ergebnis der tiefstgreifenden Revolution, wenn das Individuum sich der Gruppe bewusst als gleichberechtigte und von ihr anzuerkennende Macht gegenüberstellt. Die Synthese also, welche wir heute in der Erkenntnis des Daseins von Verbandseinheiten vollziehen, ruht nicht nur in der wissenschaftlichen Überlegung, sondern auch auf der ursprünglichen Ausgestaltung des menschlichen Bewusstseins, soweit wir es wenigstens geschichtlich nach rückwärts verfolgen können.

Fortschreitende Entwicklung der rechtlichen und politischen Vorstellungen lehrt aber notwendigerweise zwischen individueller und Verbandstätigkeit scheiden. Der einzelne als solcher wird immer mehr mit individuellem Rechte ausgestattet und damit individueller Verantwortlichkeit unterworfen<sup>1</sup>). Neben dieser sich

<sup>1)</sup> Interessant ist es namentlich, die Sonderung der strafrechtlichen Individual- von der Kollektivverantwortlichkeit zu verfolgen. So die Teilung des Wergeldes bei einigen germanischen Stämmen in Erbsühne und Magsühne, die erstere von dem Täter aufzubringen und der Familie des Getöteten zufallend, die letztere von der Sippe an die Magen des Verstorbenen zu zahlen. Vgl. Schröder, Rechtsgeschichte, S. 80.

also bildenden individuellen Tätigkeitssphäre bleibt aber bei organisierten Gruppen stets noch ein Handlungsgebiet des Verbandes selbst bestehen; es gelingt niemals, ein ausschließlich individuelles Handeln in der Tätigkeit der Mitglieder zu gestatten, ohne den Verband selbst zu zersprengen. Denn das Dasein eines unmittelbar auf den Verband bezogenen, dem Verbande selbst zurechenbaren menschlichen Willens ist ein wesentliches Merkmal des Verbandes selbst.

Da, wo in früher Zeit oder auf früher Kulturstufe organisierte Gruppen, also Verbände in unserem Sinne angetroffen werden. da ist der Vorgang der Organisierung anfänglich stets ein rein Dass zuvörderst eine Organisationsordnung festtatsächlicher. getzt und erst auf Grund dieser die Organe bestellt werden, mit einem Worte: die Erhebung der Organisation zu einem Rechtsvorgang, findet man erst bei verhältnismässig entwickelter Rechtsordnung, wenn auch die durch persönliche Vorzüge oder die Sitte zu Organen erhobenen Personen, kraft der Rechtswirkung des Tatsächlichen, selbst dem primitiven Rechtsbewußstsein als rechtmässige Besitzer ihrer Stellung erscheinen mögen. Der oft gehörte Satz, dass niemals ein staatsloser Zustand unter Menschen angetroffen worden sei, hat seinen Wahrheitsgehalt darin, dass Menschen stets in, wenn auch noch so lose organisierten, sozialen Gruppen existiert haben.

Solche Organisation ist aber bereits eine untermenschliche Erscheinung, bei einer ganzen Zahl höher entwickelter Tiere wahrnehmbar. Herdentiere aus der Klasse der Säugetiere leben nicht nur, wie die nur von Instinkten beherrschten, vielfach in psychologischer Hinsicht überschätzten geselligen Insekten, in Gemeinschaft, sondern bilden organisierte Gruppen. So schildert z. B. Brehm das soziale Leben der Affen folgendermalsen: "Das stärkste oder älteste, also befähigtste männliche Mitglied einer Herde schwingt sich zum Zugführer oder Leitaffen auf. Diese Würde wird ihm nicht durch das allgemeine Stimmrecht übertragen, sondern erst nach sehr hartnäckigem Kampfe und Streite mit anderen Bewerbern, d. h. mit sämtlichen übrigen alten Männern zuerteilt . . . . Dafür sorgt er auch treulich für die Sicherheit seiner Bande und ist deshalb in beständiger Unruhe. Nach allen Seiten hin sendet er seine Blicke, keinem Wesen traut er, und so entdeckt er auch fast immer rechtzeitig eine etwaige

Gefahr. 1) Das Aufstellen von Wachen, die gegebenenfalls Warnungssignale ausstoßen, findet sich bei einer großen Zahl solcher Herdentiere.

Die mannigfaltigen Formen der primitiven Organisationen in der Familie und im Stamme haben zwar alle ihre Gelegenheitsursachen gehabt, die heute nicht mehr festzustellen sind: können wir doch z. B. nicht einmal den Anteil konstatieren, den Aberglauben verschiedenster Art an der frühesten Gestaltung sozialer Verhältnisse gehabt hat. Sobald aber eine Organisationsform sich einmal dauernd festgesetzt hat, erlangt sie im Bewulstsein der Verbandsmitglieder auch den Charakter einer normalen, zu Recht bestehenden Organisation. Der ursprünglich rein tatsächliche Charakter der Organisation zeigt sich auch heute noch bei Staatsumwälzungen oder in Fällen, für welche verfassungsmäßig nichts bestimmt ist (z. B. Berufung einer Regentschaft, ohne dass sie gesetzlich vorgesehen ist, oder beim Mangel der gesetzlich berufenen Personen, Aussterben einer Dynastie, bevor eine neue berufen wurde, Wegfall aller zur Präsidentschaft berechtigten Personen, ohne dass verfassungsmässig eine Neuwahl während der Präsidentschaftsperiode zulässig ist). In beiden Fällen findet entweder im Gegensatz zum Recht oder ohne eine Rechtsnorm eine neue Organisation oder Berufung eines neuen Organs durch eine verfassungsmälsig nicht legitimierte Macht statt, an welche später die Rechtsordnung von neuem anknüpfen kann.

Bei entwickelter Kultur wird allerdings, die erwähnten Ausnahmefälle abgerechnet, regelmäßig der tatsächliche Vorgang der Organisation unlöslich mit Rechtsnormen verknüpft sein, derart, daß die Berufung des einzelnen zur Organstellung nur auf Grund einer rechtlichen Berufungsordnung erfolgen kann. Ferner werden auch die Zuständigkeit der Organe und der Weg, auf dem ihr Wille sich äußert, die Bedingungen, unter denen er Rechtsgültigkeit beanspruchen kann, durch Rechtssätze festgestellt werden müssen. Unter allen Umständen ist eine Rechtsordnung dort notwendig, wo mehrere Organe zusammenwirken, und bei kollegialisch gestalteten Organen, wo der Organwille erst durch einen

<sup>1)</sup> Thierleben, 3. Aufl. I, S. 47. Vgl. auch Darwin, Abstammung des Menschen, I, S. 95 ff.; Ziegler, Naturwissenschaft u. socialdem. Theorie, S. 182 ff.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl. 34

juristischen Prozess aus den Aktionen einer Vielheit individueller Willen gewonnen werden muss.

Dass trotzdem faktische und rechtliche Organisation auch unter der Herrschaft staatlich entwickelter Zustände möglicherweise auseinanderfallen können, beweisen verbotene Vereine und Verbände zu deliktischen Zwecken, die auch eine oft sehr verwickelte, aber selbstverständlich des Rechtscharakters entbehrende Organisation aufweisen.

Mit den Organen des umfassendsten und ausgebildetsten Verbandes, denen des Staates, werden wir uns im folgenden in erster Linie zu beschäftigen haben.

#### II. Die Arten der Staatsorgane.

Schon aus dem Wesen des Staates als eines einheitlichen organisierten Verbandes folgt notwendig das Dasein von Staatsorganen. Ein Staat ohne Organe ist eine unvollziehbare Vorstellung, gleichbedeutend mit der Anarchie, daher eine contradictio in adiecto.

Der moderne Staat weist eine Ftille von Organen auf. Sie zu ordnen und auf feste Typen zurtickzustihren, ist unabweisliches wissenschaftliches Bedtirfnis.

### 1. Die unmittelbaren Organe.

1. In jedem Staate sind notwendig un mittelbare Organe vorhanden, deren Dasein die Form des Verbandes konstituiert, deren Wegfall entweder den Staat völlig desorganisieren oder von Grund aus umwälzen würde 1). Solche Organe heißen unmittelbare, weil ihre Organstellung unmittelbar durch die Verfassung des Verbandes selbst gegeben ist, d. h. wie immer sie auch bestellt werden, es ist niemand da, dem sie kraft ihrer Organqualität verpflichtet sind, als unmittelbar dem Staate selbst. Da ihre Stellung unmittelbar in der Organisation des Verbandes selbst wurzelt, so kann der Verband nur durch sie tätig werden 2).

<sup>1)</sup> Vgl. Gesetz und Verordnung S. 206 ff. Anders fast Gierke in Schmollers Jahrbuch, VII, S. 1142 den Begriff des unmittelbaren Organes, unter dem er ein solehes versteht, das keinem anderen Organe untergeben und verantwortlich ist. Allein auch verantwortliche Organe können unmittelbare Organe sein, wie z. B. die einzelnen Kammermitglieder und die republikanischen Staatshäupter beweisen.

<sup>2)</sup> Vgl. Gesetz u. Verordn., S. 207 ff.

Unmittelbare Organe können Individuen sein; es kann ein einziger Mensch die ganze Staatsmacht in sich, mit Ausschluß jeder anderen Person, vereinigen. Die absolute Monarchie ist der Typus des Staates mit einem einzigen unmittelbaren Organe. Es können aber auch Kollegien physischer Personen ein unmittelbares Organ bilden, so daß ihm dieselbe Gewalt zusteht wie dem absoluten Monarchen, was in allen Formen der einfachen Republik, von der Herrschaft einer kleinen Minderheit bis zur absoluten Demokratie, der Fall ist. Ferner sind unmittelbare kollegialische Organe alle parlamentarischen Kammern 1). Die Mitglieder solcher Kollegien haben ebenfalls Organcharakter; sie sind in dieser Eigenschaft Teilorgane. Es können endlich auch Verbände den Charakter unmittelbarer Organe besitzen. Der wichtigste hierher gehörige Fall ist der des Bundesstaates, in dem die ihn bildenden Einzelstaaten zugleich Organe des Gesamtstaates sind.

Unmittelbare Organe entstehen entweder dadurch, dass die Rechtsordnung an juristische Tatsachen direkt die Organqualität anknüpft, so die des Monarchen an die Abstammung von einer bestimmten Person, die Stellung in der Sukzessionsordnung und den Wegfall des letzten Throninhabers, die des stimmfähigen Mitgliedes der demokratischen Volksgemeinde an Staatsangehörigkeit, männliches Geschlecht, bestimmtes Alter und andere verfassungsmäsige Bedingungen, oder dass ein besonderer, auf die Erzeugung des Organes gerichteter juristischer und daher rechtlich geordneter Akt notwendig ist. Im letzteren Falle sind die den Kreationsakt vollziehenden Personen wiederum Organe, und zwar Kreationsorgane. Solche Kreationsorgane können nur

Parlamente verneinen, ist natürlich. Auch Zorn, D. Literaturzeitung S. 882, der dieser Theorie nahesteht, bestreitet der deutschen Volksvertretung mit Rücksicht auf deren Entstehung ihre Eigenschaft als unmittelbares Organ. Warum sollten aber die absoluten Monarchen kraft ihrer Machtfülle nicht neben sich ein unmittelbares, künftig nur unabgeleitete Kompetenzen versehendes Organ haben schaffen können? Die "rechtshistorischen Tatsachen" müssen doch dazu dienen, die Wirklichkeit zu begreifen, nicht sie unverständlich zu machen. Das letztere tut aber eine Lehre, welche sich die heutige parlamentarische Tätigkeit fortdauernd als aus der monarchischen Machtfülle abzuleitend denkt. Die Lehre von der Eigenschaft der Kammern als unmittelbarer Staatsorgane ist heute die herrschende. Vgl. aus der neuesten Literatur Anschütz, Enzyklopädie, II, S. 551, 579.

auf Grund eines verfassungsmässig vorgeschriebenen Prozesses tätig werden; ihr Handeln gehört mit zu den materiellen Grundlagen der Staatsordnung. Kreationsorgane unmittelbarer Organe haben daher selbst diesen Charakter, und ihre Schöpfungstätigkeit kann den mannigfaltigsten Charakter annehmen. So war bis zur Thronfolgeordnung Pauls I. der russische Kaiser, der seit Peter dem Großen seinen Nachfolger durch Testament ernannte, Kreationsorgan für den künftigen Träger der Krone. Alle durch Wahl oder Ernennung geschaffenen Organe bedürfen einer derartigen Schöpfertätigkeit. Alle Wahlmonarchien hatten notwendigerweise neben dem Herrscher noch ein zweites unmittelbares Organ, das Wahlkollegium. Auch politisch trat dies darin hervor, dass wie in jedem Staate mit mehreren unmittelbaren Organen ein Gegensatz zwischen Wahlorgan und Monarchen vorhanden war, indem dem Kreationsorgan die Tendenz innewohnte, dauernd die politische Oberhand über den Gewählten zu erringen, wie manche mittelalterlichen Reiche und namentlich das Verhältnis der Kurfürsten zum römischen Kaiser, zumal seit der Wahlkapitulation, bewiesen. Diese Abhängigkeit konnte soweit gehen, dass der Gewählte nur mehr ein Scheindasein als unmittelbares Organ führte, wenn nämlich den Wahlkollegien ein Absetzungsrecht gegenüber dem Gewählten zustand oder sie sich ein solches anmassten. Dass indes auch die Superiorität des Gewählten im Sinne der Verfassung gewahrt bleiben könne, hat die Kirche in der Stellung des Bischofs zum Domkapitel, des Papstes zu den Kardinälen be-Dieser letztere Fall ist staatsrechtlich so überaus interessant, weil im Kirchenstaate die beiden unmittelbaren Organe: Papst und Kardinäle, sich gegenseitig kreierten, wie es ja heute noch in der Kirche der Fall ist.

Die Tätigkeit der Kreationsorgane ist rechtlich, sofern ihnen nicht noch weiterer Organcharakter zukommt, streng auf den Kreationsakt beschränkt.

Verwandt dem Unterschiede von Kreations- und kreierten Organen und doch wiederum ganz eigengeartet ist der von primären und sekundären Organen. Sekundäre Organe sind solche, die zu einem anderen Organe selbst im Organverhältnisse stehen, so daß sie dieses Organ unmittelbar repräsentieren. Hier kann das repräsentierte primäre Organ gar keinen Willen äußern als durch sein sekundäres Organ, der Wille des sekundären Organs ist unmittelbar als Wille des primären Organs anzusehen.

Diesen Typus tragen alle Gattungen staatsrechtlicher Repräsentation an sich. Parlamente, wie immer sie bestellt sein mögen, sind unmittelbare, aber sekundäre Organe. Ihr Wille gilt als Volkswille, als Wille des durch sie dargestellten primären Organs. Dieser Repräsentation ist wegen ihrer hohen Bedeutung im modernen Staate und zahlreicher sich an sie knüpfender Fragen ein besonderes Kapitel gewidmet.

Sekundäre Organe sind auch die in außerordentlichen Fällen für ein handlungsunfähiges Organ eintretenden Organe, wie vor allem die Regenten. Ein sekundäres Organ kann wiederum durch ein anderes repräsentiert werden, das gleichsam also ein sekundäres Organ zweiter Ordnung darstellt. Ein Beispiel hierfür bieten die Delegationen des österreichischen Reichsrates und ungarischen Reichstages dar. Diese Delegationen sind gewählte Ausschüsse beider Parlamente, die in der ihnen verfassungsmäßig zugewiesenen Zuständigkeit aus dem Kreise der Österreich und Ungarn gemeinsamen Angelegenheiten das beiden Sonderparlamenten zustehende Gesetzgebungsrecht ausüben. Da sie weder durch Instruktionen gebunden noch ihren Wählern Rechenschaft schuldig sind, so stehen sie zu dem Parlamente in demselben Verhältnisse, wie diese zum Volke, sie sind Repräsentanten von Repräsentanten.

Ein anderer wichtiger Unterschied ist der zwischen einfachen und potenzierten Organen. Ein einfaches Organ ist ein solches, das direkt in seiner individuellen Qualität zur Trägerschaft eines Organes berufen ist, ein potenziertes, dessen Organeigenschaft an eine anderweitige Organqualität dauernd geknüpft ist, so dass es in seiner Person rechtlich mehrere Organe vereinigen muss. Derartige potenzierte Organe kommen in mannigfaltigen Formen vor. Im ständischen Staate war z. B. die Zugehörigkeit zum Ständetage vielfach an eine andere Organqualität geknüpft (Bischof, Schultheiß, Rektor usw)., die beiden Reichsvikare waren zugleich Mitglieder des Kollegiums der Kurfürsten, die Kreisstandschaft in den Reichskreisen hing von der Reichsstandschaft ab. Nicht minder ist in der Gegenwart noch häufig Mitgliedschaft an einer Kammer an eine bestimmte Organqualität In Kommunalverbänden ist Mitgliedschaft an der geknüpft. Kommunalvertretung oft Bedingung der Mitgliedschaft am Vorstande des Verbandes usw.

Am bedeutsamsten wird dieser Gegensatz im Staatenbund

und Bundesstaate, wo potenzierte Organe eine große Rolle spielen können. Vor allem zeigt dies das Deutsche Reich. Die an der Spitze des Reiches stehenden verbündeten Regierungen leiten ihre Eigenschaft als Reichsorgane, als Teilnehmer an der Herrschaft des Reiches von ihrer Eigenschaft als Regierungen des betreffenden Staates ab. Der König von Preußen ist deutscher Kaiser, seine Qualität als Reichsorgan beruht auf seiner Eigenschaft als höchstem Organe des preußsischen Staates, das Kaisertum ist ein Annex der preussischen Krone. Daher ist die persönliche Eignung für die deutsche Kaiserkrone nicht nach deutschem, sondern nach preussischem Staatsrecht zu beurteilen. Der König von Bayern ernennt die bayrischen Bundesratsmitglieder und führt durch sie sechs Stimmen im Bundesrate kraft seiner königlichen Würde, die ihn befähigt, die nach der Reichsverfassung Bayern als einem Mitgliede des Reiches zukommenden Rechte auszuüben. König von Bayern hat daher im Reiche die Stellung eines Reichsorgans, weil er das oberste Organ des bayrischen Staates ist.

Eine weitere Einteilung ist die in selbständige und unselbständige Organe i). Selbständige Organe sind solche, die einen Willen äußern können, der unmittelbar verbindliche Kraft für den Staat oder die ihm Unterworfenen besitzt, während dem Willen unselbständiger Organe diese Kraft mangelt. Der Wille unselbständiger Organe kann hingegen den Willen selbständiger derart beschränken, daß Zustimmung des unselbständigen Organs notwendig ist, um den Willensakt des selbständigen rechtlich erheblich zu machen, oder daß Willensakte des selbständigen Organes der nachträglichen Genehmigung des unselbständigen bedürfen, wobei die Versagung der Genehmigung verschiedene Rechtswirkung äußern kann. Diesen Typus besitzen, überwiegend wenigstens, die Kammern der deutschen Staaten sowie der deutsche Reichstag.

Endlich ist noch zu erwähnen der Unterschied von normalen und außerordentlichen Organen, d. h. solchen, die nur ausnahmsweise in Tätigkeit treten. Dahin gehören die mit der höchsten Gewalt während eines Interregnums betrauten Personen, die Regenten in den Monarchien, provisorische Leiter der Regierung in Republiken. Sie sind entweder, wie unmittelbare Organe in der Regel, verfassungsmäßig vorgesehen

<sup>1)</sup> Vgl. Gesetz und Verordnung, S. 207 ff.

oder für den einzelnen Fall kreiert, was allerdings stets einer Verfassungsänderung gleichkommt.

2. Das Wesen eines unmittelbaren Organs äußert sich rechtlich darin, daß es niemals der Befehlsgewalt eines anderen Organes desselben Verbandes unterstellt sein kann, daß es daher in Beziehung auf den Inhalt seiner Funktionen ganz selbständig gestellt ist. Daher ist der einfachste Typus des Staates derjenige, der nur ein einziges unmittelbares Organ aufzuweisen hat, unter diesen wiederum derjenige, dessen Organ nicht aus Teilorganen besteht, also eine physische Person ist. Die absolute Monarchie ist daher die einfachste und unentwickeltste Form des Staates, weshalb sie auch vielen heute noch allein völlig verständlich erscheint.

Wenn eine Mehrheit unmittelbarer Organe in einem Staate vorhanden ist, so sind zwei Fälle möglich: entweder sind diese Organe alle selbständig, oder neben den selbständigen stehen unselbständige. Selbständige unmittelbare Organe sind stets mit staatlicher Herrschergewalt ausgerüstet, die unselbständigen mangelt. In diesem Falle ist das Verhältnis des selbständigen zum unselbständigen klar und einfach; das selbständige ist das höhere und machtvollere. Anders, wo mehrere selbständige Organe nebeneinander stehen. In solchem Falle muß entweder strenge Zuständigkeitsabgrenzung zwischen den Organen stattfinden, oder es ist ein politischer Kampf zwischen ihnen unvermeidlich, dessen letztes Ziel entweder völlige Vernichtung des einen Organes durch das andere oder Herabdrückung des einen auf die Stufe einer Scheinexistenz oder eines unselbständigen Organes oder endlich Verschmelzung beider Organe zu einem einzigen sein kann. Koordinierte selbständige Organe mit gleichen oder konkurrierenden Kompetenzen gefährden immer die Einheit des Staates und können daher auf die Dauer nicht nebeneinander existieren. Die römische Dyarchie von Princeps und Senat, der römisch-deutsche Kaiser und der Reichstag, das Parlament und der König von England bieten Beispiele von Staaten, in welchen solcher Kampf der Organe in augenfälligster Weise stattgefunden hat, wenn auch die schliessliche Herabdrückung des einen Organes zugunsten des anderen nicht immer in juristischer Form zum Ausdruck gekommen ist. In jedem Staate ist das Streben vorhanden, die Staatsgewalt in einem Organe zu konzentrieren, da jedes selbständige Organ nach Macht strebt und nur durch den Widerstand anderer Organe an der Erreichung des Zieles, die höchste

Macht zu erringen, gehindert werden kann. In solchem Kampfe wird sich schließlich ein Organ als das mächtigere erweisen, ohne daß deshalb die anderen ganz zurückgedrängt werden müssen. Allgemeine Sätze lassen sich hier nicht aufstellen; es kommt ganz auf die konkreten Verhältnisse des Einzelstaates an. Das hervorragendste Beispiel hierfür bietet die neuere Verfassungsgeschichte Englands, wo bei gleichbleibender äußerer Form der Organisation die politische Stellung von Krone, Ober- und Unterhaus sich allmählich völlig verändert hat.

An dieser Stelle ist aber scharf der Gegensatz von juristischer und politischer Betrachtungsweise zu betonen. Die politische Forderung, dass die Einheit des Staates sich auch in der Einheit eines höchsten Organes darstelle, weil dadurch inneren Konslikten am meisten vorgebeugt werde, hat häusig zu dem falschen Satze verleitet, dass rechtlich in einem Organ die ganze Staatsgewalt konzentriert sein müsse. Nur für jene als unrichtig nachgewiesenen Staatstheorien, welche ein Staatselement — Herrscher oder Volk — mit dem ganzen Staate identisizieren, folgt derartiges notwendig aus ihren versehlten Prämissen. Die Lehre von der körperschastlichen Natur des Staates muß aber eine solche Behauptung energisch zurückweisen, die bei vielen nichts als ein Nachklang der fatalen Lehre von der Doppelsouveränetät, der maiestas realis und personalis ist.

Richtig ist, dass der Staat stets eines einheitlichen Willens bedarf, unrichtig, dass dieser Wille der eines einzigen Organs sein müsse. Wenn zugegeben wird, dass in Republiken die Staatsgewalt in einem Kollegium konzentriert sein kann, dessen Einheitswille aus den Willensakten mehrerer Individuen entsteht, so ist nicht abzusehen, warum der Einheitswille nicht aus dem Willen mehrerer voneinander unabhängiger Organe gefunden werden könne. Ein naheliegendes Beispiel bilden die deutschen Hansestädte, die in ihren Verfassungen ausdrücklich erklären, dass die Staatsgewalt gemeinsam dem Senat und der Bürgerschaft zustehe. Wenn bei Zweikammersystem Wille des Parlamentes der zur Einheit vereinigte, aber getrennt gefalste Wille von erster und zweiter Kammer ist, so ist es nicht verständlich, warum nicht König und Parlament einen gemeinsamen Willensakt fassen können, so dass sie, wie es in England die offizielle Theorie tut, in ihrer Einheit als Erzeuger des höchsten staatlichen Willens gelten. Zudem ist es möglich, dass der Gedanke der Staatseinheit in der

staatlichen Organisation nicht oder nicht genügend zum Ausdruck kommt, was doch im mittelalterlichen Staate und noch im ständischen Staate der neueren Zeit die Regel war 1). Einheit des Staates ist heute allerdings die wichtigste und prinzipiellste Forderung an die staatliche Organisation, die aber nicht nach Art eines naturrechtlichen Dogmas als begriffsnotwendig an alle möglichen staatlichen Institutionen herangebracht werden darf. In dem auf dem Dogma der Gewaltenteilung aufgebauten Staate lassen sich Fälle nachweisen, die zweifellos mit der Einheit des Staatslebens nicht in Einklang zu bringen sind 2).

Es ist daher nicht notwendig, dass die gesamte Macht des Staates in der Zuständigkeit eines Organes zum Ausdruck kommen müsse. Unter dem Einflusse der naturrechtlichen Lehren ist der Satz, dass die gesamte Staatsgewalt, sei es beim Volke, sei es beim Monarchen, ruhe, in die Versassungen eingedrungen. Diese Sätze sind aber nicht normativer, sondern theoretischer Natur. Aufgabe wissenschaftlicher Kritik ist es daher, sie auf ihren Wahrheitsgehalt zu prüsen, ähnlich wie die Wissenschaft andere Legaldefinitionen mit voller Freiheit untersucht und als

<sup>1)</sup> Vgl. Merkel, Jur. Enzyklopädie, § 392; G. Meyer, Staatsr., S. 18; Haenel, Staatsrecht, S. 92. Auch Rehm, Staatslehre, S. 194 führt diese Anschauung aus; er sucht sie aber durch die Lehre von der gemischten Staatsform zu stützen, die, mit Plato beginnend, namentlich durch Polybius und Cicero im Altertum populär wurde und dadurch auch auf die folgenden Zeiten einen großen Einfluß ausübte. Die gemischte Staatsform ist aber eine politische, keine juristische Vorstellung, bestimmt, einen konkreten Staat als Normalstaat nachzuweisen. So haben Polybius in Rom, so neuere Apologeten, sei es in England, sei es in der konstitutionellen Monarchie überhaupt, kraft der richtigen Mischung der drei politischen Elemente (des monarchischen, aristokratischen, demokratischen) den besten Staat zu erkennen gesucht. Diese Lehre verrät überhaupt den Stempel abstrakter politischer Spekulation, was ihr bereits Tacitus (Ann. IV, 33) in seiner knappen Art vorgehalten hat. Jede Theorie von einer Mischung der Typen deutet immer darauf hin, dass diese selbst nicht scharf gedacht und daher flüssig sind. In der juristischen Literatur neuerer Zeit hat man unter gemischter oder zusammengesetzter Staatsform den Staat mit mehreren unmittelbgren Organen zum Unterschiede von dem nur ein solches Organ besitzenden verstanden. So noch H. A. Zachariae, I, S. 86 ff.

<sup>\*)</sup> Vgl. für die Vereinigten Staaten Bryce, I, 294: "There is in the American government, considered as a whole, a want of unity. Its branches are unconnected; their efforts are not directed to one aim, do not produce one harmonious result."

teilweise oder ganz unzutreffend nachgewiesen hat. Hier ist es wieder die Lehre von der doppelten Souveränetät, die alle Unklarheiten verschuldet hat. Die Vorstellung, dass es im Staate Menschen geben müsse, denen die Souveränetät des Staates als eigenes Recht zusteht, ist trotz der Erkenntnis der hierin liegenden Widersprüche nur von wenigen mit voller Konsequenz verbannt worden 1), — ein neuer Beweis dasur, mit welch elementarer Macht scheinbar überwundene Anschauungen kraft der geschichtlichen Tradition fortleben. Es sind nicht alle frei, die ihrer naturrechtlichen Ketten spotten.

Die näheren Ausführungen über diese wichtige Materie, soweit sie nicht schon in dem Kapitel über die Souveränetät erörtert worden sind, gehören in die Lehre von den Staatsformen.

3. Im Zusammenhange mit dieser abgewiesenen, eine bestimmte politische Lehre mit dem Mantel von Rechtssätzen bekleidenden Theorie steht die, welche das Dasein eines Trägers der Staatsgewalt in jedem Staate als über dessen Organen stehend behauptet. Träger der Staatsgewalt ist der Staat und niemand anders<sup>2</sup>). Behauptet man, dass im Staat noch ein Träger dieser

<sup>1)</sup> Vgl. System der subjektiven öffentlichen Rechte S. 141, N. 6. In der neuesten Literatur wird die irrige Vorstellung vertreten von Triepel, Das Interregnum, 1892, S. 64 f., 70; Zorn, I, S. 88 f., der ausführt, dass Inhaber der Souveränetät die ideale Persönlichkeit des Staates sei. Von dieser müsse die Souveränetät zur Ausübung an eine natürliche Person "übertragen" werden. Wie eine solche Übertragung überhaupt vor sich gehen kann, ist aber ganz unverständlich. Wollte Zorn konsequent sein, so müste er sich allerdings frank und frei zur Seydel-Bornhakschen Herrschertheorie bekennen, da die "ideale Persönlichkeit des Staates" in seiner Staatsauffassung nirgends zu Worte kommt.

<sup>2)</sup> Mit voller Klarheit hat für das Reich diese Ansicht vertreten Laband, I, S. 86, der aber trotzdem S. 88 von den deutschen Fürsten und Senaten der freien Städte als "Träger oder Inhaber der Souveränetät" spricht. Mit Einschränkungen und nicht als begrifflich notwendig fordert Rehm, Staatslehre, S. 176 ff., einen Träger der Staatsgewalt, den er in den physischen Personen findet, welche die ganze oder den größten Teil der dem Staate zukommenden Gewalt äußerlich, bildlich, körperlich darstellen. Kann man aber wirklich die Staatsgewalt sehen? Ist die Körperlichkeit der Gewalt nicht vielmehr Resultat einer sehr verwickelten psychologischen Täuschung? Namentlich in der großen Republik ist es doch klar, daß das organisierte Volk als

Gewalt sei, so spaltet man den Staat in die Körperschaft und den Träger der Gewalt. Denn entweder ist dieser Träger im Verhältnis zum Staate Organ, dann ist die Bezeichnung Träger nichtssagend, oder er ist nicht Organ, sondern Person, dann steht er dem Staate selbständig gegenüber. Es ist wieder der uns

Träger der Gewalt gar nicht zur sinnlichen Erscheinung kommen kann. Mit der Staatsgewalt geht es wie mit allen Rechtsbegriffen: sie können nie geschaut werden. Niemand hat noch einen Kauf oder eine Miete gesehen - so viele Personen auch solche Rechtsgeschäfte vornehmen. Ein solcher Begriff des Trägers der Staatsgewalt ist aber überdies für das Staatsrecht der meisten Staaten im höchsten Grade verwirrend. Unschädlich ist er blos für die absolute Monarchie. Für alle anderen Staaten gilt jedoch der treffende Satz Haenels, Staatsrecht, I, S. 93, dass die Lehre von der rechtlichen Konzentrierung aller Rechte der Staatsgewalt in einem Hauptorgane auf einer politischen Doktrin beruht, die in unauflöslichem Widerspruch mit den positiv-rechtlichen Verfassungen steht. Wenn G. Meyer, Staatsrecht S. 18, N. 10, darauf hinweist, dass der Begriff des Trägers der Staatsgewalt ein juristischer Ausdruck für die Bestimmungen der deutschen Verfassungen sei, nach welchen der Monarch alle Rechte der Staatsgewalt in sich vereinigt, so ist darauf zu erwidern, dass nur die Nichtableitbarkeit der Monarchenrechte von einem anderen Organe der juristische Kern dieses Satzes ist, hingegen die den Kammern und den Gemeinden zustehenden Rechte keineswegs vom Monarchen getragen werden. Die Kritik hat vor den heute bereits nur historisch verständlichen Verfassungstexten nicht stille zu halten, und solche Methode ist ja von Meyer selbst häufig mit Erfolg geübt worden. Neuestens hebt Anschütz in der Enzyklopādie S. 472 und zu G. Meyer S. 17 N. 6 hervor, dass der Träger der Staatsgewalt nichts anderes als eine besondere Art Organ des Staates sei, nämlich dasjenige, welches im Zweifelfalle die Vermutung der Alleinberechtigung zur Ausübung der Staatsgewalt hat, eine Ansicht, die ich selbst früher, System der subj. öff. Rechte S. 141 N. 6, vertreten habe. Doch ist der Ausdruck irreführend, da er leicht zu der Behauptung eines außerstaatlichen Trägers der Staatsgewalt führt, was im Grunde die Überzeugung derer ist, die überall einen Träger der gesamten Staatsgewalt fordern, mögen sie dies noch so sehr durch Verbeugungen vor der körperschaftlichen Natur des Staates verdecken. Überdies ist jedes Organ "Träger" der von ihm selbständig auszuübenden Gewalt, da es eben innerhalb seiner Zuständigkeit den Staat vorstellt. Der Minister ist "Träger" der in der Gegenzeichnung liegenden Gewalt, die er nach seinem pflichtmässigen Ermessen, nicht im monarchischen Auftrag ausübt, oder will man wirklich die Gegenzeichnung zu einem Rechte des Trägers der gesamten Staatsgewalt erklären, das dem Minister nur delegiert ist!? Eingehende und treffende Kritik der einschlägigen Lehren bei Lukas, Die rechtliche Stellung des Parlaments, 1901, S. 64 ff.

wohlbekannte Gegensatz von rex und regnum, der uns hier in modernisierter Form entgegentritt 1).

Wohl aber bedarf ein jeder Staat eines höchsten Organes. Das höchste Organ ist dasjenige, welches den Staat in Tätigkeit setzt und erhält und die oberste Entscheidungsgewalt besitzt. In jedem Staate ist nämlich ein Organ notwendig, das den Anstoß zur gesamten staatlichen Tätigkeit gibt, dessen Untätigkeit daher die Lähmung des Staates nach sich ziehen würde. Wenn das amerikanische Volk in Union und Einzelstaat nicht die ihm zustehenden Wahlen vornähme, so wäre die Folge völlige Desorganisation der Vereinigten Staaten, die des Kongresses, des Präsidenten und damit der übrigen Organe entbehren würden. Ebenso ist in dem ausgeprägten Typus der Monarchie die monarchische Tätigkeit notwendig, um den Staat in Bewegung zu setzen und am Leben zu erhalten. Ferner muss einem Organe die oberste Entscheidungsgewalt zustehen. Das ist aber jene Gewalt, die endgültig zu entscheiden hat über Änderungen der Rechtsordnung und nach außen hin die ganze Existenz des Staates auf das Spiel setzen kann durch das Recht der Kriegserklärung. In der Demokratie stehen diese Rechte dem Volke oder seinem sekundären Organ zu, in der Monarchie dem Monarchen. Im Deutschen Reiche sind die verbündeten Regierungen, unter weitgehender Bevorrechtung eines ihrer Glieder, des Bundespräsidiums, dieses Organ<sup>2</sup>). Sollte eine bestimmte Verfassung zwei höchste Organe

<sup>1)</sup> Daher versahren die Anhänger der Herrschertheorie von ihrem Standpunkte aus konsequent, wenn sie bei ihrer Leugnung des korporativen Charakters des Staates nur persönliche Träger der Gewalt kennen. Ganz unklar ist aber die Behauptung von H. Geffcken. Die Versassung des Deutschen Reiches, 1901, S. 43, dass das Deutsche Reich eine juristische Person sei, deren Gewalt wiederum einer juristischen Person, den Trägern der partikulären Staatsgewalten als Korporation zusteht. Sie ruht auf der völligen Vermischung der Begriffe "Orgau" und "Korporation", von der selbst die Theorie von der Organpersönlichkeit entsernt ist. Dies ist um so verwunderlicher, als Geffcken, S. 84 ff., das Wesen des Staatsorgans in völlig zutreffender Weise entwickelt.

Der König von Preußen ist primäres, der deutsche Kaiser sekundäres Organ des Reiches. Der Kaiser repräsentiert die verbündeten Regierungen in der ihm verfassungs- oder gesetzmäßig zukommenden Weise; er handelt daher weder in ihrem Auftrag, noch ist er ihnen verantwortlich. Die verbündeten Regierungen üben die höchste Gewalt teils in ihrer Gesamtheit, teils durch eine von ihnen

aufweisen, die gleichwertig nebeneinanderstehen, so wäre damit ein dauernder Kampf zwischen ihnen die notwendige Folge, der mit dem Siege des einen oder der Vernichtung des Staates enden würde. Das haben die römische Dyarchie und das Ringen zwischen Fürst und Ständen in der mittleren und neueren Zeit zur Genüge gelehrt.

Wo außer einem unmittelbaren Organ nur mittelbare vorhanden sind, ist jenes selbstverständlich das höchste Organ. Wo primäre und sekundäre Organe zusammenwirken, ist die Einheit des unmittelbaren Organes insofern gewahrt, als gemäs dem repräsentativen Gedanken die Akte des sekundären Organes als Akte des primären gelten. Das von den Kammern einer demokratischen Republik beschlossene Gesetz gilt als Inhalt des Volkswillens, wie wenn das Volk selbst den Beschluss vorgenommen Jedoch kann innerhalb des unmittelbaren Organes eine Bevorrechtung des primären vor dem sekundären dadurch stattfinden, dass gewisse Akte des sekundären Organes erst durch Sanktion von seiten des primären rechtsbeständig werden. Das ist überall dort der Fall, wo direkte Volksabstimmungen über Verfassungsänderungen und Gesetze vorgenommen werden. System bedeutet den Vorbehalt bestimmter Äußerungen höchsten Entscheidungsgewalt, vor allem der auf die Verfassung

aus. Unrichtig ist es aber (Seydel, Kommentar zur Verf.-Urkunde des Deutschen Reiches, 2. Aufl., S. 126), die kaiserlichen Befugnisse als abgeleitet zu bezeichnen. Auch die Staatsgewalt in Elsass-Lothringen und den Schutzgebieten übt der Kaiser als Repräsentant, nicht etwa als Mandatar aus. Diese Auffassung des Kaisertums ist die einzige, aus der sich dessen staatsrechtliche Stellung in vollem Umfange erklären lässt, ohne dass die Einheit der obersten Leitung des Reiches zerstört würde. Anschütz, Enzyklopädie, II, S. 548, führt aus, daß der Satz (Reichsverf. Art. 17), der Kaiser erlasse seine Anordnungen und Verfügungen im Namen des Reiches, bedeute, dass er im Namen des gesamten deutschen Vaterlandes handle. Solcher Auslegung kann man zustimmen, ohne dass durch sie das Verhältnis des Kaisers zu den verbündeten Regierungen irgendwie geklärt würde. Nur die Auffassung des Kaisers als Repräsentanten der Gesamtheit der verbündeten Regierungen erklärt seine Unabhängigkeit und Unverantwortlichkeit in der ihm zukommenden Sphäre neben der obersten Organstellung des Bundesrates, während die Annahme der Koordination beider Organe die Frage nach dem höchsten Organ des Reiches unbeantwortbar macht, wie denn auch Anschütz tatsächlich den Kaiser dem Bundesrate gleichordnet.

weder gesetzliche Dienstpflicht oder öffentlich-rechtlicher Dienstvertrag. Das Amt selbst ruht aber heute nicht auf dem freien Belieben des Dienstherrn, sondern in der staatlichen Ordnung, die zugleich Verteilung der Zuständigkeiten ist.

Auch unter den mittelbaren Staatsorganen lassen sich manche der Unterschiede nachweisen, die wir an den unmittelbaren hervorgehoben haben. Bei ihnen kehrt der Gegensatz von selbständigen und unselbständigen, von einfachen und potenzierten Organen wieder. Namentlich der erstere Unterschied ist für die Behördenverfassung von weittragender Bedeutung, für den Gegensatz von Einzel- und Kollegialbehörden, sowie von Ämtern mit und ohne Imperium.

Von besonderer Art ist aber der Gegensatz von notwendigen und fakultativen Organen, der in voller Schärfe erst im modernen Staate hervorgetreten ist. Notwendige Organe sind die gemäss Verfassung und Gesetz von dem Dienstherrn zu bestellenden. Auf breiten Gebieten staatlicher Tätigkeit hat nicht mehr der freie Wille des Dienstherrn zu entscheiden, ob und welche Behörden einzusetzen sind, daher für ihn auch die rechtliche Notwendigkeit eintritt, sie mit den gehörigen Personen zu Darin, sowie in den mannigfachen Beschränkungen, denen der Dienstherr durch die rechtliche Notwendigkeit unterliegt, mit seinen Beamten zu walten oder sie, wie in der Rechtspflege, ganz an seiner Stelle walten zu lassen, liegt eine weitgehende Beschränkung des Dienstherrn selbst, die - in Monarchie und Republik mit parlamentarischer Regierung — bis zur völligen Machtlosigkeit des Staatsoberhauptes gehen kann. Aber auch in der konstitutionellen Monarchie bedeutet die verfassungsmäßige Stellung der Minister und Richter eine Einschränkung der monarchischen Gewalt. Daher erklärt die herkömmliche juristische Vorstellung, dass der Monarch auch hier ihm grundsätzlich zustehende Kompetenzen an andere Personen überträgt, weder den rechtlichen Charakter noch die politische Wirkung derartiger

baren Organen nur auf die Art ihrer Bestellung beziehen will, so werden damit die rechtlichen Tatsachen der Unterordnung, Verantwortlichkeit, Versetzbarkeit, kurz das Werkzeugartige (öργανον) der Beamten im Verhältnis zum Vorgesetzten, ohne welches eine geordnete Verwaltung nicht bestehen kann, einfach unerklärlich. Vollends eine Institution, wie das Heer, wird von solchem Standpunkt aus völlig unmöglich gemacht.

Institutionen 1). Die letzteren bestehen aber vor allem darin, dass es unter oder neben dem Monarchen eine herrschende Bureaukratie gibt, denn für den politischen Charakter der Herrschaft ist es in der Regel gleichgültig, ob sie ursprünglich oder abgeleitet ist. Auf die politischen Urteile über den Wert der Monarchie hat das, oft unbewusst oder unausgesprochen, ganz bedeutend eingewirkt, indem der Monarchie viel Günstiges und Ungünstiges zugeschrieben wird, was in Wahrheit der setzesfügten Bureaukratie monarchischer Staaten zukommt.

Die mittelbaren Organe werden durch Berufung in ein bestimmtes Amt mit der durch Gesetze, Verordnungen oder Instruktionen geregelten Ausführung eines abgegrenzten Kreises staatlicher Geschäfte betraut. Diese derart objektiv gedachten staatlichen Tätigkeiten werden auch als Organe bezeichnet, was insofern durchaus statthaft ist, als Ämter und Behörden niemals losgelöst von Menschen, die sie versehen, gedacht werden können. Die Ordnung und Organisation der Ämter macht einen wesentlichen Teil der Organisation des Staates selbst aus.

Der Gegensatz von unmittelbaren und mittelbaren Organen kann sich in allen öffentlich-rechtlichen Verbänden wiederholen. Von besonderer Bedeutung ist er bei den Gemeinden aller Arten. Deren Gemeindeversammlung oder -Vertretung und deren Vorstand sind unmittelbare, die Gemeindebeamten mittelbare Kommunalorgane. Nicht minder aber ist das der Fall mit den zahlreichen Verbänden, die durch die neuere sozialpolitische Gesetzgebung geschaffen worden sind.

Auch für die staatliche Organisation sind solche unmittelbare Organe untergeordneter Verbände von Bedeutung. Die Verbände selbst nämlich, insofern sie kraft gesetzlicher Dienstpflicht staatliche Aufgaben in Unterordnung unter die Regierung lösen, werden dadurch zu mittelbaren Staatsorganen. Solche Dienstpflicht erfüllen sie durch ihre unmittelbaren Organe, in erster Linie durch ihre Vorstände. Diese Organe bleiben aber stets ihnen selbst zugehörig, sie sind daher unmittelbare Organe des Verbandes und versehen mittelbar, kraft der Dienstpflicht des Verbandes, staatliche Ämter. Daraus ergibt sich der Unterschied von unmittelbaren und mittelbaren Staatsämtern,

<sup>1)</sup> Vgl. System der subj. öff. R., S. 176 (2. Aufl. S. 186) und die daselbst N. 3 (1) angeführte Literatur.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

der Analogien mit dem Gegensatz von einfachen und potenzierten unmittelbaren Staatsorganen besitzt.

## 3. Die Rechtsstellung der Staatsorgane<sup>1</sup>).

Um die Rechtsstellung der Staatsorgane zu erkennen, ist scharf zu unterscheiden zwischen den Organen und den sie tragenden Menschen. Das Organ als solches besitzt dem Staate gegenüber keine Persönlichkeit. Es sind nicht zwei Personen vorhanden: Staatspersönlichkeit und Organpersönlichkeit<sup>2</sup>), die zueinander in irgendeinem Rechtsverhältnis ständen; vielmehr ist Staat und Organ eine Einheit. Der Staat kann nur vermittelst seiner Organe existieren; denkt man die Organe weg, so bleibt nicht etwa noch der Staat als Träger seiner Organe, sondern ein juristisches Nichts übrig. Dadurch unterscheidet sich das Organverhältnis von jeder Art der Stellvertretung. Vertretene und Vertretender sind und bleiben zwei, Verband und Organ sind und bleiben eine einzige Person.

Das Organ stellt den Staat dar, aber nur innerhalb einer gewissen Zuständigkeit. Diese Zuständigkeiten können durch die betreffenden Organe einander gegenübertreten, es kann Streit zwischen ihnen entstehen über ihre Grenzen. Dieser Streit kann in den Formen eines Prozessverfahrens geführt werden und der

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, System, S. 136 ff., 212 ff. (2. Aufl. 143 ff., 223 ff.). 2) Dieser Begriff stammt von Gierke, in Schmollers Jahrbuch, VII, S. 1143, Die Genossenschaftstheorie und die deutsche Rechtsprechung. 1887, S. 157. Dagegen vorzüglich Bernatzik, Kritische Studien, Archiv f. öff. Recht, V, S. 213 f. Für die Organpersönlichkeit ohne tiefere Begründung Spiegel: Grünhuts Zeitschrift, XXIV, S. 181. Haenel, Staatsrecht, I, S. 86, führt aus, dass der Kreis öffentlicher Rechte und Pflichten dem Organ nicht zu individualem, sondern zu organischem, zu Berufs- und Amtsrechte zusteht. Was die letzteren Begriffe bedeuten, wird jedoch trotz fetten und gesperrten Druckes bei ihrer Erwähnung nicht ausgeführt. Da aber Haenel hierauf die Kompetenz des Organs und dessen individuale Rechtssphäre streng sondert, so scheint er mit der hier vertretenen Lehre vollinhaltlich übereinzustimmen. O. Mayer, II, S. 395, N. 2, wendet gegen sie ein, dass von dem Vertreter ein Stück Wille abgelöst wird; dann brauche man ihn nicht mehr. Das ist aber kein stichhaltiger Einwand; der Staat braucht sicherlich nur das Stück Willen, das seinen Willen darstellt; da er aber dieses Stück doch nicht ohne den ganzen Menschen erhält, so kann die Loslösung des dem Staate nötigen Willensstückes auch nur durch eine logische, nicht durch eine chirurgische Operation vollzogen werden.

Staat formell seinen Organen Parteirolle zuweisen. Niemals aber werden die Organe dadurch zu Personen. Staatshäupter, Kammern, Behörden haben niemals juristische Persönlichkeit, die einzig und allein dem Staate zukommt; alle Rechtsstreitigkeiten zwischen ihnen sind Zuständigkeitsstreite innerhalb ein und desselben Rechtssubjekts. Es sind stets Streitigkeiten über objektives, nie über subjektives Recht<sup>1</sup>).

Da das Organ kein eigenes Recht, sondern nur staatliche Zuständigkeiten hat 2), so können diese auch kein Recht der das Organ versehenden Persönlichkeiten sein. Staatliche Kompetenzen als eigenes Recht von Personen bedeutet entweder eine Zerreifsung des Staates oder Behauptung einer Rechtsordnung über dem Staate. Denn jenes eigene Recht stammt entweder aus der staatlichen Rechtsordnung, dann setzt der Staat neben sich ein zweites Subjekt seiner Rechte, oder aus einer sei es vor, sei es überstaatlichen Ordnung, mit anderen Worten: aus einem eigens zur Stütze einer unhaltbaren Theorie erfundenen Naturrechtssatz. Mit der richtigen Erkenntnis fällt auch die Lehre von dem eigenen Recht des Monarchen an der Staatsgewalt. Die Staatsgewalt gehört dem Staate, und der Monarch als solcher ist und bleibt in der heutigen Staatsordnung oberstes Organ des Staates.

<sup>1)</sup> Der laxere Sprachgebrauch, der von Rechten der Staatshäupter, Kammern, Behörden redet, wird sich ohne Pedanterie allerdings kaum vermeiden lassen, da die Terminologie nicht immer in bequemer Weise sich der fortschreitenden Erkenntnis anzupassen vermag. Immerhin ist auch der Sprachgebrauch nicht irreführend, wenn man nur nicht außer acht läset, dass nicht die ausübenden Organe, sondern der Staat das Subjekt all dieser Rechte ist. Der Gegensatz von eigenem subjektivem Recht und staatlicher Zuständigkeit nunmehr auch in voller Klarheit hervorgehoben von Anschütz in der Enzyklopädie, II, S. 565 f., 579.

<sup>2)</sup> Natürlich muss in der Tätigkeit des Organträgers genau zwischen dem, was er als Individuum und was als Organ verrichtet, unterschieden werden, da sich beide Tätigkeitsarten fortwährend durchdringen. Nicht alles, was ein Organträger in staatlichem Auftrage verrichtet, ist deshalb schon staatliche Tat, wie ich bereits im System, S. 213 (224), und oben S. 253 f. ausgeführt habe. Dem Staate zuzurechnen sind alle Akte der Herrschaftsübung und der freien leitenden Tätigkeit. Soweit hingegen der Staat eine von ihm angeordnete Tätigkeit inhaltlich entweder nicht bestimmen will oder kann, ist und bleibt sie individueller Art. Nur das Dass, nicht das Wie ihres Geschehens ist dem Staate zuzurechnen. Die Einwände, die Spiegel, a. a. O. S. 179, dagegen erhebt, bestätigen diese Ansicht mehr, als dass sie sie widerlegen.

Der einzelne hingegen kann ein Recht auf Organstellung haben, d. h. auf Anerkennung als Organ und Zulassung zu dessen Funktionen. Solcher Anspruch steht allen Personen zu, die dem Rechte gemäß zur Trägerschaft eines unmittelbaren Organes berufen sind: Monarchen, gewählte Präsidenten, Kammermitglieder, Mitglieder der Volksgemeinde in der unmittelbaren Demokratie, der Wahlkollegien in den Staaten mit repräsentativer Verfassung usw. Die Rechtsordnung regelt nach zwei Richtungen hin die Stellung der Organe. Sie bezeichnet die Organe in ihrer Eigenart, ihren Funktionen und ihren gegenseitigen Beziehungen. Ferner normiert sie Recht und Pflicht der einzelnen in Hinsicht auf die Berufung zur Organstellung. Die Organisationsordnung statuiert nur objektives, die Berufungsordnung auch subjektives Recht.

Die Organstellung wird ferner selbstverständlich stets vom Individuum getragen, das rechtlich niemals im Organ gänzlich aufgehen kann. Staat und Organträger sind daher zwei geschiedene Persönlichkeiten, zwischen denen mannigfaltige Rechtsverhältnisse möglich und notwendig sind. So sind z. B. alle Rechte und Pflichten der Beamten gegenüber dem Staate nicht Rechte und Pflichten der Staatsorgane, sondern der Organträger. Gehalt bezieht der Organträger, nicht das Organ, und ebenso kann disziplinare Strafe nur jenen, nicht dieses treffen 1).

Die Trennung von Individualrecht und Organstellung, die begrifflich notwendig aus der Persönlichkeit des Staates folgt, ist allein imstande, die Kontinuität des Staatslebens zu erklären. So wie man irgendwie die Organzuständigkeiten als Individualrechte auffalst, ist mit dem Wechsel der Personen notwendig auch der Zusammenhang der staatlichen Verhältnisse unterbrochen. Hat der Monarch als Individuum ein eigenes Recht auf die Staatsgewalt, dann tauchen sofort die der patrimonialen Staatsordnung

<sup>1)</sup> Auf der unrichtigen Gleichstellung von Organ und Organträger beruht die Bemerkung von Schlossmann, Organ und Stellvertreter, Jherings Jahrbücher f. d. Dogmatik d. bg. R., 2. Folge, VIII, 1902, S. 301. dass vom Standpunkte unserer Lehre rechtliche Beziehungen zwischen juristischer Person und Organ unmöglich wären. Aber auch die eingehenden Versuche von Preuss, die "Organpersönlichkeit" zu neuem Leben zu erwecken (Schmollers Jahrb., 1902, S. 557 ff., Städtisches Amtsrecht in Preussen, 1902, S. 9 ff., 56 ff., und Jherings Jahrbücher, VIII, 1902, S. 432 ff.) gründen sich wesentlich auf die Ineinssetzung des Organs mit seinem Träger.

angehörigen Fragen wieder auf, ob er denn überhaupt durch die Regierungshandlungen seiner Vorfahren gebunden sein könne. Die Gesetze, die der Vorfahr sanktioniert, die Beamtungen, die er vollzogen, sind dauernd nur unter der Voraussetzung, daß nicht die physische Person, sondern der König als Institution Träger der Krone sei 1).

Diese Erkenntnis ist nicht etwa neu. Schon den späteren Legisten war in voller Klarheit der Satz gegenwärtig, dass zwar die Person des Herrschers sterben könne, nicht aber die Dignitas, die ihrem Wesen nach unsterblich sei 2). Die Staaten, in welchen der Staatsgedanke schon früh in der Stellung des Königs sich ausprägte, haben ihn auch in ihr positives Rechtssystem aufgenommen. Hatten die Franzosen schon längst die Parömie besessen: le roi ne meurt pas, so hat in neuerer Zeit vor allem die euglische Rechtslehre den Satz von der Perpetuität des Königs aufgestellt, um die Loslösung der Person von der Würde des Königs zu betonen. Sehr schön sagt Blackstone: Heinrich, Eduard oder Georg mögen sterben, der König aber überlebt sie alle<sup>8</sup>). Niemals ist in englischen Gesetzen vom Tode des Königs die Rede, vielmehr nur von der demissio regis vel coronae, ein Ausdruck, welcher blos eine Übertragung des Eigentums bedeutet. Um die Kontinuität der Organe beim Wechsel der Personen zu erklären, ist in England sogar die uns so wunderlich anmutende Theorie von der sole corporation entstanden, einer Körperschaft, die jederzeit nur ein lebendes Mitglied hat, das aber mit seinen

¹) Eine eigentümliche Lehre stellt Lukas, a. a. O. S. 17 ff., auf, um das Verhältnis von Organ und Organträger zu erklären. Das Organ ist ihm nämlich unpersönlich und willenlos, es ist die abstrakte Institution im Gegensatz zu den physischen Personen, die im Sinne der abstrakten Institution tätig sind. Die abstrakten Institutionen sind jederzeit da, auch wenn die konkreten menschlichen Persönlichkeiten, die sie ausfüllen, fehlen, also z. B. das Parlament nach seiner Auflösung. Da aber der Staat nur durch die Gesamtheit seiner Institutionen handelt, diese jedoch nach Lukas willenlos sind, so ist der Staat selbst damit eine willenlose und handlungsunfähige Institution und deshalb keine Person. Diese Theorie ist daher nichts anderes als eine neue Wendung der alten Lehre von der persona ficta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Berühmt namentlich ist der Ausspruch des Baldus, Consilia I, cons. 27; II, cons. 159 n. 4: Imperator in persona mori potest, sed ipsa dignitas, officium Imperatoris est immortale.

<sup>3)</sup> Henry, Edward, or George may die; but the king survives them all, I, 7, p. 249.

Nachfolgern eine Einheit bildet. Ausdrücklich wird der König als eine sole corporation bezeichnet<sup>1</sup>).

Allerdings wird dem, der den Reichtum des politischen Lebens zu betrachten gewohnt ist, die Scheidung von Individualrecht und Organkompetenz recht schwer fallen. Für die Schicksale des Staates sind die die Organe versehenden Persönlichkeiten von der höchsten Bedeutung, und Gestalten wie Friedrich der Große oder Bismarck bloß mit dem ärmlichen Begriff des Staatsorgans zu messen, wäre geradezu abgeschmackt und lächerlich. Die historische Fülle des staatlichen Daseins zu begreifen, ist aber nicht Aufgabe des Staatsrechts in seiner Isolierung, sondern der gesamten Staatswissenschaft.

Was von den bedeutendsten Männern gilt, hat in minderem Umfange mit allen Trägern staatlicher Organstellung stattgefunden. Psychologisch notwendig fühlt sich der pflichtgetreue Beamte so mit seinem Amte verwachsen, dass er dessen Befugnisse auch als sein Recht erachtet. Kompetenzstreitigkeiten aller Art sind häufig in letzter Linie aus diesen Gefühlen zu erklären. unvergleichlichen Kenntnis des realen Staatslebens spricht Bismarck von dem Unabhängigkeitsgefühl und dem Partikularismus. "wovon jeder der acht föderierten ministeriellen Staaten und jeder Rat in seiner Sphäre beseelt ist"?). Allein gerade er weist die bösen Folgen jenes Ressortpartikularismus auf, der beim Minister das Gefühl solidarischer Verantwortlichkeit für die Gesamtpolitik untergräbt. Nicht eitel Begriffsjurisprudenz also ist es auch nach der praktischen Seite des täglichen Lebens hin, wenn man Individualrecht und Organzuständigkeit auf das schärfste scheidet. Vielmehr weist dieser Rechtssatz, wie jede wahre Regel des öffentlichen Rechtes, den Weg zur Erhaltung wichtiger staatlicher Güter.

Viel weniger Streit und Missverständnis über diesen Punkt wäre möglich, wenn man, dem wahren Sachverhalt entsprechend, die Organzuständigkeiten stets als Pflichten normieren könnte. Wenn irgendwo der oft gehörte Satz: "Öffentliches Recht ist öffentliche Pflicht", zutreffend ist, so ist er es in dieser Materie. Für die höchsten und wichtigsten Pflichten aber lässt sich die

<sup>1)</sup> Blackstone, I, 18, p. 469. Vgl. dazu Hatschek, Engl. Staatsr., I, p. 61 f.

<sup>2)</sup> Gedanken und Erinnerungen, II, S. 272.

Imperativform gar nicht denken, weil kein Gesetz die Umstände bestimmen kann, unter denen sie erfüllt werden müssen. Die Zuständigkeit zur Gesetzessanktion oder zur Entscheidung über Krieg und Frieden in Imperative zu kleiden, ist unmöglich. Und so ist in jeder höheren Organtätigkeit ein freies Element vorhanden, das nur in der Form der Befugnis, nicht der Pflicht ausgesprochen werden kann. Dennoch sind alle diese Rechte in Wahrheit nur berechtigende Pflichten. Je höher die Organstellung, je größer der Kreis solcher Rechte ist, desto stärker tritt auch das Verantwortlichkeitsgefühl auf, das den am tiefsten und gewaltigsten ergreift, der unabhängig von allen verdunkelnden Theorien erkannt hat, daß die gewaltige Macht, welche die Staatsordnung in seine Hände gelegt hat, ihm nicht als Privatperson, sondern als führendem Gliede des Ganzen eignet.

## Siebzehntes Kapitel.

## Repräsentation und repräsentative Organe.

1. Unter Repräsentation versteht man das Verhältnis einer Person zu einer oder mehreren anderen, kraft dessen der Wille der ersteren unmittelbar als Wille der letzteren angesehen wird, so daß beide rechtlich als eine Person zu betrachten sind.

Auf den ersten Blick scheint das Repräsentationsverhältnis mit dem Organverhältnis ganz zusammenzufallen. Häufig wird auch in der Sprache der Gesetze und der Wissenschaft bestimmten Organen die Befugnis der Repräsentation des Staates und anderer Körperschaften zugeschrieben, namentlich in deren Beziehungen nach außen. Allein im engeren Sinne wird unter Repräsentation das Verhältnis eines Organes zu den Mitgliedern einer Körperschaft verstanden, demzufolge es innerhalb der Körperschaft den Willen dieser Mitglieder darstellt. Repräsentative Organe sind somit in diesem Sinne sekundäre Organe, Organe eines anderen, primaren Organes. Dieses primare Organ hat, soweit die Zuständigkeit des sekundären Organes reicht, an dessen Willen seinen eigenen Willen und keinen Willen außer diesem. Das primare Organ hat nur so weit unmittelbare Willensäußerungen vorzunehmen, als sie ihm besonders vorbehalten sind. Der regelmässige Fall dieses Vorbehalts bezieht sich auf die Bestellung der sekundären Organe durch Wahl.

Dieser Gedanke der Repräsentation ist ein rein juristischer. Die ihm zugrunde liegenden realen Vorgänge werden vermittelst der hier zur Anwendung kommenden technischen Begriffe nach keiner Richtung hin in ihrer psychologischen und sozialen Eigenart erkannt. Sie bilden nicht Erkenntnis-, sondern Beurteilungsnormen des Gegebenen zu bestimmten rechtlichen Zwecken. Deshalb ist auch das Repräsentativsystem heftigen Angriffen aus-

gesetzt, wird als Lüge und Schein bezeichnet, ein Vorwurf, der nur dann gerechtfertigt ist, wenn man den tiefgehenden Unterschied zwischen der Welt der juristischen Begriffe und den realen Vorgängen gänzlich übersieht. Rousseau, der fortwährend mit juristischen Abstraktionen und Fiktionen arbeitet, hat, um seine bekannte Theorie von der Unmöglichkeit der Repräsentation des Volkes zu begründen, gerade in diesem Punkte den juristischen Standpunkt mit dem psychologischen vertauscht 1).

Anderseits aber gibt es vielleicht keinen Punkt im gesamten Umfange der Staatslehre, wo juristische Vorstellungen so tief aus den allgemeinen Überzeugungen emporgewachsen sind, ohne daßs weite Schichten der Gesellschaft es sich zum Bewußstsein bringen. Das hat denn allerdings jene Verwechslung von rechtlichen und faktischen Vorgängen mit veranlaßt, welche die Beurteilung des repräsentativen Systems so gründlich verwirrt.

Ausgangspunkt ist nämlich auch hier jenes naive Denken, das Handlungen einzelner Mitglieder einer Gruppe dieser selbst und damit allen in ihr zusammengefasten Individuen zuschreibt. Die Tötung, die ein Stammesmitglied begeht, wird auf den Stamm selbst bezogen und damit allen Stammesmitgliedern zugerechnet, von denen jedes von der Blutrache ergriffen werden kann, die sich gegen den einzelnen in seiner Eigenschaft als Repräsentanten aller seiner Genossen kehrt. Nicht nur die Vorstellung des Organverhältnisses, sondern auch die der Repräsentation gehört sicherlich zu dem Inventar ursprünglicher menschlicher Rechtsanschauungen.

Die juristische Konstruktion hat diesen Tatbestand lange verkannt oder doch nicht richtig erkannt. Solange der Rechtsbegriff des Organes nicht gefunden war, suchte man mit privatrechtlichen Analogien, mit den Begriffen der Stellvertretung und des Auftrags sich die einschlägigen Verhältnisse klarzumachen. Die richtige Einsicht hat zwar niemals völlig gemangelt, Klarheit ist in vollem Umfang aber erst in neuester Zeit errungen worden. Lehrreich ist es, die Vorgeschichte der modernen Vorstellungen zu betrachten, was im folgenden in großen Zügen geschehen soll.

2. Zu den am häufigsten gehörten Behauptungen über das Recht der antiken Staaten zählt die, welche ihnen den Gedanken der

<sup>&#</sup>x27;) La volonté ne se représente point: elle est la même, ou elle est autre: il n'y a point de milieu. Contr. soc. III, 15.

Repräsentation gänzlich abspricht 1). Das ist aber nur richtig in Beziehung auf die Tätigkeit der obersten Organe der Republiken, der Volksversammlung und des Rates. Da, wo die Volksgemeinde selbst handeln kann, ist eben das dringende Bedürfnis einer Repräsentation gar nicht vorhanden, und damit mangelt auch das geschichtliche Motiv zu ihrer Entstehung. Selbst in den griechischen Städtebünden, wo an Stelle der Gemeinde eine Bundesversammlung treten muss, hat keine Repräsentation stattgefunden, vielmehr hat jeder stimmberechtigte Bürger des Einzelstaates Stimmrecht in der Ekklesie des Bundes<sup>2</sup>). Wenn aber eine Gesamthaudlung des Volkes der Natur der Sache nach ganz ausgeschlossen ist, da sehen wir in Hellas und Rom für die Beurteilung des in solchem Falle Handelnden den Repräsentationsgedanken deutlich hervortreten. Die zuständigen Handlungen der Magistrate werden unabhängig von jeder juristischen Theorie als Handlungen des Volkes selbst betrachtet, die es berechtigen und

<sup>1)</sup> Rehm, Geschichte, S. 114, will in verschiedenen Ausführungen des Aristoteles (Pol. IV, 1298b. 28 ff. und VI, 1318a. 11 ff. u. 25 ff.) die erste systematische Erörterung der Zweckmässigkeit von Konstitutionalismus und Repräsentativsystem sehen. Doch ist das eine auf dem Hineintragen moderner Rechtsideen in antike rein politische Anschauungen beruhende Täuschung. Wenn Aristoteles für die Demokratie eine auf dem Zensus beruhende Klassenwahl zur Bestellung einer die Behörden einsetzenden Versammlung vorschlägt, so denkt er dabei keineswegs an eine Repräsentation der Wähler, sondern wendet nur das in den griechischen Staaten geübte Prinzip der Behördenwahl auf eine Wahlbehörde an. So große politische Neuerungen wie der Repräsentationsgedanke sind nicht auf literarischem Wege, sondern durch lange historische Arbeit von den Völkern, nicht von einzelnen auf dem Wege der Spekulation gefunden worden. Eine Art Repräsentation hat man auch in den vom Rom der Kaiserzeit eingerichteten Provinziallandtagen sehen wollen. Namentlich in dem Landtag der drei Gallien hat man "eine organisierte Gesamtvertretung" (Mommsen, Röm. Geschichte, V, 2. Aufl. 1885, S. 85) erblickt. Aber auch diese künstlichen Schöpfungen können bei ihren sehr kümmerlichen Befugnissen doch kaum als eine Repräsentation der Nation gegenüber dem Herrscher im späteren Sinne gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. Freeman, History of federal Government, I, 1863, p. 212, 266; Busolt, a. a. O. S. 82 ff., 344, 356 ff., 370; Szanto, a. a. O. S. 189 ff. Diese gegen vereinzelten Widerspruch (M. Dubois. Les ligues achéenne et étolienne, p. 127 ff.) als erwiesen angeschene Tatsache zeigt mehr als jede andere, wie fern den Griechen der parlamentarische Repräsentationsgedanke lag.

verpflichten. Das öffentlich-rechtliche Mandat, das dem Magistrat zuteil wird, berechtigt ihn, alle in seinen Amtskreis fallenden Geschäfte vorzunehmen, und zwar, soweit nicht ein zwingendes Gesetz vorliegt, nach freiem Ermessen<sup>1</sup>). Namentlich nachdem der Gedanke der Verantwortlichkeit der höchsten Magistratur geschwunden war, in der Epoche des Prinzipates, greift auch die klare Überzeugung Platz, der Ulpian Ausdruck gegeben hat, dass der Princeps das ganze Recht des Volkes in sich aufgenommen habe und daher der einzige Repräsentant des populus sei. Dieser Gedanke der absorptiven Repräsentation ist später auch in den mittelalterlichen Gedankenkreis eingedrungen und hat in der Geschichte des modernen Absolutismus keine geringe Rolle gespielt. Nicht minder aber ist die Vorstellung der Repräsentation des Staates nach außen, kraft deren der Repräsentant das Recht hat, den Staat unmittelbar zu verpflichten, in der Epoche des Prinzipates und Kaisertums ganz klar vorhanden. "Imperator foedus percussit; videtur populus Romanus percussisse et continetur indigno foedere. "2) Während es im römischen Privatrecht niemals zum Gedanken der freien Stellvertretung kam, tritt dieser im öffentlichen Rechte, fast könnte man sagen: mit Naturgewalt hervor. So erlangt der Senat auch nach römischer Anschauung nach dem Aufhören der Komitien repräsentative Stellung, wie nicht minder die Munizipalsenate. Zur vollen juristischen Durchbildung allerdings und klaren wissenschaftlichen Erkenntnis ist dieses Verhältnis nicht gediehen. Es war den Bedürfnissen des politischen Lebens entsprungen, die den öffentlich-rechtlichen Tatbeständen vorangehen und sie erzeugen. Interessant aber ist es, zu sehen, wie die Jurisprudenz den neuen Tatbestand feststellt und doch nicht imstande ist, mit ihren hergebrachten Anschauungen ihm gerecht zu werden. Pomponius führt aus8): "deinde quia difficile plebs convenire coepit, populus certe multo difficilius in tanta turba hominum, necessitas ipsa curam reipublicae ad senatum deduxit", und die Institutionen erklären an einer Stelle 1, dass, als es unmöglich wurde, das Volk an einen Ort zum Zwecke der Gesetzgebung zusammenzuberufen, "aequum visum est senatum

<sup>1)</sup> Mommsen, Abrifs, S. 82, Staatsrecht, I, 3. Aufl., S. 76 ff.

<sup>2)</sup> Seneca, Controv. 9, 25; vgl. Mommsen, Staatsrecht, I, S. 234 ff.

<sup>\*)</sup> L. 2 § 9 D. de orig. iur. 1, 2.

<sup>4) § 5</sup> Inst., 1, 2. Vgl. auch Gierke, Genossenschaftsrecht, III, S. 48.

vice populi consuli". Jene necessitas und diese aequitas werden aber in ihrer rechtlichen Eigenart nicht erkannt. Und doch lebt die Idee des fortdauernden höchsten Rechtes des Volkes auch nach dessen Monopolisierung durch den Senat weiter, und aus dem senatus populi Romani der früheren Republik wurde der senatus populusque Romanus der letzten republikanischen und der Kaiserzeit, hinter welcher Formel sich doch die Vorstellung verbergen mußte, daß der Senat nunmehr auch die Bürgergemeinde darstelle 1).

Ganz anders gestalten sich die mittelalterlichen Verhältnisse. Der mittelalterliche Staat ist Flächenstaat, er ist dualistisch geartet gegenüber dem einheitlich gebauten antiken Staate. Sein Volk ist nicht sowohl eine Vereinigung gleichartiger Individuen als vielmehr eine Vielheit von einzelnen und Verbänden. Herrschaftliche Verbände mit einem Grundherrn an der Spitze, Kirchen und Klöster mit ihren Eigenleuten, Gemeinden und genossenschaftliche Verbände anderer Art sind in großem Umfange die unmittelbaren Glieder des Staates, in sich einen großen Teil des dem direkten Verkehr mit der Staatsgewalt entrückten Volkes bergend. Diese Momente schaffen für den Repräsentationsgedanken den breiten sozialen Boden. Das reiche genossenschaftliche Leben gibt den Anstols zu einer theoretischen Erfassung dieses Gedankens, der wissenschaftlich zuerst in der Korporationslehre der Glossatoren und Kanonisten ausgebildet wird?). Unabhängig von jeder Theorie aber treiben die politischen und sozialen Verhältnisse zur Schaffung repräsentierender Organe.

Nur in Form des gegliederten Heeres kann sich anfangs das Volk versammeln, wird aber bald durch das Feudalsystem zum großen Teile aus dem einheitlichen Heeresverbande gedrängt. Im Flächenstaate werden ferner regelmäßige Zusammenkünfte des Volkes zur Unmöglichkeit. Anderseits jedoch fordert der niemals überwundene Dualismus von Fürst und Volk eine Vertretung des letzteren gegenüber dem ersteren. Diese Vertretung entwickelt sich auf verschiedenen Wegen ganz natürlich dahin, daß die meliores terrae, die geistlichen und weltlichen Großen sich als das Volk

<sup>1)</sup> Mommsen, Abriss, S. 340. Über die römische Anschauung der Repräsentation der Körperschaft durch ihre Organe vgl. auch Regelsberger, I, S. 323 und die daselbst N. 2 angeführten Quellenstellen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Gierke, Genossenschaftsr., III, S. 394, 478.

im politischen Sinne konstituieren. Ihr Recht, das in jedem Staate auf eigenartige Weise entsteht, wird von ihnen ursprünglich als individuelle Berechtigung betrachtet, so dass sie niemand vertreten als sich selbst. Allein allmählich gesellt sich diesem Recht dort, wo der herrschaftliche Verband erhalten bleibt, in der allgemeinen Anschauung noch ein Recht der gesetzlichen Vertretung des Verbandes zu. In der Ständeversammlung vertritt der Landes- oder Grundherr auch seine Untergebenen, was, je nachdem der Staatsgedanke klarer oder schwächer ausgeprägt wird. im politischen Denken der einzelnen Völker mehr oder minder scharf zum Ausdruck kommt. Das spiegelt sich auch in der Literatur der Staatslehre des späteren Mittelalters wider, welche die Ständeversammlungen bereits als Repräsentationen des ganzen Volkes auffalst, wie sie auch den Kreationsorganen des Kaisers und Papstes repräsentativen Charakter zuschreibt 1). Eingehende und gründliche Untersuchung über die Begründung und rechtliche Natur des Verhältnisses von Repäsentierten und Repräsentierenden sind aber selbstverständlich nicht vorhanden, weil derartiges erst durch die Mächte des historischen Lebens dem wissenschaftlichen Denken näher gebracht werden musste.

Besondere Rechtsnormen über eine Vertretung in ständischen Versammlungen werden dort notwendig, wo Kommunen oder Körperschaften anderer Art zu vertreten sind. Hier muß durch einen Rechtsakt sowohl die vertretende Person als auch der Umfang und Inhalt ihrer Vertretungsbefugnisse bestimmt werden. Die Entwicklung beginnt bei ihnen überall mit der gebundenen Stellvertretung, die scharf die Personen des Vertretenen und des Vertreters sondert. Diese Art der Vertretung wird als wesensgleich mit der Stellvertretung des Privatrechts gedacht, indem das Institut nur seinem Zwecke, nicht seiner inneren Natur nach aus der Sphäre des Privatrechts herausfällt. Daher haftet der Vertreter auch persönlich mit seinem Vermögen für den Schaden, den er durch Überschreitung seines Auftrags seinen Maudanten zufügt, und kann von ihnen zurückberufen oder seiner Vertretungsbefugnis entsetzt werden.

In den Staaten, wo die Stände nur eine geringe Rolle spielen oder nur zur Beratung einzelner wichtiger Geschäfte zusammen-

<sup>1)</sup> Vgl. Gierke, Genossenschaftsr., III, S. 595 ff.; ders., Althusius, S. 211 ff.

treten, bleibt dieses Verhältnis ungeändert. Einen von Grund aus anderen Charakter nimmt es aber dort an, wo es zu einer normal fungierenden, in die staatliche Organisation eingeordneten und mit ihr innig verknüpften Institution wird, nämlich in England. Dort nicht minder wie in den ständischen Versammlungen des Kontinents bestand anfänglich die gebundene Stellvertretung. Der Gewählte empfing seine Instruktionen von den Wählern und war verpflichtet, ihnen über deren Vollzug Rechenschaft zu geben 1). Im Zeitalter der Tudors aber ändert sich das, und im Laufe des 17. Jahrhunderts beginnt die Erinnerung an den früheren Zustand zu schwinden. In den Urkunden und der Literatur jener Zeit ist nur noch von den Repräsentanten des Volkes die Rede<sup>2</sup>). Die Anschauung, das jeder Engländer im Parlament vertreten und daher sogar durch das Medium seines Vertreters dort persönlich anwesend sei, wird bereits von Sir Thomas Smith unter der Elisabeth klar ausgesprochen<sup>8</sup>). Wie diese den Repräsentationsgedanken so anschaulich darstellende Idee entstanden ist, darüber fehlt bisher jede nähere Untersuchung 4). Zweifellos war es aber die Unmöglichkeit, auf Grund

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. Stubbs, Constitutional history of England, 2. ed. 1878, III, p. 424. Eingehende Untersuchung dieses historisch so wichtigen Punktes ist in der englischen Literatur bisher nicht vorhanden.

<sup>2)</sup> Das Agreement of the People erklärte ausdrücklich: that the Representatives have, and shall be understood to have, the supreme trust in order to preservation of the whole; and that their power extend, without the consent or concurrence of any other person or persons, to etc. Ausgenommen sind nur die oben S. 496 f. erwähnten Punkte. Gardiner, Const. Docum., p. 279.

Romanus efficere potuisset, id omne in comitiis Anglicanis, tanquam in coetu Principem populumque representante, commode transigitur, interesse enim in illo conventu omnes intelligimur, cuiuscumque amplitudinis, status, aut dignitatis, Princepsve aut plebs fuerit; sive per teipsum hoc fiat sive per procuratorem. De republica Anglorum, II, (Elzevirausgabe von 1641, p. 198). Dieses merkwürdige Buch wurde zuerst 1583 — nach dem 1577 erfolgten Tode des Verfassers — gedruckt. Siehe über Smith Pollock, Introduction, p. 54 f.

<sup>4)</sup> Jetzt verdanken wir Hatschek, Engl. Staatsr., I, S. 232 ff., eine eingehende, neue Aufschlüsse bietende Geschichte des Repräsentationsgedankens in England. Von hohem Interesse ist namentlich der quellennäßige Nachweis, dass bereits unter Heinrich V. die Abgeordneten nicht als für eine Kommunität, sondern als für das ganze Reich gewählt angesehen wurden.

von Instruktionen zu gedeihlicher Beratung und Beschlussfassung zu gelangen, die endlich die Instruktionen selbst beseitigte 1). Schon frühe verlangen daher die Könige in ihren Einberufungsschreiben entsprechende Vollmachten der Gewählten, "ita quod pro defectu hujusmodi potestatis negotium infectum non remaneat"?). In jedem Parlament tauchen ferner Fragen auf, welche die Wähler nicht vorhersehen konnten; im Interesse der Wähler selbst ist es häufig gelegen, auf dem Wege des Kompromisses mit den Interessen anderer Zugeständnisse zu erlangen. Die Instruktionen werden daher oft so allgemein, dem Vertreter ein so großes Ermessen gestattend ausgefallen sein, dass ihr Wert bei einem so praktischen Volke wie dem englischen sehr in Frage gestellt wurde. Außerdem aber ist das Parlament ein höchst wichtiges Glied in der Verwaltungsorganisation des Reiches und erledigt bereits unter den Tudors eine Menge von Geschäften, bezüglich welcher eine Instruktion unmöglich oder widersinnig wäre. Das Parlament ist eben nicht nur gesetzgebende und steuerbewilligende Versammlung, sondern auch höchstes Glied der gesamten Verwaltungs- und Gerichtsorganisation, und überdies ordnet es durch feststehende Regeln seine inneren Angelegenheiten. In Beziehung auf diese letzten Punkte ist auch das gewählte Unterhaus stets selbständig gewesen. Da aber der Auftrag der Ausgangspunkt der Vertretung der Kommunen gewesen ist, so bildet sich parallel mit dieser Loslösung der Gewählten von ihren Wählern der Gedanke aus, daß der Wille des Gewählten auch ohne solchen Auftrag fortdauernd den der Wähler darstelle. Waren ursprünglich die Grafschaften, Städte, Burgflecken, dem Volksbewusstsein verständlich, durch die von ihnen entsendeten und instruierten Abgesandten vertreten, so dauern diese Vorstellungen geschichtlich noch fort zu einer Zeit, wo jene dauernde Verbindung zwischen den Kommunen und dem Unterhause nicht mehr existiert. Alle Kommunen sind demnach im Unterhause versammelt. Die Gesamtheit der geistlichen und weltlichen Lords im Verein mit den Kommunen bildet nun das regnum, und somit ist das einzelne Mitglied Teil der Reichsvertretung; sein Wille ist nicht Wille des ihn entsendenden

<sup>1)</sup> Vgl. auch Seidler in Grünhuts Zeitschrift, XXIV, S. 123 ff. Bereits Montesquieu hat (XI, 6) auf die schweren Nachteile spezieller Instruktionen hingewiesen.

<sup>\*)</sup> Anson, The Law and Custom of the Constitution, I, 1886, p. 46; Seidler, l. c.; Stubbs, Select Charters, 7. ed. 1890, p. 481.

Verbandes, sondern ein Willenselement des ganzen Reiches<sup>1</sup>). So wächst in natürlicher Weise aus den gegebenen Verhältnissen die für den modernen Repräsentativstaat grundlegende Ansicht hervor, dass die Mitglieder des Parlamentes die Volksgesamtheit repräsentieren<sup>2</sup>).

Anders, aber zu demselben Resultate führend war der Entwicklungsgang in Frankreich. Während in England die Mitglieder des Oberhauses Virilstimmen hatten, galt in Frankreich auch für clergé und noblesse das Prinzip der Wahl, nicht nur für den dritten Stand<sup>8</sup>). Alle drei traten mit den von ihren

<sup>1)</sup> Das konstatiert Blackstone, I, 2, p. 159, mit den berühmten Worten: "And every member, though chosen by one particular district when elected and returned, serves for the whole realm. For the end of his coming thither is not particular, but general: not barely to advantage his constituents, but the common wealth; to advise his sovereign (as appears from the writ of summons), de communi consilio super negotiis quibusdam arduis et urgentibus, regem, statum, et defensionem regni Angliae et ecclesiae Anglicanae concernentibus". And, therefore, he is not bound to consult with, or take the advice of his constituents upon any particular point, unless he himself thinks it proper or prudent to do so." Als schlagendstes Beispiel dafür, dass diese Anschauung geltendes Recht ist, wird auf die Septennial-Bill von 1716 verwiesen, durch welche das Parlament seine eigene Dauer von drei auf sieben Jahre verlängerte. Das Unterhaus wurde damals nicht aufgelöst, sondern fungierte gemäß dem neuen Gesetze um vier Jahre länger. Vgl. Dicey, p. 42 ff.

<sup>2)</sup> Aus dem repräsentativen Charakter des ganzen Parlamentes folgt auch der des Oberhauses, dessen rechtliche Stellung in dieser Hinsicht aber nicht so klar durchgeführt ist; man denke vor allem an dessen mindere Rechte bezüglich der Geldbewilligungen. Es ist jedoch auch zu erwähnen, dass der Satz von dem rein repräsentativen Charakter der Gewählten noch öfter bestritten wurde. So trat Burke 1774 energisch gegen den Versuch auf, den Unterhausmitgliedern bei der Wahl bindende Versprechungen abzunehmen. (Vgl. May, The Constitutional history of England, I, 1861, p. 444 ff.) Wie Esmein, Droit const., p. 68, n. 2, erwähnt, ist noch 1893 gelegentlich der Homerule-Debatten von der Opposition behauptet worden, die Abgeordneten hätten von ihren Wählern kein Mandat zum Beschlusse einer solchen Massregel erhalten. In den Vereinigten Staaten haben viele Verfassungen der Einzelstaaten den Wählern das Recht zur Instruktionserteilung sogar ausdrücklich gewahrt. Auch Instruktionen der Senatsmitglieder sind vorgekommen. Die amerikanischen Autoritäten haben sich allerdings gegen diese Praxis ausgesprochen. Vgl. darüber Rüttimann, I, 171 ff.

<sup>3)</sup> Die verwickelten Details dieser Verhältnisse siehe bei Esmein, Cours élementaire d'histoire, p. 491 ff. Die Abgeordneten erhielten auch

Wählern erhaltenen Instruktionen, den cahiers, zu den états généraux zusammen, wo die Stände getrennt beraten und beschließen sollten. Da ist es denn vor der letzten Tagung dieser Stände zuerst der König, der sich gegen die zu enge Bindung der Abgeordneten durch die cahiers ausspricht 1), in der königlichen Sitzung vom 23. Juni 1789 gewisse Beschränkungen sogar für nichtig erklärt2) und in Zukunft jedes imperative Mandat untersagen will<sup>8</sup>), damit dadurch nicht die Möglichkeit der Beratung gehemmt sei. Nichtsdestoweniger wurden den Abgeordneten oft ziemlich weitgehende Instruktionen erteilt, und viele von ihnen behaupteten auch, nachdem der Ständereichstag sich in die Nationalversammlung verwandelt hatte, zunächst die fortdauernd bindende Kraft der cahiers. Aber bald zeigt sich die Unmöglichkeit, auf Grund von Instruktionen gedeihlich zu verhandeln. Energisch verteidigt der damals so einflussreiche Sieyès den Gedanken der Unabhängigkeit der Abgeordneten von den Wählern mit dem Hinweis auf die schweren Gebrechen, die aus der fortwährenden Befragung der Wählerschaften durch den Abgeordneten entstehen würden; alle anderen Gründe, die dieser Vorkämpfer des freien Mandates für dessen Anerkennung vorbringt, sind rein doktrinarer Natur, bestimmt, zu rechtfertigen, was praktisch notwendig war4). Die Ideen Rousseaus, die in der Konstituante eine so große Rolle spielen, wirken ebenfalls bestimmend auf die Auffassung der Stellung der Abgeordneten ein. Herrscher im Staate soll der Gemeinwille sein. Der kann aber nicht durch den partikulären Willen der einzelnen bailliages gebildet werden,

von ihren Wählern eine Bezahlung, die oft als schwere Last von den Verpflichteten empfunden wurde und die Sehnsucht nach Einberufung der Reichsstände verminderte; l. c. p. 499.

<sup>1)</sup> Ordonnance vom 24. Januar 1789 über das Wahlreglement, Art. 45: .: les pouvoirs dont les députés seront munis devront être généraux et suffisants pour proposer, remontrer, aviser et consentir, ainsi qu'il est porté aux lettres de convocation. Hélie, Les constitutions de la France, 1880, p. 15.

<sup>2)</sup> Archives parlementaires, I. série, VIII, p. 143, Art. 3.

<sup>3)</sup> l. c. Art. 6: Sa Majesté déclare, que dans les tenues suivantes des États généraux elle ne souffrira pas que les cahiers ou mandats puissent être jamais considérés comme impératifs; ils ne doivent être que de simples instructions confiées à la conscience et à la libre opinion des députés dont on aura fait choix.

<sup>4)</sup> Vgl. Sieyes, Politische Schriften, I, S. 207 ff., 379, 450. Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl. 36

die ihre Abgeordneten instruieren. Vielmehr ist die volonté générale Wille des ganzen Volkes, daher der einzelne Abgeordnete nicht den Willen des Volksteiles, der ihn entsendet, sondern den des ganzen Volkes zu repräsentieren hat. Nur so liess sich die Rousseau'sche Verwerfung der Repräsentativverfassung einigermassen mit der politischen Wirklichkeit versöhnen. steigt sich die Konstituante zu der kühnen, sie gänzlich von den Wählerschaften loslösenden Erklärung, dass sie selbst der Sitz der nationalen Souveränetät sei. Das Gesetz vom 22. Dezember 1789 führt den Repräsentationsgedanken energisch durch 1), schafft sodann endgültig die Instruktionen ab sowie die Rückberufung der Abgeordneten durch die Wähler<sup>2</sup>), und von da ist in die Verfassung vom 3. September 1791 der klare Satz übergegangen dass die Abgeordneten nicht ein besonderes Departement, sondern die ganze Nation repräsentieren und durch keine Instruktion eingeschränkt sein sollen<sup>8</sup>). Diese Bestimmung hat sodann ihren Weg in alle übrigen europäischen Verfassungsurkunden gefunden.

Die gesetzgebenden Versammlungen repräsentieren aber nicht das Volk nach allen Richtungen. In eigentümlicher Weise vermählt sich die Lehre von der Gewaltenteilung mit der der Volkssouveränetät zunächst in den Vereinigten Staaten. Dort bekleidet das Volk mit der gesetzgebenden Gewalt die Legislatur im Einzel-

<sup>1)</sup> Einleitung, Art. 8. "Les représentants nommés à l'Assemblée nationale par les départements ne pourront être regardés comme les représentants d'un département particulier, mais comme les représentants de la totalité des départements, c'est à dire, de la nation entière. Hélie, p. 72. Wohl zu bemerken ist der feine Unterschied zwischen dieser Auffassung und der Blackstones. Dort repräsentiert der einzelne das Königreich, d. h. die Gesamtheit der im Unterhaus vertretenen communitates regni, hier die Nation, d. h. die Summe der Individuen. Noch bis heute ist dieser Gegensatz in der englischen und französischen Lehre vom Parlamente zu finden, obwohl er sich immer mehr verwischt. Praktisch hat er die Bedeutung, dass die englische Anschauung das Wahlrecht an die Gemeinde, die französische an das Individuum anknüpft. Nur aus dieser, nicht aber aus jener ist das allgemeine und gleiche Wahlrecht als letzte logische Konsequenz abzuleiten.

<sup>2)</sup> Sect. I, Art. 34, Hélie, p. 76.

<sup>3)</sup> Titre III, ch. I, sect. 3, Art. 17. "Les représentants nommés dans les départements ne seront pas représentants d'un département particulier, mais de la nation entière, et il ne pourra leur être donné aucun mandat."

staat, den Kongress in der Union. Die vollziehende Gewalt hingegen wird dem Governor oder Präsidenten übertragen, die richterliche den Gerichtshöfen, die daher nicht minder Repräsentanten des Volkes sind als die Mitglieder der Legislatur. In Frankreich wird auch dieser Gedanke rezipiert, indem der König neben der Nationalversammlung ausdrücklich als Repräsentant des Volkes bezeichnet wird 1), was dem allgemeinen Bewulstsein um so verständlicher war, als die Vorstellung der Repräsentation der Nation durch den König selbst den absoluten Herrschern Frankreichs geläufig war. Diese amerikanisch-französische Auffassung der republikanischen Staatshäupter ist für alle republikanischen Verfassungen maßgebend und unter französischem Einfluss auch in dem Text mancher monarchischer Verfassungen zur Definition der Stellung des Fürsten verwendet worden.

3. Über das rechtliche Wesen der auf Grund des neueren Repräsentationsgedankens aufgebauten gesetzgebenden Kollegien bestehen bis in die Gegenwart erhebliche Unklarheiten: ja, eine vollkommen befriedigende Lösung der von ihnen dargebotenen Probleme ist bisher überhaupt nicht vorhanden. Die englische, amerikanische und französische Literatur sieht trotz der Betonung des Gedankens der Repräsentation in dem Wahlakte doch immerhin eine Übertragung von Macht von den Wählern auf den Gewählten<sup>2</sup>), ohne dass sie dieses Verhältnis des freien Mandates irgendwie auf einen streng juristischen Ausdruck zu bringen bestrebt wäre. Diese Unklarheit wirkt auch mit auf gewisse politische Forderungen ein, die das Repräsentativsystem aufheben oder schwächen wollen. Diejenigen, welche mit dem

<sup>1)</sup> Titre III, Art. 2. ".. La constitution française est représentative: les représentants sont le Corps législatif et le Roi."

<sup>2)</sup> Was mit den landläufigen Vorstellungen von der Volkssouveränetät zusammenhängt. Im Staatsrecht der Amerikaner und Franzosen ist immer von der Delegation (to grant, to vest) der Gewalten durch die Nation oder deren indirekten Ausübung durch das Volk die Rede. Doch beginnt in neuester Zeit in Frankreich die deutsche Theorie von der Repräsentation einzudringen. Vgl. Orlando, Du fondement juridique de la représentation politique; Revue du droit public et de la science politique en France et à l'étranger, III, 1895, p. 1 ff., namentlich aber Saripolos, La démocratie et l'élection proportionnelle, II, Paris 1899, p. 98 ff., mit gründlichster Literaturkenntnis, dazu A. Mestre, Le fondement juridique de l'élection proportionnelle dans la démocratie (Extrait de la Revue générale du droit, 1899, p. 15 ff.

politischen Gedanken des Mandates juristisch Ernst machen wollen, verlangen in Erneuerung ständischer Vorstellungen die Einführung des imperativen Mandates, das die Abgeordneten von neuem an die Aufträge der Wähler knüpft und sie aus unmittelbaren zu mittelbaren Organen wandelt. Andere hingegen postulieren die Sanktion der Parlaments- durch Volksschlüsse<sup>1</sup>), also Einführung des fakultativen oder obligatorischen Referendums in größerem oder geringerem Umfange in der Art, wie es in der Schweiz und der Nordamerikanischen Union verwirklicht ist.

Von anderer Seite wiederum ist die Lehre aufgestellt worden, das in Wahrheit nicht, wie die offizielle staatsrechtliche Lehre behauptet, das einheitliche Volk es sei, das im Parlamente zum Worte komme, sondern Abgeordnete der einzelnen Gesellschaftsgruppen, nicht die Vertreter eines einheitlichen Willens, sondern partikulärer Interessen; in Wahrheit sei es eine soziale, nicht eine politische Institution. Nicht das Staats-, sondern das Parteinteresse sei der Leitstern der unausbleiblich die Grundlage alles Parlamentarismus bildenden politischen Parteien<sup>2</sup>).

Diese Auffassung übersieht, dass die Gesellschaft keinen einheitlichen Willen hat und haben kann, ein Parlament hingegen

<sup>1)</sup> Diese Form der Gesetzgebung hatte schon Rousseau trotz seiner Verwerfung des Repräsentationsgedankens für zulässig erklärt: Les députés du peuple ne sont donc ni ne peuvent être ses représentants, ils ne sont que ses commissaires; ils ne peuvent rien conclure définitivement. Toute loi que le peuple en personne n'a pas ratifiée est nulle; ce n'est point une loi. Contr. soc., III, 15.

<sup>2)</sup> Diese Auffassung wurde begründet durch Lorenz Stein, der in seinem Werke über die Geschichte der sozialen Bewegung in Frankreich die moderne Geschichte als einen Kampf der Gesellschaft um den Staat begreifen will. Hierauf hat Gneist in zahlreichen Schriften das Parlament als gesellschaftliche Bildung erfast, die sich in England harmonisch in den Bau des Staates einfügt, in Frankreich aber den Staat beherrscht. Auch andere Juristen haben diesen Gedanken zu verwerten gesucht. So O. Mejer, a. a. O. S. 19, dem Nordamerika und Frankreich sozial konstruierte Staaten sind, der die gewählte Volksvertretung der Sache nach als soziale Interessenvertretung bezeichnet und in ihr eine Vermittlung zwischen Staat und Gesellschaft findet. Endlich hat Rieker, Die rechtliche Natur der modernen Volksvertretung, 1893. diesen Gedanken auf die Spitze getrieben, das Parlament überhaupt nicht als Staatsorgan, sondern als "Ausdruck der verschiedenen in der Gesellschaft wirkenden Kräfte" erklärt und behauptet, dass es das Volk nicht in seiner politischen Einheit, sondern in seiner sozialen Unterschiedenheit, ja Zerrissenheit repräsentiert (S. 59).

seinen Beschlüssen notwendigerweise einen solchen haben Gewiss sind, wenn auch nicht rechtlich, so doch faktisch stets verschiedene, einander entgegengesetzte soziale Gruppen im Parlamente vertreten, allein alle diese Gruppen haben jeder gegebenen Frage gegenüber nur die zweierlei Möglichkeiten der Entscheidung: sie können nur mit Ja oder mit Nein stimmen. Nicht die spezifische Stellung einer Partei zu einer bestimmten Frage kann, den in kontinentalen Staaten seltenen Fall ausgenommen, in welchem diese Partei eine in sich einheitliche Majorität bildet, in der Entscheidung zum Ausdruck gelangen. Vielmehr wird auf Grund von Kompromissen, Anpassungen an augenblickliche Verhältnisse u. dgl. aus den häufig weit voneinander abweichenden Anschauungen verschiedener Gruppen ein möglicherweise auf den mannigfaltigsten Motiven beruhender gemeinsamer, einheitlicher Beschluss hergestellt. Dieser Beschluss ist aber nicht Gesellschaftswille, d. h. nicht addierter Wille der Gesellschaftsgruppen, der in der Regel gar keine Möglichkeit eines Beschlusses ergeben würde, sondern einheitlicher Volkswille. Den legislatorischen Beschluss des Reichstages etwa hinsichtlich des Gesetzes über Erwerbung und Verlust der Bundes- und Staatsangehörigkeit oder das Postgesetz als Äußerung des Gesellschaftswillens zu bezeichnen, ist ganz unzulässig, weil für abweichende Ansichten der einzelnen Gesellschaftsgruppen in diesem einheitlichen Gesetze kein Raum ist. Der Kampf der sozialen Interessen ist also stets in die Vorbereitungsstadien des Entschlusses verlegt; in der Entscheidung selbst stehen sich immer nur die eine Majorität und die eine Minorität gegenüber.

Wenn aber die Zusammensetzung eines Parlamentes auf Grund des Wahlsystems und anderer konkreter Umstände derart ist, dass in ihm das Übergewicht einer mit einer bestimmten sozialen Gruppe zusammenfallenden Partei stattfindet, wenn die Beschlüsse von den Interessen einer rücksichtslosen Klassenherrschaft diktiert sind, so ist selbst solchenfalls die Bezeichnung des also gebildeten Willens als Gesellschaftswillens juristisch nicht zulässig; vielmehr würde alle Möglichkeit rechtlicher Bestimmung der Staatswillensakte verloren gehen, wenn ein solcher Willensakt nicht als der des einheitlichen Volkes in seiner Gestalt als Staatsorgan erkannt werden würde. Es steht nämlich mit dem Volkswillen nicht anders wie mit dem Willen des Monarchen und seiner Behörden, der ein unparteiischer, nur das Gemeininteresse zum

Ausdruck bringender sein soll, aber durchaus nicht immer ist. Allein auch der dem Ideal nicht entsprechende Staatswille bleibt trotzdem Staatswille. Gäbe man in seiner Erfassung statt juristischer sozialer Betrachtungsweise Raum, so wäre es mit dem Staatsrecht überhaupt bald zu Ende, und subjektive Willkür träte an die Stelle der Erkenntnis des Rechtlichen.

Namentlich aber die Betrachtung der repräsentativen Republik lehrt die Unhaltbarkeit der Versuche, das Parlament als Organ der Gesellschaft, nicht des Staates aufzufassen. In Frankreich ist das Parlament das höchste Staatsorgan; durch sein Medium werden erst alle übrigen Organe (Präsident und die von diesem ernannten Beamten und Richter) eingesetzt. Wäre das Parlament nicht Staatsorgan, dann wäre Frankreich kein Staat, sondern eine Anarchie. Im Grunde ist diese Anschauung nichts als eine Folge jener ärmlichen Begriffsjurisprudenz, die nichts als den Typus des absoluten Staates kennt und in diese enge Schablone die ganze Fülle neuerer Staatsbildungen einzwängen will.

Von den beiden möglichen juristischen Auffassungen der Volksvertretung ist die eine heute in der deutschen Literatur gänzlich verlassen. Solange man nämlich in das Wesen der Repräsentation nicht tief genug eingedrungen war, nahm man, wie heute noch vielfach in der außerdeutschen Literatur, eine Delegation des Volkes an die Repräsentanten an, was die weitere Vorstellung mit sich brachte, daß die Substanz der delegierten Rechte dem Volke verbleibe, somit nur deren Ausübung dem Repräsentanten zustehe<sup>1</sup>). Mit dem Verbote der Instruktionen

<sup>1)</sup> Z. B. Rotteck, a. a. O. II, S. 225; Klüber, Oeff. Recht des teutschen Bundes und der Bundesstaaten, 4. Aufl. 1840, S. 392; Zöpfl, II, S. 254; Mohl, Württemb. Staatsrecht, 2. Aufl., I, S. 537, führt aus, dass das Volk seine Rechte an seine Stellvertreter übertragen habe. Er bezeichnet, wie schon früher Rotteck, II, S. 233, die Volksvertretung als Organ des Volkes (S. 535). So auch die sächsische Verfassung vom 4. Sept. 1833 § 78 (die Stände sind das verfassungsmäsige Organ der Gesamtheit der Staatsbürger und Untertanen). Noch bei H. Schulze, Preuss. Staatsrecht, 2. Aufl., I, 1888, S. 563, findet sich eine ähnliche Auffassung. Hier ist aber überall das Volk im sozialen, nicht im juristischen Sinne gemeint, das Volk im Gegensatz zum Herrscher. nicht das durch eine Parlamentsverfassung rechtlich gegliederte Volk. Das Volk als vom Staat geschiedene Persönlichkeit hat, wie Rieker dagegen a. a. O. S. 51 treffend hervorhebt, keine rechtliche Existenz. Die richtige Ansicht hingegen, dass das Volk im Repräsentativstaat selbst

und der Befreiung der Gewählten von jeder Verantwortlichkeit gegenüber den Wählern war aber diese Art der Konstruktion ganz unvereinbar. Die zweite Auffassung hingegen ist die heute in der juristischen Literatur herrschende. Ihr zufolge ist der Parlamentswille unmittelbar Volkswille, aber irgendein durch Vollmacht, Auftrag oder sonst eine juristische Kategorie vermitteltes rechtliches Band zwischen Volk und Parlament besteht nicht, wie immer dieses bestellt werde. Ob Wahl, Ernennung, Innehabung eines bestimmten Amtes usw. den Rechtsgrund der Kammermitgliedschaft bilde, so wird durch den Kreationsakt niemals ein Recht von den Kreierenden auf den Kreierten übertragen, der vielmehr Recht und Pflicht ausschließlich aus der Verfassung schöpft<sup>1</sup>).

So richtig diese Gedankenreihe ist, so bedarf sie doch einer wesentlichen Ergänzung. Wenn der Wille der Kammern, und kein anderer, Volkswille im Rechtssinne ist, so sind die Kammern selbst ausschließlich das staatlich organisierte Volk. In Wahrheit stünde daher einer Handvoll Aktivbürger eine zahllose Menge politisch Rechtloser gegenüber 2). Der berühmte Ausspruch Rousseaus, dass die Engländer nur im Augenblick der Wahl frei seien, um hierauf sofort wieder zu Sklaven zu werden, wäre sodann die treffendste Kritik des modernen Repräsentativstaates.

Es ist aber nicht zu leugnen, dass damit gerade der wichtigste Punkt des ganzen Repräsentativsystems übersehen oder doch mindestens behauptet wird, dass er außerhalb des Rechtsgebietes falle, dass der juristische Formalismus gänzlich außerstande sei, ihn zu begreifen. Damit werden jedoch die großen Umwandlungen im Bau der modernen Staaten, die durch die Änderungen des

unmittelbares Staatsorgan sei, hat zuerst ausgesprochen Gierke, Genossenschaftsrecht, I, S. 829, Schmollers Jahrbuch, 1883, S. 1142, ohne aber zwischen dem Volk und der Volksvertretung irgendein Rechtsverhältnis herzustellen.

<sup>1)</sup> Vgl. Laband, I, S. 272 f.; v. Seydel, Bayr. Staatsrecht, I, S. 350; H. Schulze, Lehrbuch des deutschen Staatsrechts, I, S. 456 ff.

<sup>2)</sup> Diese Vorstellung führt, auf die Spitze getrieben, nicht ohne logische Berechtigung, schliesslich zu der Behauptung, dass die Volksvertretung, namentlich in demokratischen Staaten, eine Art Oligarchie bilde, vgl. Rieker, S. 48. Sie ist aber zugleich ein Beweis dafür, dass diese Art von juristischer Behandlung des Problems schliesslich nur eine Karikatur der Wirklichkeit liefern kann.

Wahlrechtes sich vollzogen haben, die großen Kämpfe, die um die Demokratisierung des Wahlrechtes, um Minoritätenvertretung usw. geführt werden, rechtlich ganz unverständlich. Bei ihnen allen handelt es sich nicht um bloße Teilnahme an dem Wahlakt, sondern um Erringung staatlichen Einflusses durch den Gewählten. Dieses Interesse ist aber nicht nur ein faktisches, sondern ein rechtliches Interesse.

Dass dies der Fall, lehrt die Gleichartigkeit des vorliegenden Problemes mit anderen, die aber überall eine ganz andere Lösung finden. Zwischen dem Monarchen und dem Regenten besteht so wenig ein mittelst der Lehre von der gebundenen Stellvertretung zu erfassendes Rechtsverhältnis wie zwischen dem Volke und seiner Vertretung. Der Stellvertreter des Reichskanzlers ist wegen der von ihm innerhalb seiner Stellvertretungsbefugnisse vollzogenen Akte nicht dem Reichskanzler, sondern dem Bundesrate und Reichstage verantwortlich. Dem Richter, der im Namen des Monarchen Recht spricht, kann der Monarch keinen auf die Rechtsprechung bezuglichen Dienstbefehl erteilen. Nichtsdestoweniger behauptet kein Jurist, dass das Verhältnis vom Monarchen zum Regenten usw. nur politisch sei, gar keinen rechtlichen Niemand hat noch behauptet, dass im Rechtssinne nur der Regent Monarch oder dass der Richter auf dem Gebiete der Rechtsprechung selbst Monarch sei.

4. Die Lösung des Problemes finden wir, wenn wir zunächst die Verhältnisse der unmittelbaren Demokratie in Betracht ziehen. Hier ist das Volk selbst nicht etwa eine vom Staate unterschiedene Persönlichkeit, sondern kollegiales Staatsorgan, und zwar höchstes Staatsorgan. Jeder einzelne hat demnach die Doppeleigenschaft: Teilorgan der Gesamtheit und Untertan. Tritt, wie es z. B. im Kanton Schwyz geschehen ist, an Stelle des Volkes eine Repräsentation, so hat der einzelne damit nicht aufgehört, Staatsorgan, aktives Staatsglied zu sein. Nur wird seine Befugnis reduziert auf Mitwirkung an der Bestellung eines anderen Organes, das verfassungsmässig mit den Rechten ausgertistet ist, die ehedem der Gesamtheit zukamen. Die so gebildete Vertretung ist nunmehr Willensorgan des Volkes geworden. Volk und Volksvertretung bilden demnach juristisch eine Einheit. In beiden Formen, der unmittelbaren und der repräsentativen Demokratie, ist das Volk Staatsorgan; in jener wird aber der Organwille durch das einheitliche Volk in seiner

Gesamtheit, in dieser durch ein besonderes Willensorgan des Volkes gebildet. Genau dasselbe Verhältnis ist aber auch in der konstitutionellen Monarchie vorhanden, wo das Volk nicht grundsätzlich in seiner Stellung als unmittelbares Organ überhaupt, sondern nur durch den viel engeren Umfang seiner Befugnisse und vor allem dadurch, dass nicht ihm, sondern dem Monarchen die Stellung als höchstes Staatsorgan zukommt, sich von dem Volke in der Demokratie unterscheidet. Auch in jener Staatsform aber ist das Volk in seiner Gesamtheit Staatsorgan geworden, das seinen Willen an dem des Parlamentes hat. Volk und Parlament sind daher eine rechtliche Einheit. Das Volk ist durch das Parlament im Rechtssinne organisiert. Jene alte englische Vorstellung, die jeden Engländer persönlich im Parlament anwesend sein lässt und daher auch von den Parlamentsakten annimmt, dass sie durch Erteilung der königlichen Zustimmung im Parlamente selbst allen Engländern unmittelbar bekanntgemacht werden, ist die zutreffendste Veranschaulichung des rechtlichen Grundgedankens der Volksrepräsentation.

Erst von diesem Standpunkte aus wird aber auch der volle rechtliche Sinn des Satzes verständlich, dass das Kammermitglied Vertreter des ganzen Volkes sei. Das heist juristisch nichts anderes, als dass es Glied eines Kollegiums sei, dessen Wille Volkswille ist, dass also sein Wille ausschliesslich als Mitbildner des Volkswillens, nicht als Wille einer Volksgruppe zu betrachten Damit sind Erscheinungen des ständischen Staates, wie Abhängigkeit der Bewilligung von Steuern und Abgaben von der Zustimmung aller einzelnen zu besteuernden Personen oder Verbände, Rückberufung von Abgeordneten durch die Wählerschaften oder Limitierung ihrer Mandate durch diese, zurückgewiesen. Allein keineswegs ist damit parteimässige Vertretung bestimmter Interessen als dem Rechtsgedanken der Volksvertretung widersprechend und demzufolge die Rechtsstellung des Kammermitgliedes zum Volkswillen im Hinblick auf die tatsächlichen Verhältnisse für eine wesenlose Fiktion erklärt. Den Inhalt des Volkswillens wie überhaupt den Inhalt eines legislatorischen Willens zu bestimmen, liegt außerhalb des Rechtes. Das Recht kann ihm relative Schranken setzen, indem es ihn formal umgrenzt, nicht aber, indem es ihn positiv bestimmt. Vielmehr gehört die gesetzgeberische Tätigkeit in das legale Gebiet der Politik. Die abstrakte Norm, das gemeine Beste zu suchen, so sehr sie aus dem

Wesen aller staatlichen Tätigkeit folgt, ist in ihrer Unbestimmtheit nicht imstande, einen festen Massstab für das politische Handeln im Einzelfalle abzugeben. Dass jeder das ihm gut Dünkende für das allgemeine Beste hält, ist ja selbstverständlich - auch der absoluteste Monarch hat seine egoistischsten Handlungen für identisch mit dem allgemeinen Besten gehalten Daher widerspricht Parteiung und Gegensatz mit nichten jener allgemeinen Formel, derzufolge das Kammermitglied das gesamte Volk repräsentiert, so wenig in der unmittelbaren Demokratie der dort über jeden Verdacht der Fiktion erhabene Volkswille je anders als durch Kampf, Sieg oder Kompromiss verschiedener Parteien gebildet wird. Auch beim einzelnen Kammermitglied, wie in der gesamten Kammer, ist der Kampf in das Vorbereitungsstadium des in der Abstimmung erklärten Beschlusses verlegt. Die Abstimmung jedoch produziert einen in sich einheitlichen Willensakt, der rechtlich jeder entscheidenden Willensäußerung eines Mitgliedes irgendeiner kollegialisch gestalteten Behörde völlig gleichwertig ist 1). Kommen doch politische, soziale und konfessionelle Gegensätze auch in solchen Behörden vor und können die Entschlüsse der einzelnen Mitglieder beeinflussen, ohne dass von ihnen deshalb eine Pflichtwidrigkeit begangen wurde, namentlich dann, wenn es sich nicht um Rechts-, sondern um Ermessensfragen handelt 2).

Fassen wir das Erörterte zusammen, so ergibt sich, dass die moderne Volksvertretung im ganzen und ihre Mitglieder als deren

<sup>1)</sup> Radnitzky, Das Wesen der Obstruktionstaktik, Grünhuts Zeitschrift, XXXI, 1904, S. 475 ff., will die Wähler und die Kammermitglieder als Interessenten im Rechtssinne und die parlamentarischen Parteien als Streitgenossenschaften aufgefaßt wissen, die im parlamentarischen Verfahren ihre Interessen vor dem Gesamtparlamente vertreten und in dessen Beschlüssen zur Geltung zu bringen versuchen. Auch diese Lehre sucht politische Vorgänge, die der juristischen Konstruktion spotten, ins Rechtsgebiet zu erheben.

<sup>2)</sup> Ist doch die Zahl der Behörden, in welchen die sozialen Klassen ihre Vertretung finden, im Steigen begriffen. Man denke an die Schiedsgerichte der Arbeiterversicherung, das Reichs- und die Landesversicherungsämter, die Gewerbe- und Kaufmannsgerichte usw. Im alten Reiche hatte man in der konfessionell gemischten Zusammensetzung der Reichsgerichte und der dadurch möglichen itio in partes sogar eine Garantie der Unparteilichkeit der Rechtsprechung erblickt.

Teile den Charakter unmittelbarer sekundärer Organe besitzen. Im Staate mit Repräsentativverfassung ist das Volk als einheitliches Staatselement zugleich aktives Staatsglied, kollegiales Staatsorgan oder, noch genauer ausgedrückt, derjenige Teil des Volkes, dem verfassungsmäßig die Ausübung staatlicher Funktionen in geringerem oder größerem Umfange zukommt. Einen Teil der Funktionen übt es selbst, den anderen durch einen Ausschuß aus, der als Organ des Volkes zugleich Organ des Staates selbst ist. Volksvertretungen sind daher sekundäre Organe, d. h. Organe eines Organs. Das Volk als Einheit hat seinen Organwillen demnach teils an dem nach einer festen Ordnung gewonnenen Willen seiner Mitglieder, teils an dem seines Ausschusses; es ist teils primäres, teils sekundäres Organ.

Als primäres Organ handelt das Volk selbst in dem Wahlakte, durch den es sich Repräsentanten bestellt. Und zwar ist das Volk nicht bloß reines Kreationsorgan, dessen Funktion und Recht mit der Ernennung der Abgeordneten konsumiert ist, wie es die Wahl des Kaisers durch die Kurfürsten war und die des Papstes und der Bischöfe in der Kirche ist, die kein besonderes rechtliches Band zwischen Wählern und Gewählten schafft, sondern diese von jenen ganz loslöst und über sie erhebt. Vielmehr knüpft sie eine dauernde Verbindung zwischen dem Repräsentanten und dem Gesamtvolke, nämlich ein Organverhältnis, das seiner Natur nach nur ein Rechtsverhältnis sein kann. Damit stimmt auch die dauernde und normale politische Abhängigkeit des Gewählten von den Wählern überein, die von der herrschenden Theorie als rechtlich unerheblich gänzlich ignoriert werden Jene juristisch nicht messbaren, aber politisch so wirksamen Mächte der öffentlichen Meinung sorgen dafür, dass, trotzdem der Gewählte seinen Wählern keine Rechenschaft schuldet, er dennoch immer unter ihrer wirksamen Kontrolle steht. Wenn auch eine sichere Gewähr dafür, dass das Willensorgan des Volkes auch politisch den Volkswillen in zutreffender Weise darstelle, nicht vorhanden ist, so bewirken doch die politischen Mächte, neben ihnen aber auch rechtliche Einrichtungen, dass ein von den Volksanschauungen sich gänzlich loslösender Parlamentswille auf die Dauer die Herrschaft nicht zu behaupten vermag. Dauer der Legislaturperiode, Auflösung der gewählten Kammern durch die Regierung, Art und Ausdehnung des Wahlrechtes usw. sind nicht nur politische, sondern auch rechtliche Tatsachen und Mittel, um den Charakter der Volksvertretung als Willensorgan des Volkes zu wahren.

Die rein formalistische Behandlung, welche die staatsrechtliche Doktrin bisher diesen rechtlichen Institutionen zuteil werden liess, vermochte sie weder in ihrem Wesen noch in ihrem Zusammenhang mit der rechtlichen Natur der Volksvertretung zu erfassen. Für die herrschende Lehre schwebt die Volksvertretung gleichsam in der Luft. Gemäss der von ihr vollzogenen gänzlichen Loslösung der Repräsentation von den Repräsentierten müssen alle möglichen Bestimmungen über das Wahlrecht für den Charakter der Volksvertretung ganz gleichwertig sein, weil eben von dem angegebenen Standpunkte aus der Bildungsprozess der Volksvertretung, wie immer er beschaffen sein mag, für deren Wesen ganz gleichgültig ist. Das von der Krone ernannte Mitglied eines Herrenhauses und der aus dem allgemeinen Wahlrecht hervorgehende Abgeordnete sind ihr völlig gleichwertig; beide sind Repräsentanten des gesamten Volkes. Dass in dem letzteren Falle das Volk sich selbst ein Organ bildet, im ersteren es ihm aber von außen angebildet wird, damit also ein tiefgehender, nicht nur politischer, sondern auch rechtlicher Unterschied gesetzt wird, der über die Art der Bestellung des Repräsentanten weit hinausgeht, kann von ihr unmöglich zugegeben werden.

Erst durch die hier vermittelte Erkenntnis der Volksvertretung als eines sekundären Staatsorganes, das mit dem primären. dem Volke, eine Einheit bildet, ist die bisher überall zu vermissende Einsicht in die rechtliche Bedeutung der Art der Bestellung der Kammern gewonnen. Durch sie wird nämlich das Volk selbst als primäres Organ organisiert. Im Staate mit Volksvertretung ist das Volk nicht nur die, eine unterschiedslose Summe darstellende, Gesamtheit der Staatsangehörigen, sondern eine zum Zwecke der Bestellung von Repräsentanten organisierte Einheit. Die verschiedenen Systeme, auf denen die Zusammensetzung der Kammern beruht, sind ebenso viele Arten der Volksorganisation. Das Volk als Staatsorgan hat ein ganz anderes Aussehen da, wo ihm neben gewählten erbliche, von der Krone ernannte oder kraft Gesetzes berufene Vertreter bestellt werden, als da, wo es ausschliesslich durch Wahlen seine Repräsentation bildet. Das Volk als aktiver Bestandteil des Staates ist ein anderes, wenn es auf Grund indirekten statt direkten Wahlrechts, auf Grund eines Klassensystems oder bestimmter Interessengruppen

statt allgemeinen und gleichen Wahlrechts organisiert wird, wenn reine Majoritätswahlen stattfinden oder dem Gedanken der Proportionalvertretung auf die Bildung der Kammern Einfluss eingeräumt ist. Am klarsten tritt das wieder in demokratischen Staaten hervor, wo die ganze Staatsordnung auf dem Willen des Volkes ruht. Wenn die französische staatsrechtliche Theorie das suffrage universel fortdauernd als die Grundlage der Verfassung Frankreichs behauptet, so hat das den treffenden Sinn, dass das in Wahlkreise gegliederte französische Volk sich seine sekundären Organe direkt oder indirekt durch besondere Kreationsorgane angliedert. Daher ist die Wahlorganisation die Grundlage der ganzen staatlichen Organisation in der repräsentativen Demokratie. Noch schärfer zeigt sich die Bedeutung dieser Auffassung in den demokratischen Bundesstaaten. Da ist überall eine aus Repräsentanten der Staaten bestehende Kammer vorhauden. Die landläufige Theorie der Repräsentation kann in dem Staatenhaus (Senat, Ständerat) nichts als eine gewöhnliche Wahlkammer erblicken, da ihre Abgeordneten von den Staaten nicht instruiert werden können 1). Damit wurde aber die bundesstaatliche Natur solcher Staaten ganz unverständlich sein. Die wird erst geklärt durch die Erkenntnis, dass die Staaten als primäre Organe integrierende Bestandteile in dem Bau des Gesamtstaates sind.

Was an der demokratischen Republik gezeigt wurde, gilt aber auch in der konstitutionellen Monarchie. Wenn auch das Volk in dieser eine ganz andere Stellung hat und nur viel schwächere Rechte besitzt, so ist deunoch auch in ihr die Organisation des Volkes zum Zwecke der Bestellung seiner Repräsentanten ein Teil der staatlichen Organisation selbst.

Dieser Lehre könnte entgegengehalten werden, dass da, wo nicht ausnahmsweise allgemeine Landeswahlen stattfinden, wie bei der Wahl des Präsidenten der Vereinigten Staaten von Amerika, ein einheitlicher Volkswillensakt unmöglich sei, da ja das Volk in verschiedene Wahlkreise geteilt ist, im Akte der Wahl daher nur eine Summe einzelner Willensakte von Bruchteilen des Volkes zur Erscheinung kommen kann. Ein staatliches Organ aber, ob als Einzelorgan oder als Kollegium gestaltet, muss einen einheit-

<sup>1)</sup> Die früher erwähnten Fälle der Instruktion amerikanischer Senatsmitglieder durch die sie entsendenden Legislaturen dürften heute, wenn überhaupt, so doch nur ganz ausnahmsweise vorkommen.

lichen Willen haben. Daher wäre anscheinend die Bezeichnung des zur Wahl organisierten Volkes als eines Staatsorganes unrichtig 1). In Wahrheit aber findet in der Wahl, möge sie in noch so vielen Wahlkreisen und wie immer stattfinden, ein einheitlicher Willensakt des Gesamtvolkes statt. Denn nicht nur auf Bestellung eines einzelnen Abgeordneten, sondern auch auf Bestellung der Kammer selbst ist der Wille der einzelnen Wahlverbände und damit der Gesamtheit der Wähler gerichtet. dieser rechtlich wichtigsten Absicht sind sogar alle Wähler einig, welcher Parteistellung auch immer sie angehören. Daher nimmt auch der für einen unterliegenden Kandidaten Stimmende an der Bildung der Kammer teil, und sein Wahlakt ist in dieser Hinsicht von nicht geringerer rechtlicher Bedeutung als der eines für den siegenden Kandidaten Stimmenden. Dasselbe findet aber auch bei Nachwahlen und Teilerneuerung statt, wo der Wille der Wähler auf die verfassungsmässig geforderte Vollständigkeit der Kammer gerichtet ist. Die Gesamtheit der einzelnen Wahlen bildet daher einen Gesamtakt des ganzen zur Wahl organisierten Volke<sup>8</sup>, gerichtet auf die Bestellung der Kammern, mögen die einzelnen Teilakte noch so verschieden gestaltet sein und zeitlich noch so weit auseinanderliegen.

Daher haben die Vorstellungen von Appellation der Regierung an die Wähler, von Entscheidungen der Wähler über prinzipielle Fragen nicht nur einen politischen, sondern auch einen rechtlichen Das Volk äußert gegebenenfalls durch die Wahl eine bestimmte Ansicht, die durch das Medium seines sekundären Organes rechtliche Geltung erhält. In den Staaten der amerikanischen Union werden Totalrevisionen der Verfassungen besonderen Konventionen übertragen. Die Wahlen in die Konventionen finden auf Grund der Wahlparole für oder gegen die Revision statt. Hier äußert das wählende Volk, ohne daß etwa ein imperatives Mandat bestünde, im Wahlakt selbst einen einheitlichen Willen über eine bestimmte Frage. Mit der landläufigen Formel kann man solche Vorgänge juristisch nicht erfassen. lösungsbefugnis der Wahlkammern z. B. bildet eines der wichtigsten Rechte der Regierung in Staaten mit Repräsentativverfassung. Wenn das Staatsrecht, wie es bei der herrschenden Theorie der Fall ist, nicht imstande ist, den darauf bezuglichen Verfassungs-

<sup>1)</sup> Wie ich früher selbst, Gesetz und Verordnung, S. 209, hervorhob.

rechtssätzen eine über die nackte Konstatierung ihres Daseins hinausgehende Bedeutung zuzuerkennen, so fragt es sich, welchen Wert eine derartige, im Grunde doch nur statistische Behandlung wichtiger Probleme für die rechtliche Erkenntnis hat.

Das juristisch Bedeutsamste an der hier vorgetragenen Lehre liegt aber darin, dass erst durch sie eine wichtige Erscheinung in den Staaten mit konstitutioneller Verfassung verständlich wird. Die meisten Staaten dieser Art besitzen für die Wahlkammern das Institut der Integralerneuerung und gewähren der Regierung das Auflösungsrecht. Wenn nun die Legislaturperiode abgelaufen oder die Kammer aufgelöst ist, welchen Charakter hat ein solcher Staat in der Zwischenzeit bis zu den Neuwahlen? Nach der herrschenden Lehre müssten solche konstitutionelle Staaten zugleich intermittierende absolute Staaten sein. Das ist aber keineswegs Wenn der deutsche Reichstag aufgelöst ist oder neu der Fall. gewählt wird, so fehlt in der Zeit vom Schluss der Session bis zu den vollzogenen Neuwahlen dem Reiche keineswegs das Organ des Volkes, vielmehr ist die dauernde gesetzliche Einrichtung der Wahlorganisation vorhanden, die Wahlberechtigten; das Volk als primäres Organ ist stets da, um die ihm zukommende Organtätigkeit auszuüben, was immer für Geschäfte mit der Vorbereitung zur Wahl verknüpft sein mögen. Das Deutsche Reich ist in keinem Augenblicke ein absoluter Staat; das sekundäre Organ des Volkes ist intermittierend, das primäre aber perennierend.

5. Während der Repräsentationsgedanke auf dem Gebiete der Gesetzgebung sich erst mit der Entstehung der Parlamente ausgebildet hat, ist er, wie eingangs dieses Kapitels dargelegt, für die Auffassung der Regierung sehr alten Datums. Durch Vermittlung der Vorstellung, dass das Volk im Staate notwendig Quell aller Gewalten sei, wird der Monarch als Delegatar des Volkes betrachtet, und Streit herrscht nur über den Punkt, ob das ihm übertragene Recht zurückziehbar sei oder nicht. Darum entwickelt sich für die mittelalterliche Staatslehre ganz natürlich der Gedanke, der Fürst sei Repräsentant des Volkes, wobei allerdings zu beachten ist, dass, wie im Altertum, eine klare Erkenntnis der Organqualität des Volkes nicht vorhanden ist, so dass in der Auffassung der Rechtsstellung des Fürsten die Eigenschaften als primären Staatsorgans und als Volksrepräsentanten miteinander vermischt sind.

An diese Lehre knüpft das moderne Naturrecht an, und unter seinem Einflusse bricht sich die Vorstellung Bahn, dass das Volk als Summe der einzelnen noch nicht der Staat sei, dieser vielmehr das verfassungsmälsig organisierte Volk in der Form einer Körperschaft darstelle. Damit wird das Volk nicht vor und über, sondern in den Staat gestellt. In ihm bleibt es aber nach der naturrechtlichen Theorie dauernd die Quelle aller Gewalten, und damit werden alle jene, die Gewalt ausüben, nicht direkt, sondern durch das Medium des sie bestellenden Volkes Organe des Staates. Legislatorisch wird das zuerst in den Vereinigten Staaten, sodann in der ersten Verfassung Frankreichs ausgesprochen. Der Governor oder Präsident wie der König sind Volksrepräsentanten, sie sind sekundäre Staatsorgane. Unter dem Einflusse Rousseaus tritt sogar die Lehre auf, dass das Staatshaupt Beamter des Volkes sei, also mittelbares Staatsorgan, ein Gedanke, der sich schon deshalb nicht durchführen läst, weil das Volk kein Dienstherr ist, der dem Staatshaupt Aufträge erteilen und von seinen Dienstbefehlen dauernd abhängig machen könnte. Daher ist das Staatshaupt auch in also konstruierten Staaten entweder unverantwortlich, oder es verantwortet bloss den Missbrauch der ihm zustehenden Gewalt, untersteht aber, insoweit es sich innerhalb der Schranken der ihm zustehenden Gewalt hält, keiner höheren Gewalt. An diesem Punkte greift nämlich das Dogma der Gewaltenteilung ein, das dem Staatshaupte ebenso Ausübung höchster, unabhängiger Gewalt zuschreibt wie dem Parlamente.

Mit dieser Erkenntnis ergibt sich der Satz: Staatshäupter in der modernen demokratischen Republik sind stets unmittelbare, aber sekundäre Staatsorgane 1). Auch bezüglich ihrer ist das Recht des primären Organes nicht ganz erloschen. Es äußert sich, wie bei der Bestellung der Kammern, durch die Wahl, die von dem Volke entweder selbst oder durch von ihm ernannte Kreationsorgane (Elektoren in Amerika, die vereinigten Kammern in Frankreich und der Schweiz, die in diesem Falle eine außerordentliche Kompetenz ausüben) vollzogen wird.

Monarchen hingegen sind primäre Staatsorgane. Wenn die belgische und rumänische Verfassung nach dem Vorgange der französischen von 1791 den König als Repräsentanten der Nation betrachten, so hat das juristisch gar keine Bedeutung, da das Volk

<sup>1)</sup> Vgl. auch System der subj. öff. Rechte, S. 146 ff. (2. Aufl. S. 154 ff.)

den König weder ernennen noch absetzen noch zur Verantwortung ziehen kann, ihm also jede Möglichkeit genommen ist, sich dem König gegenüber als primäres Organ zu betätigen. Jene Verfassungssätze haben vielmehr nur die Bedeutung, dass durch sie die historische Tatsache der Einsetzung der Dynastie durch Wahl der Kammern ausgesprochen und die Kompetenz der Krone sestgesetzt wurde 1). Auch in der Monarchie, die auf demokratischem Prinzipe errichtet ist, hat daher das Staatshaupt nicht den Charakter eines Volksrepräsentanten 2).

Noch nach einer dritten Richtung hin ist der Repräsentationsgedanke von Bedeutung<sup>8</sup>). Wenn ein Beamter sein Amt unabhängig vom Dienstherrn ausübt, also dessen Dienstbefehlen nicht unterstellt ist, so ist er, soweit diese Unabhängigkeit reicht, Repräsentant des Dienstherrn, nicht mittelbares Organ. Das gilt in erster Linie von den Richtern. Da, wo die Richter einen Dienstherrn überhaupt nicht haben, wie in den Vereinigten Staaten, wo sie entweder durch Volkswahl bestellt oder von der vollziehenden Gewalt ernannt werden, ohne daß dieser irgend ein weiterer Einfluß auf sie zusteht, ist der repräsentative Charakter der Richter klar ausgeprägt. Sie sind in solchen Staaten unmittelbare sekundäre Staatsorgane<sup>4</sup>). Anders in den Staaten, wo die Richter fortdauernd der Dienstgewalt des sie ernennenden Staatsoberhauptes unterworfen sind. Hier sind sie, soweit die Befug-

<sup>1) &</sup>quot;Nachdem die ursprüngliche Delegation geschehen, ist die Gewalt des Königs ebenso unwiderruflich, als entstamme sie einem traditionellen und ursprünglichen Rechte." Vauthier, a. a. O. S. 20. Vgl. auch die zutreffenden Ausführungen von Smend, a. a. O. S. 47 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wohl aber kann in der Monarchie ein sekundäres Organ die Monarchenrechte ausüben, nämlich der Regent, der Repräsentant des verhinderten Monarchen ist. Vgl. oben S. 533 und System der subj. öff. Rechte, S. 145 ff. (2. Aufl. S. 153 ff.).

<sup>\*)</sup> Es ist hier nicht der Ort, alle Repräsentationsverhältnisse eingehend zu erörtern. So beruhen die kaiserlichen Rechte im Reiche auf Repräsentation der verbündeten Regierungen; so ist, wie schon erwähnt, die "Stellvertretung" des Reichskanzlers in Wahrheit Repräsentation. Der Statthalter von Elsass-Lothringen repräsentiert, soweit er landesherrliche Befugnis ausübt, den Kaiser. In Kollegialbehörden repräsentiert der stellvertretende Vorsitzende in der Regel den Präsidenten usw.

<sup>4)</sup> Vgl. System der subj. öff. R., S. 151 (158), N. 1 (2). Dass die Richter im wesentlichen unmittelbare Staatsorgane seien, hat bereits Gierke, Genossenschaftsr., I, S. 829, behauptet.

nisse der Justizverwaltung ihnen gegenüber reichen, mittelbare Organe, in der Rechtsprechung jedoch Repräsentanten des Dienstherrn. Die Rechtsprechung im Namen des Monarchen besagt, dass der Richter als sekundäres Organ des Monarchen handelt, dass sein Wille unmittelbar Monarchenwille sei, wie der Wille des Volksvertreters Volkswille. Mit großartiger Anschaulichkeit haben die Engländer diese juristische Vorstellung zum Ausdruck gebracht, indem sie dem Könige Ubiquität in den Gerichtshöfen zuschreiben, so dass aus dem Munde des Richters der König selbst redeti<sup>1</sup>). In der Stellung des Richters in der Monarchie ist daher eine eigentümliche Kombination von mittelbarer und unmittelbarer sekundärer Organeigenschaft vorhanden. Noch schärfer als bei Berufsrichtern tritt diese letztere Eigenschaft bei Laienrichtern hervor. Mit der fortschreitenden Entwicklung der Laiengerichtsbarkeit (Gewerbegerichte, Schiedsgerichte der Arbeiterversicherung), welche die Auswahl der Richter dem Ermessen der Regierung entzieht, wird es sogar immer schwieriger, die sekundäre Organqualität juristisch festzustellen.

Auch staatliche Verwaltungsbehörden aber sind in neuerer Zeit geschaffen worden, die der Befehlsgewalt vorgesetzter Behörden ganz oder teilweise entrückt sind, so dass auch bei ihnen die Ableitung ihrer Kompetenz aus der Machtstille des höchsten Organes nur mehr den Charakter einer Fiktion hat, und zwar um so mehr, als sie nur zum geringen Teil vom Staatsoberhaupte oder in dessen Auftrag besetzt werden. Die preußischen Provinzialräte, Bezirks- und Kreisausschüsse, die Bezirksräte in Baden, die Kreis- und Bezirksausschüsse in Sachsen, das Reichsversicherungsamt und andere mit staatlichem Imperium ausgertistete Behörden, in denen dem Ehrenbeamtentum ein größerer Spielraum eingeräumt ist, sind in solchem Umfange von jeder übergeordneten Dienstgewalt unabhängig, dass sie kaum mehr unter die hergebrachten Schablonen der Behörden als mittelbarer Organe zu zwängen sind, ja es überhaupt fraglich ist, ob ihre Funktionen als potentiell in der Zuständigkeit des Monarchen liegend gedacht können. Die näheren Erörterungen sind den Ausführungen über die Selbstverwaltung vorbehalten.

6. Was im vorstehenden vom Staate ausgeführt wurde, gilt auch von den öffentlich-rechtlichen Verbänden. Auch sie haben

<sup>1)</sup> Blackstone, I, 7. Blackstone vergleicht die Richter auch mit einem Spiegel, in welchem des Königs Bild erscheint.

repräsentative Organe, wofern nicht die Gesamtheit der Mitglieder, sondern ein von ihnen bestellter Ausschuss Entscheidungsgewalt hat. Das gilt aber nur für Beratung und Beschlußfassung, nicht für die Exekutive. Der eigentümliche Entwicklungsprozess der modernen Demokratie hat das Verbandsrecht nicht so weit ergriffen, dass die Vorstände öffentlich-rechtlicher Körperschaften, so vor allem der Gemeinden, erst durch das Medium der Gesamtheit der Mitglieder als Korporationsorgane gelten. Vielmehr fungieren hier die Gemeindeversammlungen und -vertretungen einfach als Kreationsorgane, die der Körperschaft durch den Wahlakt ein unmittelbares, primäres Organ schaffen. Nur auf die gewählte Vertretung solcher Körperschaften ist der Repräsentationsgedanke analog anzuwenden. Bürgermeister und Stadträte z. B. sind daher primäre, Stadtverordnetenkollegien, Gemeinderäte usw. sekundäre unmittelbare Organe der Gemeinde 1).

<sup>1)</sup> Die Frage nach dem Repräsentationsgedanken in der Organisation der öffentlich-rechtlichen Verbände ist merkwürdigerweise in der Literatur nirgends eingehend untersucht worden. In neueren Gemeindegesetzen findet sich der den entsprechenden Bestimmungen über die Kammermitglieder nachgebildete Satz, dass die Mitglieder der Gemeindevertretungen nicht an Instruktionen oder Aufträge der Wähler gebunden seien, so z. B. Preuss. Städteordnung f. d. östl. Prov. vom 30. Mai 1853 § 35, Landgemeindeordnung f. d. östl. Prov. vom 3. Juli 1891 § 102.

### Achtzehntes Kapitel.

### Die Funktionen des Staates.

#### 1. Geschichte der Funktionenlehre.

Wer die Darstellungen der Theorien von den staatlichen Tätigkeiten überblickt, der gewinnt leicht die Meinung, dass abstrakte Untersuchung des Staates zu der richtigen Erkenntnis Schliesslich seien durch wachsende Erkenntnis geführt habe. die wesentlichen staatlichen Funktionen festgestellt worden. Die Literaturgeschichte des Staatsrechtes weist eine verwirrende Fülle von Einteilungsversuchen auf. Von bleibender Bedeutung ist aber hauptsächlich nur jener geworden, der Gesetzgebung, Vollziehung (Regierung, Verwaltung) und Rechtsprechung als Hauptrichtungen der Staatsgewalt scheidet, bei aller Verschiedenheit der Auffassungen über Wesen und Art des Zusammenhanges dieser Funktionen in der neueren Literatur. Die anderen, ephemeren Einteilungen scheinen demnach durch fortschreitende Einsicht in das wahre Wesen des Staates, welche der allein zutreffenden Ansicht den Sieg verschaffte, beseitigt worden zu sein.

Allein auch hier ergibt sorgfältige Untersuchung, das, wie bei allen ernsthaften politischen und staatsrechtlichen Theorien, den verschiedenen wissenschaftlichen Charakter tragenden Einteilungen stets die jeweilig gegebene geschichtliche Wirklichkeit des Staatslebens zugrunde gelegen hat. Alle Scheidung der staatlichen Funktionen, die von einsichtigen Schriftstellern jemals vorgenommen wurde, hatte stets den konkreten Staat der betreffenden Epoche mit seinen eigentümlichen Einrichtungen im Auge, um aus den an ihm wahrgenommenen Tätigkeiten eine allgemeine Lehre zu abstrahieren. Der Weg, der hierbei von allen eingeschlagen wurde, war folgender. Mehr oder minder klar

ging jeder Schriftsteller von dem System von Staatsorganen oder den sonst irgendwie formell deutlich geschiedenen Befugnissen des obersten Staatsorganes aus, wie sie ihm der Staat seiner Epoche darbot, und suchte diese verschiedenen Organe oder äußeren Formen staatlicher Willensäußerungen auf ihnen zugrunde liegende verschiedene Funktionen zu reduzieren, geleitet von der oft gar nicht zum Bewußtsein kommenden Überzeugung, daß der Scheidung der Organe und Formen ein sachlich begründeter Unterschied als Basis dienen müsse. Auch hier also wird im Historischen das Rationale gesucht, aus dem geschichtlich gegebenen Einzelfall die allgemeine Theorie konstruiert.

Dies hat sich zuerst in klarster Weise in der antiken Staatslehre gezeigt. Die berühmte Lehre des Aristoteles von den drei Stücken der Staatsgewalt 1) beschreibt einfach die typischen Grundzüge der damaligen griechischen Staaten: Rat, Behörden, Volks-Aus den Tätigkeiten, welche diese drei üben, gewinnt er eine Einteilung der Staatsgeschäfte selbst. Die Geschäfte, die er dem βουλευόμενον περί τῶν κοινῶν zuweist, sind nicht etwa innerlich zusammenhängend, sondern entsprechen einfach dem Wirkungskreis, der dem obersten Organe der griechischen Stadtstaaten zukam. Diese mannigfachen Angelegenheiten: Entscheidung tiber Krieg und Frieden, sowie über Bündnisse, Gesetzgebung, Gerichtsbarkeit über schwere Delikte, Wahl der Beamten und Richter, sind die dem obersten, herrschenden Stück des Staates (xύριον) zuständigen. Dadurch aber werden sie selbst in ihrer Gesamtheit die wichtigsten Staatsangelegenheiten. Ebenso sieht Aristoteles die Ämter mit Befehlsgewalt ausgerüstet und sieht deshalb in dieser das vornehmste Kennzeichen der αρχαί, sowie das Richten als Inhalt der Tätigkeit des δικάζον sich sofort dem Betrachter darbietet. Aus den Funktionen daher, welche diese drei Elemente der staatlichen Organisation üben, gewinnt Aristoteles eine Einteilung der Staatsgeschäfte selbst: den getrennten Subjekten sollen getrennte Funktionen entsprechen. Es wird also nicht von den Funktionen auf die Organe, sondern vielmehr umgekehrt von den Organen auf die Funktionen geschlossen.

Die moderne Staatslehre hat in ihren Anfängen nameutlich die absolute Monarchie zu erfassen. Da vermag sie denn keine andere Einteilung der Staatstätigkeiten zu finden als die nach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pol. IV, 1297b, 1298a.

den einzelnen Richtungen der monarchischen Gewalt. Unter Bekämpfung der Aristotelischen Lehre stellt Bodin<sup>1</sup>) statt ihrer die Theorie von den Hoheits- oder Majestätsrechten auf, die er der Reihe nach aufzählt, als Tatsachen, die weiterer Begründung nicht bedürfen. Dass er hierbei die französischen Verhältnisse seiner Zeit vor Augen hatte, ist an anderer Stelle bereits erwähnt worden. Ebenso, dass Hobbes die wesentlich der englischen Staatsordnung entlehnten einzelnen Rechte des Herrschers aus dem Staatszwecke abzuleiten strebt. In schärferer und systematischerer Form versucht das hierauf in Deutschland Pufendorf, der die "partes potentialis summi imperii" als logisch notwendiges Mittel zur Erreichung der staatlichen Zwecke aus der Natur des Staates streng zu deduzieren unternimmt<sup>2</sup>). auch diese Einteilungen, weil sie eben nur scheinbar einen rationalen Charakter tragen, haben etwas durchaus Willkürliches. und es ist dem subjektiven Belieben ganz anheim gestellt, in welche Abteilungen die Äusserungen der höchsten Gewalt zerfällt werden sollen. Völlige Prinzipienlosigkeit jedoch tritt später in der deutschen Literatur auf<sup>8</sup>). Die verworrenen staatsrechtlichen Verhältnisse im Reiche im Vereine mit dem patrimonialen Charakter der Landeshoheit wirken auch auf die Auffassung der Verhältnisse des absoluten Polizeistaates in der Richtung ein, daß in ihm dem Landesherrn eine verwirrende Fülle der verschiedenartigsten Hoheitsrechte zugelegt wird. In diesem Begriffe des Hoheitsrechtes mischt sich der alte reichsrechtliche Begriff der Regalien mit dem theoretischen der Majestätsrechte. Da durchschlagende Unterschiede in dem Wesen dieser Hoheitsrechte nicht gefunden werden können, so werden sie nach den Objekten geschieden, woraus sich eine Unzahl von "Hoheiten" ergibt, von der Kriegshoheit angefangen bis zur Jagd- und Wasserhoheit herab. Diese Hoheiten werden sodann den unfruchtbarsten Ein-

<sup>1)</sup> I, 10 p. 232, 235.

<sup>2)</sup> VII, 4, 2 ff. Er unterscheidet als partes potentiales die potestas legislatoria, poenas sumendi, iudiciaria, belli et pacis idemque foederum feriendorum, ferner das ius magistratus constituendi und tributa indicendi, endlich das examen doctrinarum. Auch Pufendorf hat bei seiner Einteilung die realen Verhältnisse der damaligen Staaten, namentlich des deutschen Territorialstaates seit dem Westfälischen Frieden, vor Augen.

<sup>8)</sup> Vgl. hierüber Dock, Souveränetätsbegriff, S. 62 ff., mit zahlreichen literarischen Nachweisen.

teilungen unterworfen. Da gibt es denn wesentliche und zufällige, allgemeine und besondere, verleihbare und unverleihbare, eingeschränkte und uneingeschränkte, direkte und indirekte, äußere und innere, hohe und niedere, nutzbare und nichtnutzbare Hoheitsrechte<sup>1</sup>). Alle diese heute bis auf wenige Überreste vergessenen Einteilungen haben doch die eine bedeutsame Lehre hinterlassen, daß es ein durchaus unwissenschaftliches Beginnen sei, die Staatsgewalt durch Aufzählung ihres Inhaltes erschöpfend darstellen zu wollen.

Von praktischer Bedeutung ist der Begriff der materiellen Hoheitsrechte heute nur noch insoweit, als in konkreten Fällen die Richtung der Staatsgewalt auf ein bestimmtes Gebiet bezeichnet werden soll. Daher ist er namentlich bei der Lehre von der Verteilung der staatlichen Funktionen unter Bundes- und Gliedstaatsgewalt im Gebrauche, will aber hier keineswegs ein Einteilungsprinzip für die Erkenntnis des Wesens staatlicher Tätigkeiten abgeben, sondern die ganze Staatsgewalt unter dem Gesichtspunkte bestimmter Kompetenzen bezeichnen. Wenn in solchen Fällen oder sonst von Gebiets-, Kriegs-, Justizhoheit usw. die Rede ist, so werden darunter niemals geschiedene Gewalten, sondern getrennte Objekte der einen Staatsgewalt verstanden.

Ein anderes Einteilungsprinzip hat sich an das Behördensystem angelehnt. Der Landesherr zentralisiert zwar die ganze Staatstätigkeit in seiner Person, aber unter ihm bilden sich verschiedene Arten von Behörden für die einzelnen Verwaltungszweige, die demgemäss rein formell, nach dem Unterschiede dieser Behörden, eingeteilt werden. Seit dem 16. Jahrhunderte scheiden sich nach französischem Vorbilde in mehr oder minder scharfer Weise besondere Organe für die auswärtigen Angelegenheiten, die Kriegs-, Kameral-, Justiz- und Polizeisachen. Wo mehrere Geschäfte dieser Verwaltungszweige zusammengefalst werden, findet doch eine Trennung innerhalb der Behörde selbst, durch Errichtung von besonderen Abteilungen oder durch Scheidung in der einen oder anderen Instanz, statt. Da entsteht denn die Lehre von den fünf großen Gebieten der Verwaltung, die in erster Linie auf den Arten der Behörden, nicht auf einer materiellen Verschiedenheit der Gebiete selbst beruht. Daher ist eine begriff-

¹) Vgl. die Zusammenstellung dieser Einteilungen bei Klüber, § 99, Note c. Einen neuen Rückfall in diese alte Lehre bieten die Theorien von Seidler und Rosenberg dar, vgl. oben S. 476.

liche Scheidung auf Grund dieser Einteilung sehr schwierig, in manchen Fällen geradezu unmöglich. Bei dem inneren Zusammenhange aller Verwaltungstätigkeit wird es stets Angelegenheiten geben, die mit gleichem Rechte dem einen oder dem anderen Verwaltungszweige zugewiesen werden können.

Gegen Ende des vorigen Jahrhunderts verbindet sich diese Einteilung der Verwaltungsgebiete mit der alten Lehre von den Regalien und der neuen französischen Doktrin von den Staatsgewalten zu einem wunderlichen Gemisch, das übrigens ganz der Zeit des Übergangs der alten Territorien in moderne Staaten angemessen ist. So finden wir bei Höpfner neben der gesetzgebenden und vollziehenden Gewalt unter anderem die Staatswirtschaft und die Polizeigewalt als Majestätsrechte angeführt 1), bei Schlözer neben potestas legislativa und executiva eine potestas cameralis<sup>2</sup>). Gönner stellt den anordnenden und richterlichen Gewalten eine ganze Zahl weitere, darunter eine Polizei-, vollziehende, Straf-, Militär-, Finanzgewalt usw., an die Seite<sup>8</sup>). Leist sucht die einzelnen Verwaltungszweige als "besondere Regierungsrechte" gegenüber der als "allgemeine Regierungsrechte" bezeichneten legislativen und exekutiven Gewalt der französischen Theorien für die Klassifikation der staatlichen Funktionen zu verwenden 4), was lange noch Nachfolge findet 5).

Auch der Gegensatz von Justiz und Verwaltung, wie er sich in Deutschland gestaltet hat, ist in erster Linie auf einen Gegensatz der Behörden und ihrer Stellung zum Landesherrn, nicht auf begriffliche Trennung zurückzuführen. Dem Mittelalter war dieser Gegensatz unbekannt geblieben, wie denn auch die kirchliche Vorstellung der iurisdictio alle Amtsgewalt, nicht nur die

<sup>1)</sup> A. a. O. S. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) A. a. O. S. 100 f.

<sup>3)</sup> Staatsrecht, S. 422 ff.

<sup>4)</sup> Lehrbuch des teutschen Staatsrechts, 2. Aufl. S. 303, 360 ff. Die besonderen Regierungsrechte umfassen außer dem Rechte der Ämtererichtung und -besetzung bürgerliche Justiz- und Kriminalgewalt, Polizei-, Finanz- und Militärgewalt

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Später werden auch die pouvoirs der französischen Theorie als formelle Hoheitsrechte den aus der Mischung von Regalien und Verwaltungszweigen gebildeten materiellen Hoheitsrechten gegenübergestellt. Vgl. die überaus konfusen Ausführungen von Zöpfl (bei dem noch überdies die Lehre von den iura maiestatica eingreift), I, S. 761 ff., ferner H. A. Zachariae, I, S. 70 ff.

Gerichtsgewalt im engeren Sinne umfasst. Im Reiche kommt es ebenfalls niemals zu einer prinzipiellen Scheidung von Justiz und Verwaltung; der Reichshofrat ist sowohl Gerichts- als Verwaltungsbehörde in unserem Sinne. Hingegen treten in den Territorien neben den landesherrlichen Gerichten mit der seit dem 16. Jahrhundert immer stärker ausgeprägten Konzentrierung der Fürstengewalt und der damit an Intensität zunehmenden Verwaltungstätigkeit entweder neue Behörden auf, oder die neue Verwaltungstätigkeit wird mit den bestehenden Gerichten vereinigt. Die Trennung der Justiz von der Verwaltung ist später entweder Fixierung oder Wiederherstellung der vormals vorhanden gewesenen Selbständigkeit der ordentlichen Gerichte. Ein durchschlagendes materielles Kennzeichen jedoch, das Justiz von Verwaltung scheidet, gibt es nicht und kann es nicht geben, daher sich auch heute noch alle Theoretiker mit dem Satze begnügen, dass dieser Gegensatz sich historisch herausgebildet habe und der Justiz das zuzuweisen sei, was auf Grund der geschichtlichen Entwicklung als Justizsache gelte. Die neuere Entwicklung der Verwaltungsgerichtsbarkeit sowie die tiefere theoretische Untersuchung des Wesens der Rechtsprechung und Verwaltung lassen Justiz und Verwaltung im herkömmlichen Sinne immer mehr als rein formale, an die äußere Erscheinung der sie versehenden Behörden anknupfende Kategorien erscheinen, welche die Verschiedenheiten der in ihnen zum Ausdruck gelangenden staatlichen Funktionen nicht zu erklären vermögen.

Aber auch die folgenreichste und wissenschaftlich bedeutsamste Unterscheidung der Staatsfunktionen ist der Erkenntnis gegensätzlicher Stellung bestimmter Glieder des Staates entsprungen<sup>1</sup>). Wie der Gegensatz von Fürst und Volk, der Dualismus des mittelalterlichen Staates überhaupt in bedeutsamster Weise auf den Bau des modernen Staates eingewirkt hat, so auch besonders in diesem Punkte. Der Versuch, Fürst und Volk zu innerer Einheit zusammenzufassen, kann nur dahin führen, einem von beiden die höchste, dem andern die untergeordnete Stellung zuzusprechen. Steht dem Volke die höchste Gewalt zu, so kann es sie nur durch Majoritätsschlüsse äußern, deren Inhalt die

<sup>1)</sup> Zur Geschichte der Lehre von der Gewaltenteilung vgl. Saint Girons, Essai sur la séparation des pouvoirs, Paris 1881, p. 3 ff.; Jellinek, Gesetz und Verordn., S. 56 ff.; D'Eichthal, p. 98 ff.; Esmein, Droit const., p. 300 ff.

Gesetze sind. Dies behauptet die auf das Mittelalter so mächtig wirkende aristotelische Theorie von dem Verhältnis des Rates zu den Behörden, sowie die romanistische Lehre von dem ursprünglichen Gesetzgebungsrecht des Volkes, die zur Zeit emporblühender Ständemacht der Staatslehre des Mittelalters die juristische Formel für das Verhältnis von populus und rex darbieten. Von den Vertretern der Volksrechte wird daher die Superiorität der Gesetze über den König energisch betont. Den Gesetzen gegenüber nimmt aber der Fürst die Stellung eines mit der Ausführung Beauftragten So scheidet mit voller Schärfe bereits Marsilius von Padua zu Beginn des 14. Jahrhunderts Gesetzgebung und Vollziehung, die dem Unterschied von Volk und Fürst parallel laufen 1). Die volksrechtlichen Theorien der Folgezeit bewegen sich in demselben Gedankenkreise. So tritt bei den Monarchomachen der König als minister, custos, exsecutor legum hervor<sup>2</sup>). Knüpfen diese Schriftsteller an ständische Einrichtungen an, so ist es die unter den Tudors bereits voll ausgebildete Parlamentsverfassung, die unter der Elisabeth Hooker zuerst die Stellung des Gesetzgebers als die dem Könige übergeordnete auffassen lässt<sup>8</sup>). Zu einer klaren Unterscheidung aber drängten die Verhältnisse in der Zeit des Commonwealth, wo die Stellung des Protektors und des Parlaments vermöge der völligen Umwälzung der Verfassung, die nicht mehr auf den Überlieferungen des gemeinen Rechts beruhte, ausdrücklich geregelt werden musste, was in den Formeln des Instrument of Government geschehen ist<sup>4</sup>). Ebenso war aber nach der Revolution von 1688 die Stellung des Königs gemäß den realen Machtverhältnissen sowohl als durch die feste

<sup>1)</sup> Defensor pacis I, 12, 13, ferner im 15. Jahrhundert Nicolaus v. Cues, De concordantia catholica, praef. I und II, 14. Vgl. über beide Rehm, Geschichte, S. 187 f., der richtig hervorhebt, dass von ihnen der Unterschied der Organe, nicht der der Funktionen zugrunde gelegt werde.

<sup>2)</sup> Vgl. Jellinek, Gesetz u. Verordnung, S. 58 f.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) The Laws of Ecclesiastical Polity I, 10. Edition Morley London 1888, p. 96 ff. Vgl. auch Jellinek, Gesetz u. Verordnung, S. 48 f.

<sup>4)</sup> I. That the supreme legislative authority in the Commonwealth of England . . . . shall be and reside in one person, and the people assembled in Parliament . . . .

II. That the exercise of the chief magistracy and the administration of the government . . . . shall be in the Lord Protector . . . . . Gardiner, Const. Docum. p. 314.

Umgrenzung bestimmter königlicher Befugnisse durch die Bill of Rights eine andere geworden, als es die der nunmehr definitiv vertriebenen Dynastie der Stuarts gewesen war. Dem Tatbestand der neuen Staatsordnung hat Locke Ausdruck gegeben, indem er die herrschende legislative Gewalt von der ihr untergeordneten exekutiven unterschied und neben beide die föderative Gewalt und die Prärogative stellte.

So bedeutsam die Locke'sche Theorie für die demokratische Staatslehre der Folgezeit geworden ist, namentlich durch ihren Einflus auf die amerikanischen Verfassungsgesetze, so bricht sie doch keineswegs mit den alten einheimischen Anschauungen von der Stellung des Königs, um sich ganz auf den Boden der Theorie von der Volkssouveränetät zu stellen. Jene vier Funktionen reduzieren sich nämlich auf zwei Organe, da dem König nicht nur die Exekutive, sondern auch die föderative Gewalt und die Prärogative gehören sollen. Aber auch an der Gesetzgebung soll ihm ein positiver Anteil zustehen, ganz in der Weise, wie er sowohl im königlichen England als auch zur Zeit des Commonwealth dem Staatsoberhaupte zu eigen war. Die Prärogative aber, ein dem englischen Rechte eigentümlicher Begriff, ist die ganze dem Könige nach Abzug der parlamentarischen Beschränkungen verbliebene, nach freiem Ermessen im Interesse des Gemeinwohles auszuübende Gewalt<sup>1</sup>). Es besitzt demnach auch nach Locke der König alle iura maiestatica, wie sie die Theorie seit Bodin und Hobbes aufzuzählen pflegte, bei aller Bindung durch das Gesetz, bei aller Unterordnung unter das Gesetz ist er dennoch auch nach Locke als das höchste Organ des Staates, als Souveran zu bezeichnen.

So hat denn, trotz Anlehnung an die Ansichten früherer Autoren<sup>2</sup>), doch erst Montesquieu den entscheidenden Schritt

<sup>1)</sup> Locke, II, 14, § 159 ff. Bezeichnend namentlich folgende Stelle: "many things there are which law can by no means provide for; and those must necessarily be left to the discretion of him that has the executive power in his hands, to be ordered by him as the public good and advantage shall require", § 159. Zur Prärogative rechnet Locke auch ganz nach altenglischer Anschauung das Recht, Zeit, Ort und Dauer der Parlamente zu bestimmen, § 167.

<sup>2)</sup> Neue Daten über die Entstehung der Lehre von der Gewaltenteilung in England und deren Zusammenhang mit der antiken Theorie der gemischten Staatsform bei Hatschek, Engl. St.R., S. 19 ff.

getan 1), indem er nicht nur, wie bisher oft geschehen war, objektive Staatsfunktionen gemäs den bestehenden Einrichtungen unterschied, sondern auch diese unter voneinander getrennte Organe verteilt wissen wollte. Es gibt drei Arten von Gewalten in jedem Staate: die gesetzgebende, vollziehende und richterliche Gewalt. Die vollziehende Gewalt tritt bei Montesquieu mit einer Wandlung dessen hervor, was Locke die föderative Gewalt genannt hatte, also die nach außen gekehrte Tätigkeit des Staates<sup>2</sup>). Ein klarer Einblick in das Wesen der damals bereits hochentwickelten Verwaltung ist bei ihm nicht zu finden, daher auch die ganze Verwaltung bei ihm in der Ausführung der Gesetze aufgeht. Vor solcher Einseitigkeit waren die Engländer durch ihre Vorstellung von der Prärogative geschützt, die, neben der Exekutive stehend, den ganzen Umfang der königlichen Administrationsbefugnisse umschließt. Aus der Betrachtung der damals noch herrschenden offiziellen Vorstellungen von der englischen Verfassung kommt er ferner zu der Überzeugung, dass den seines Erachtens in ihren Funktionen gänzlich voneinander geschiedenen Organen auch innerlich geschiedene Gewalten des

<sup>1)</sup> Das muss energisch hervorgehoben werden gegen die Mode, Montesquieu blos als Nachbeter fremder Ansichten zu bezeichnen. Weder Locke noch Bolingbroke (vgl. über dessen Lehre G. Koch, a. a. O. I, 1892, S. 145 ff.) noch Swift, den Jannsen, Montesquieus Theorie von der Dreiteilung der Gewalten im Staate auf ihre Quelle zurückgeführt, 1878, als den wahren Urheber dieser Lehre nachweisen will, haben alle Elemente der Gewaltenteilung in derselben Weise aufgefasst wie der Verfasser des esprit des lois. Auch mit dem bekannten Vorwurf, Montesquieu habe das wirkliche England nicht gekannt, muss man immerhin etwas vorsichtiger sein, da er gar nicht beansprucht, dieses wirkliche England seiner Lehre zugrunde zu legen. "Ce n'est point à moi à examiner si les Anglais jouissent actuellement de cette liberté, ou non. Il me suffit de dire qu'elle est établie par leurs lois. et je n'en cherche pas davantage," so heisst es in einer kaum beachteten Stelle des berühmten 6. Kapitels des XI. Buches. Deutlicher konnte Montesquieu wohl kaum sagen, dass nicht das reale England schlechthin, sondern ein von ihm auf Grund bestimmter Daten konstruiertes England das Prototyp des Staates sei, der die politische Freiheit verwirkliche.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zuerst nennt er sie (XI, 6) "la puissance exécutrice des choses qui dépendent du droit des gens", hierauf zählt er als ihren Inhalt auf das Recht über Krieg und Frieden, das Gesandtschaftsrecht, Herstellung der Sicherheit, Vorbeugung von Invasionen, und nennt sie: "simplement la puissance exécutrice de l'État".

Staates entsprechen, denn bei aller Berthrung, die er zwischen den Trägeru der Gewalten statuiert, bleiben die Funktionen der einzelnen Gewalten für ihn streng geschieden. Der Chef der vollziehenden Gewalt übt die faculté d'empêcher, nicht die faculté de statuer aus, wenn er sein Veto gegen ein Gesetz einlegt, hat also keinen positiven Anteil an der Gesetzgebung. Die gesetzgebende Gewalt kann zwar nicht der vollziehenden Einhalt tun, wohl aber steht ihr die Prüfung der Art und Weise zu, in der diese die Gesetze ausführt<sup>1</sup>). Die einzige Ausnahme macht Montesquieu für die Gerichtsbarkeit des Oberhauses. Da es ihm unbekannt ist, dass das Haus der Lords der höchste Gerichtshof Englands ist, so führt er für die ihm bekannten Fälle der Rechtsprechung dieses Tribunals Zweckmäsigkeitsgründe an, um diese Abweichung von dem sonst konsequent sestgehaltenen Prinzip zu rechtsertigen.

Prüft man die Lehre Montesquieus unter dem Gesichtspunkte der Funktionentheorie, so ergibt sich, daß er gleich allen seinen Vorgängern aus der Verschiedenheit der Subjekte den Rückschluß auf eine Verschiedenheit der von diesen versehenen objektiven Tätigkeiten gemacht hat. Der bedeutende Unterschied aber zwischen ihm und all seinen Vorgängern besteht darin, daß in seinem Idealbilde des Staates der subjektive und der objektive Unterschied sich durchweg decken sollen, während von Aristoteles bis auf Montesquieu zwar auf den Unterschied der Subjekte die Erkenntnis objektiver Unterschiede gegründet, jedoch nicht der geringste Anstoß daran genommen wird, daß dieselben Personen an der Ausübung mehrerer oder aller Funktionen beteiligt sind. Dieselben Personen können nach Aristoteles im Rat, in der Regierung, im Gericht sitzen, während bei Locke der Monarch an allen Staatstätigkeiten teilnimmt.

<sup>1)</sup> Darin liegen aber zweifellos Abweichungen von dem Prinzip der Gewaltenteilung. Die Ausübung des Vetos ist ihrer Natur nach kein Akt der Vollziehung, sondern bedeutet, auch in der Weise, wie sie Montesquie u sich denkt, einen Anteil an dem Prozess der Gesetzgebung, wie ja auch eine gegen die Beschlüsse der anderen stimmende Kammer Gesetzgebung übt. Das erkennt Montesquieu selbst an, wenn er von dem Veto des Oberhauses bei Geldbewilligungen sagt, dass es "n'ait de part à la législation que par sa faculté d'empêcher". Ebenso ist die Kontrolle der Regierung nicht Gesetzgebungsakt. So nimmt denn jede Gewalt von der anderen das Mittel, um das Gleichgewicht zwischen ihnen zu erhalten.

Aus dieser seiner Auffassung mußte sich aber für Montesquieu ergeben, daß in der nichtenglischen Welt stets mehrere Gewalten in einem Subjekte vereinigt sind. Nur im Idealstaate decken sich die Gewalten subjektiv und objektiv. In allen anderen Staaten hätte er den Gegensatz von materiellen (objektiven) und formellen (subjektiven) Funktionen feststellen müssen. Er spricht ausdrücklich von Staaten, in welchen zwei oder alle Gewalten in einer Hand vereinigt sind; sie bleiben demnach in ihrem Wesen auch dann getrennt, wenn diese Trennung nach Subjekten nicht sichtbar wird 1). Er verfolgt jedoch diesen Gedankengang nicht weiter, wie denn auch bei ihm nur ein dürftiger Ansatz zu einer Untersuchung darüber vorhanden ist, was denn Gegenstand der Gesetzgebung, Vollziehung und Rechtsprechung sei.

Spätere Lehren haben die Einteilung Montesquieus zu verbessern, allein keine völlig neue an ihre Stelle zu setzen gesucht. Jenes Gleichgewicht der Gewalten, von dem Montesquien die Erhaltung der Freiheit erhoffte, erscheint anderen entweder als den Staatsprinzipien widersprechend oder als unrealisierbar. Die Volkssouveränetätslehre Rousseaus ruht auf dem Gedanken der Gewaltenvereinigung im Volke, unterscheidet aber die unvertretbare Gesetzgebung von der Regierung, die einem corps intermédiaire zwischen Volk und Individuum anvertraut werden kann und die sich zum Volkswillen wie die Kraft zum Willen verhält, daher ihm strikt untergeordnet ist?). Unter Einwirkung Rousseaus hat die französische Revolution die Montesquieusche Lehre mit der bedeutsamen Modifikation angenommen, dass die gesetzgebende Gewalt die höchste sei. Clermont-Tonnère und ihm folgend Benjamin Constant haben sodann ein pouvoir royal oder pouvoir neutre konstruiert 3). königliche Gewalt ist nach dem Vorbilde der englischen Prärogative gebildet 4) und soll dazu dienen, dem Könige im parlamentarisch regierten Staate überhaupt theoretische Existenzberechtigung zu verschaffen, da in diesem die vollziehende Gewalt dem Ministerium zusteht, nach der Dreiteilung Montesquieus daher für den König gar nichts übrig bliebe. In Deutschland hat man die drei Gewalten zu formellen Hoheitsrechten umzubilden und ihnen ein

<sup>1)</sup> So XI, 12, 14, 16—20.

<sup>2)</sup> Contr. soc. II, 2, III, 1.

<sup>3)</sup> Constant, Cours de politique const. I, p. 18 ff.

<sup>4)</sup> Constant, I, p. 180 ff.

oder das andere von den alten Majestätsrechten als selbständige Gewalt an die Seite zu setzen gesucht oder sie als Unterabteilungen der vollziehenden Gewalt der Funktionenlehre eingegliedert. Zum Unterschiede von den französischen Lehren, die praktischpolitischen Bedürfnissen entsprangen, sind die erwähnten deutschen Versuche rein literarischer Art. Nur in der allgemeinen Ablehnung des Prinzipes der Gewaltenteilung, die nach Bundesrecht geboten war, haben auch diese Theorien eine praktische Spitze gehabt.

### II. Einteilung der Staatsfunktionen.

Ein so kompliziertes Gebilde wie der Staat kann unter den verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet und daher gemäs allen Erscheinungen, die er darbietet, den verschiedensten Einteilungen unterworfen werden<sup>1</sup>). So auch seine Funktionen. Dieser weite Spielraum wird aber bedeutend eingeengt, wenn man mit diesen Einteilungen den praktischen Zweck verfolgt, den Bau des Staates sowohl, als auch das Wesen seiner Rechtsordnung gründlich zu verstehen. 'Nur solche Einteilungen haben Wert, die in das Innere der Staatstätigkeit dringen und nicht am Äußeren haften bleiben. Streng logische Vollendung wird aber keine Einteilung bieten können, weil es sich um Begreifen des Lebens, nicht toten Stoffes handelt und alles Lebendige, aufs Praktische gerichtet, der Logik häufig entbehrt. Nur tote Scholastik wird sie überall fordern und vergebens suchen.

Keine Einteilung der Staatsfunktionen ist die Zerfällung ihres Umfanges in verschiedene Verwaltungsgebiete. Die Scheidung der fünf großen Verwaltungszweige der auswärtigen, Kriegs-, Finanz-, Justiz- und inneren Angelegenheiten bezeichnet die Aufgaben, die der Staat sich gestellt hat, nicht aber besondere Tätigkeiten. Unter der Nachwirkung der naturrechtlich-absolutistischen Theorie, daß es sich um Rechte des Herrschers, nicht um Objekte staatlichen Tuns handle, hat sich die Anschauung

<sup>1)</sup> Daher auch die Klagen Haenels, Staatsrecht, I, S. 119, N. 1 von "der vollkommenen, Praxis und Wissenschaft beherrschenden Zuchtlosigkeit und Willkür in den Begriffsbestimmungen und in der Terminologie aller Haupterscheinungen des Staatslebens". Sie wird nicht nur für den Staat, sondern für die Welt des Geistes so lange zutreffen, als nicht ein geistiger Druck sondergleichen die Menschen zur widerspruchslosen Annahme alleinseligmachender Begriffe zu zwingen imstande ist.

von den "materiellen Hoheitsrechten" bis in die Gegenwart erhalten, trotzdem die neuere Verwaltungsrechtswissenschaft sie mit Recht überwunden hat. Verwaltungszweige sind nicht selbständige Funktionen. Die Tätigkeit des Staates in Ausübung der Gewerbepolizei, des Schulzwangs, des Finanzzwangs, des militärischen Dienstzwangs usw. ist wesenseins, ebenso die Voraussetzungen und Schranken seiner Tat auf diesen Gebieten. Sie bezeichnen daher die Objekte der Verwaltung, nicht die Verwaltung selbst<sup>1</sup>).

1. Die erste echte Einteilung ist die im Gewande der Lehre von der Gewaltenteilung zum Bewußtsein gekommene. Wenn auch die Vorstellung einer Spaltung der Staatsgewalt selbst von der deutschen Wissenschaft verworfen wurde, so hat doch die neuere Staatsrechtslehre unter dem Einflusse der französischen Theorie die Dreiteilung der staatlichen Funktionen akzeptiert, die sich aber in wichtigen Punkten wesentlich anders darstellen, als Montesquieu und seine Nachfolger sie formuliert hatten.

Vor allem verwirft die deutsche Theorie den Doktrinarismus, der, nicht einmal bei Montesquieu in dieser Schärfe ausgebildet, die ausschließliche Zuteilung von Funktionen der einen Gattung an Organe verlangt, die streng von den mit der Ausübung einer anderen Funktion betrauten zu scheiden sind. In erster Linie läßt sich die Stellung der deutschen Monarchen, die keineswegs bloß die Exekutivgewalt repräsentieren, durchaus nicht in die ältere französische Schablone pressen. Ferner aber ist es unmöglich, bei dem inneren Zusammenhang alles staatlichen Lebens eine durchgreifende Darstellung der Funktionen in den entsprechenden Organen vorzunehmen.

<sup>1)</sup> Haenel, Studien, II, S. 180 ff., und Staatsr., I, S. 127 ff., verwendet die alte Kategorie der materiellen Hoheitsrechte zur Bestimmung des Begriffes der Verwaltung. Verwaltung ist ihm die gesamte Staatstätigkeit in ihrer Richtung auf die staatlichen Aufgaben. Dieser jeder Begrenzung entbehrende Begriff gewährt aber keine erspriessliche Einsicht in das Wesen der Staatstätigkeit. Da auch die ganze Rechtspflege nach dieser Anschauung Teil der Verwaltung ist, so kommt Haenel unter anderem zu einem die Verwaltung des Privatrechts umfassenden Verwaltungsgebiet, als dessen Teil die Privatrechtsgesetzgebung erscheint (Staatsr., I, S. 171 ff.). Diese ganz eingehend entwickelte Lehre läst sich in dem kurzen Satze zusammenfassen, das bei der Lösung jeder Staatsaufgabe alle staatlichen Funktionen zusammenwirken müssen, was allerdings ebenso richtig als selbstverständlich ist.

Da innerlich Geschiedenes stets nach außen zu wirken strebt, so ist es zwar natürlich, dass die verschiedenen Funktionen die Tendenz haben, sich in verschiedenen Organen darzustellen. Der Trennung der Funktionen entspricht die Arbeitsteilung der Organe. Insofern war der Rückschluss aus der Verschiedenheit der Organe auf die Verschiedenheit der Funktionen, der die Geschichte der Funktionenlehre durchzieht, ganz gerechtfertigt. Allein niemals lässt sich die einheitliche Staatsgewalt in ihren Äußerungen so spalten, dass eine reinliche Aufteilung der Funktionen unter die entsprechenden Organe sich durchführen lässt. Es sind vielmehr überall Zweckmässigkeitsrticksichten gewesen, die die Art der jedem Organe zugewiesenen Funktionen bestimmen. Daher ist, wie bereits früher bemerkt wurde, selbst dort, wo das Prinzip der Gewaltenteilung anerkannt ist, eine völlige, scharfe Scheidung der Gewalten, und zwar mit vollem Bewusstsein der Abweichung von der Schablone, nicht durchgeführt worden. In den Vereinigten Staaten z. B. hat der Kongress Krieg zu erklären; ferner hat der Senat Verwaltungsakten des Präsidenten (Abschluß von Staatsverträgen, Beamtenernennungen) zuzustimmen und über Staatsanklagen zu richten, vereinigt daher alle drei Funktionen in sich. Noch weiter hat sich die Praxis von der Schablone entfernt. Dem Präsidenten steht in den letzten Sitzungen des Kongresses nicht nur ein suspensives, sondern ein absolutes Veto, ganz wie einem an der Gesetzgebung positiv beteiligten Monarchen, zu 1). Die Richter besitzen vermöge des ihnen zustehenden ausgedehnten Prüfungsrechtes der Gesetze die Macht authentischer Verfassungsinterpretation, üben damit in Wahrheit gesetzgeberische Tätigkeit aus<sup>2</sup>). Noch weniger ist diese Scheidung in der großen Mehrzahl von Staaten vorhanden, die die Gewaltenteilung in jener extremen Form nicht kennen. Allen voran die Staaten mit parlamentarischer

¹) Da der Präsident zehn Tage Frist hat, sich über Annahme oder Verwerfung einer Bill zu entscheiden, so kann er die zahlreichen Gesetze, die in den letzten Tagen einer jeden Kongressession beschlossen werden, durch einfaches Liegenlassen vernichten. Vgl. Const., Art. I, sect. 7, 2, und dazu Mason, The Veto Power, Boston 1891, p. 113. Andere amerikanische Bundesverfassungen, deren Bestimmungen über den Gang der Gesetzgebung denen der Union nachgebildet sind, wie die von Mexiko (Art. 71 B) und Brasilien (Art. 37, 38), verhindern ein solches zufälliges absolutes Veto des Präsidenten.

<sup>2)</sup> Vgl. ferner auch Rehm, Staatslehre, S. 289, dazu aber oben S. 486, N. 1.

Vorherrschaft, in erster Linie England, wo das Parlament nicht nur Gesetzgeber ist, sondern auch durch die private bills direkt an der Verwaltung teilnimmt, wo das Oberhaus das höchste Gericht des Reiches ist, wo das Kabinett dem Parlamente angehören muß und von diesem, nicht der Form, aber der Sache nach, der Premierminister und damit indirekt das ganze Kabinett designiert wird, wo der Lordkanzler Präsident des Oberhauses und zugleich oberster Richter des Reiches ist, wo die Friedensrichter in mittlerer und unterer Instanz Verwaltung und Justiz vereinigten und zum Teil noch immer vereinigen.

Aus dieser Erkenntnis erwächst die Notwendigkeit, zwischen materiellen und formellen Funktionen zu scheiden, d. h. zwischen den großen Richtungen der Staatstätigkeit und den Tätigkeiten bestimmter Organgruppen 1). Die naive Gleichstellung von Organtätigkeit mit Staatsfunktion, wie sie die Staatslehre von Aristoteles bis in die Gegenwart geübt hat, vermag die wichtigen theoretischen und praktischen Probleme der Funktionenlehre nicht befriedigend zu lösen.

Die materiellen Staatsfunktionen ergeben sich einmal durch die Beziehung der Staatstätigkeit auf die Staatszwecke. Vermöge

<sup>1)</sup> Dieser Gegensatz ist zuerst erkannt und entwickelt worden von Schmitthenner, Grundlinien des allg. oder idealen Staatsrechtes, 1845, S. 474 ff. Vgl. zum folgenden Jellinek, Gesetz und Verordnung, S. 213 ff. Auf die umfassende Kritik, die Haenel, Studien, II, S. 246 ff., der von mir entwickelten Funktionenlehre zuteil werden liess, kann hier nicht näher eingegangen werden. Sie beruht nicht zum geringsten auf dem Gegensatz unserer Methoden. Wer, wie Haenel, des Glaubens ist, dass es hinter dem flüssigen Wesen der staatlichen Institutionen, das mir allein als das erkennbare erscheint, ein ewiges, mit absoluten Kategorien zu erfassendes Ansich gibt, der hat allerdings das Recht, jene Begriffe in Form fett und gesperrt gedruckter Sätze, die jeden Widerspruch ausschliessen, in die Erscheinungswelt zu ziehen. Sie werden aber doch nur den überzeugen, dem gleiche Kraft des Glaubens wie ihrem Entdecker verliehen ist. Interessant ist es, dass man auch in Amerika, wo die Gewaltenteilung der Verfassung in weitgehender Weise zugrunde gelegt wurde, nunmehr den Gegensatz von materiellen und formellen Funktionen klar erkannt hat. Goodnow, Comparative Administrative Law, New York and London 1902, I, p. 25 ff., erörtert eingehend die exekutiven Funktionen der Legislative, die legislativen Funktionen der Exekutive und die exekutiven Funktionen der Gerichte. Damit führt die amerikanische Staatsrechtslehre allerdings nur Gedanken weiter aus, die bereits den Gründern der Union und ihrer Staaten bekannt waren; vgl. oben S. 486.

des Rechtszweckes hat der Staat eine auf Rechtssetzung und Rechtsschutz gerichtete Tätigkeit, die von der anderen, auf Machtbehauptung und Kulturförderung gerichteten Funktion, sich abhebt.

Ferner erfordert die Einsicht in das Wesen der Staatstätigkeiten Erkenntnis der möglichen Formen, in denen sie sich vollziehen. Dieser Formen gibt es aber zwei. Der Staat kann entweder abstrakte Regeln aufstellen, die als solche nicht unmittelbar die Wirklichkeit beherrschen, sondern einer eigenen, durch jene Regeln motivierten Tätigkeit bedürfen, damit der von ihnen beabsichtigte objektive Tatbestand ihren Anforderungen entspreche. Oder der Staat löst durch seine Tat unmittelbar an ihn herantretende Aufgaben entweder gemäß jenen abstrakten Normen oder innerhalb der ihm durch diese gesteckten Schranken. Unter diesem Gesichtspunkte ergeben sich zwei Funktionen: Normsetzung und Erledigung einzelner bestimmter Aufgaben durch auf sie gerichtete individualisierte Tätigkeit.

Durch Beziehung der Staatstätigkeit auf ihre Zwecke aber entsteht eine Scheidung in der unmittelbar auf konkrete Aufgaben gerichteten Tätigkeit. Der Rechtsschutz, geübt durch und auf Grund von Entscheidungen, die auf dem Wege geordneten Verfahrens unklares oder bestrittenes Recht feststellen, tritt der gesamten übrigen Tätigkeit dieser Art als besondere Funktion gegenüber.

Somit ergeben sich drei materielle Funktionen des Staates: Gesetzgebung, Rechtsprechung, Verwaltung.

Die Gesetzgebung stellt abstrakte, eine Vielheit von Fällen oder auch einen individuellen Tatbestand regelnde Rechtsnormen auf. Die Rechtsprechung stellt für den einzelnen Fall ungewisses oder bestrittenes Recht oder rechtliche Zustände und Interessen fest. Die Verwaltung löst konkrete Aufgaben gemäß den Rechtsnormen oder innerhalb deren Schranken durch Mittel, die nähere? Untersuchung als ein reichgegliedertes System erkennen lehrt!).

Neben diesen normalen Funktionen gibt es aber noch außerordentliche Staatstätigkeiten, die in keine der drei Kategorien passen. Das ist in erster Linie der Krieg. Man hat zwar auch versucht, die Kriegsführung als Verwaltungstätigkeit hinzustellen<sup>2</sup>),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Näheres über Wesen der Verwaltung und der Verwaltungsakte im zweiten Bande.

<sup>2)</sup> Vgl. F. v. Martens, Völkerrecht, II, S. 448 f., 477.

allein mit Unrecht, denn alle Verwaltung setzt die unbestrittene Herrschaft des Staates, sein unwiderstehlich wirkendes Imperium, das sichere Funktionieren seiner Rechtsordnung voraus. Der Krieg aber, wenn auch durch Völkerrecht einschränkbar, steht als solcher außerhalb einer jeden Rechtsordnung. Im Kriege steht des Staates Dasein auf dem Spiele, in der Verwaltung bewährt es sich als unerschütterliche Macht. Auch völkerrechtliche Zwangsmaßregeln außerhalb des Krieges, die unmittelbar gegen den fremden Staat selbst gerichtet sind, wie die Friedensblockade, sind nicht als Verwaltungsakte zu charakterisieren, weil Verwaltungszwang nur gegenüber einem Untergebenen geübt werden kann. Verwaltungsakt ist ferner nicht der in Form eines Krieges geführte Kampf gegen einen Aufstand, weil in ihm die Existenz des Staates ebenso bedroht sein kann wie in einem internationalen Kriege<sup>1</sup>).

Vermöge des Unterschiedes der normalen Funktionen zerfallen die einzelnen staatlichen Akte ihrem Inhalte nach in Gesetze, Verwaltungsakte<sup>2</sup>) und Rechtsprüche. Von diesen sind
Gesetze und Rechtsprüche stets Akte des Imperiums. Das Gesetz
ordnet eine Rechtsregel an, der Rechtsprüch subsumiert einen
konkreten Fall unter die abstrakte Norm und entscheidet ihn,

<sup>1)</sup> Vgl. auch die treffenden Ausführungen von O. Mayer, Deutsches Verwaltungsrecht, I, S. 11. Wenn aber Mayer alle unter der völkerrechtlichen Ordnung vollzogenen Akte von der Verwaltung ausschließen will, so liegt zu solcher Ausscheidung ein wissenschaftliches Bedürfnis nicht vor. Erkennt doch Mayer selbst II, S. 459 eine völkerrechtlich gebundene Verwaltung an.

<sup>\*)</sup> Dieser Begriff stammt keineswegs, wie O. Mayer, I, S. 95, N. 1, behauptet, aus dem französischen Verwaltungsrecht; vielmehr hat er sich in der deutschen Wissenschaft ganz selbständig herausgebildet, daher die französische Definition des Verwaltungsaktes als obrigkeitlichen Ausspruches für uns gar nicht maßgebend ist. Es besteht zweisellos ein Bedürfnis, alle Tätigkeitsäußerungen der Verwaltung unter einen gemeinsamen Begriff zu fassen, unter dem die obrigkeitlichen Akte als Unterabteilung zu befassen sind. Vgl. auch G. Meyer, S. 646, N. 2. Übrigens unterscheidet die französische Theorie (vgl. Berthélemy, Traité élémentaire de droit administratif, 2ème éd., Paris 1902, p. 22, 55 ff.) auch zwei Gattungen von Verwaltungsakten: actes de puissance publique oder actes d'autorité und actes de gestion, welch letztere sich auf die öffentliche Vermögensverwaltung beziehen, ein Beweis dafür, daß man auch in Frankreich mit jener engsten Bedeutung, von Verwaltungsakt nicht auskommt.

1

d. h. er stellt ihn in autoritativer Weise fest und spricht die kraft staatlicher Hoheit an ihn sich anknüpfenden, anzuerkennenden und zu verwirklichenden Rechtsfolgen aus.

Die zentrale Stellung unter diesen Funktionen nimmt die Verwaltung ein. Es gab lange Epochen in der Geschichte, denen die Gesetzgebung ganz unbekannt war. Verhältnismässig hohe Kultur ist es, wo neben das Gewohnheits- das Gesetzesrecht tritt. Auch heute aber ist die Gesetzgebung eine intermittierende Funktion. Ebenso ist die Rechtsprechung intermittierender Natur; bei geringer sozialer Entwicklung können sogar längere Zeiträume vergehen, in denen kein Anstols für den Richter vorliegt, tätig zu werden. Verwaltung aber, die ja die Regierung in sich enthält, muss immer geübt werden. Ohne sie könnte der Staat keinen Augenblick existieren. Despoten ohne Gesetz und Richter sind wenigstens vorstellbar, der verwaltungslose Staat wäre Anarchie. Die Verwaltung ist aber auch die umfassendste Funktion. Alle Vorbereitung der Gesetzgebung fällt ihr zu, die richterliche Tätigkeit wird von ihr unterstützt, sie sichert die Vollziehung des Rechtspruches. Auch geschichtlich zeigt sich die Verwaltung als Grundfunktion, indem die Gesetzgebung erst später zu ihr hinzutritt oder aus ihr sich absondert, und indem auch die rechtsprechende Tätigkeit, anfänglich auf ein geringes Mass beschränkt, mit wachsender Entwicklung des Staates einen immer breiteren Raum gewinnt. Daher kann man als Verwaltung alle Staatstätigkeit bezeichnen, die nach Ausscheidung von Gesetzgebung und Rechtsprechung übrigbleibt 1). In dieser Möglichkeit negativer Begrenzung zeigt sich ihre Bedeutung für den Staat. Nur die Verwaltung wurde in solcher Weise, durch den blossen Gegensatz zu anderen Tätigkeiten und Gebieten des Staates, zu erklären versucht.

<sup>1)</sup> Vgl. O. Mayer, I, S. 7, der allerdings nicht die materiellen, sondern die formellen Funktionen im Auge hat. Mayer scheidet (I, S. 9) aus der Verwaltung die verfassungsrechtlichen Hilfstätigkeiten (Berufung und Schließung des Landtags, Ernennung von Herrenhausmitgliedern usw.) aus, weil sie gemäß seiner Auffassung der Verwaltung keine Tätigkeiten des fertigen Staates zur Verwirklichung seiner Zwecke sind. Aber auch die Beamtenernennung, die Mayer zur Verwaltung zählt, macht den Staat fertig. Jene Hilfstätigkeiten können als besondere Unterabteilung der Verwaltung gelten, nicht aber als ihr koordiniert.

Mit dem Wachstum der Gesetzgebung jedoch andert sich die ursprüngliche Stellung der Verwaltung. Die Gesetzgebung nimmt nämlich ein immer breiter werdendes Gebiet ein. nicht nur einschränkend wirkt sie, vielmehr wird sie auch zur Herrscherin über die anderen Funktionen. Bei der rechtsverwirk-7. lichenden Tätigkeit der Rechtsprechung ist das ohne weiteres klar. Aber auch ein bedeutendes Stück der Verwaltung unterwirft sich die Gesetzgebung in fortschreitender Weise, so dass unter normalen Verhältnissen im entwickelten Staate die Verwaltung in Abhängigkeit von der Gesetzgebung gerät. In alter und neuer Zeit ist daher der normale Staat als ein solcher definiert worden, in dem die Gesetze herrschen, in dem also Verwaltung und Rechtsprechung gemäs Rechtsregeln erfolgen. Die moderne von Mohl, Stahl und Gneist formulierte Rechtsstaatstheorie hat der Lehre des Plato und Aristoteles vom Gesetzesstaate kein neues Merkmal hinzugefügt.

Arten voneinander relativ unabhängiger Organe so verteilt, daß die Zuweisung einer großen Masse von Objekten einer bestimmten Funktion an ihr zugehörige Organe derart erfolgt, daß sie alle in dem höchsten Organe den Ausgangs- und Einigungspunkt finden. Der Scheidung der Funktionen entspricht die Arbeitsteilung der Organe. Daß diese Scheidung keine reinliche ist und sein kann, ist bereits ausgeführt worden. Daraus ergibt sich der Gegensatz der formellen Funktionen, die von den gesetzgebenden, verwaltenden, richtenden Organen getibt werden. Ihrer formellen Seite nach zerfallen daher die Tätigkeitsäußerungen des Staates in Akte der formellen Gesetzgebung, der formellen Verwaltung und in Justizakte

Eine Vereinigung sämtlicher materieller Funktionen findet sich namentlich bei den Organen der Verwaltung. Die Verwaltung im formellen Sinne hat Verordnungs- und Entscheidungsgewalt. Vermöge der ersten nimmt sie an der materiellen Gesetzgebung, vermöge der zweiten an der Rechtsprechung teil. Den gesetzgebenden Organen sind nicht nur die mit der Gesetzgebung im materiellen Sinne in Verbindung stehenden Verwaltungsfunktionen, sondern auch Teilnahme an gewissen Verwaltungsakten, deren Anordnung oder Genehmigung in Gesetzesform erscheint, sowie richterliche Geschäfte (Wahlprüfungen, Beschlußfassung über Petitionen) zugewiesen. Die ordentlichen Gerichte besitzen ein

weites Gebiet der Rechtssicherheit bezweckenden Verwaltung (Pflegschafts-, Grundbuchswesen, Führung von Handels-, Vereins-, Genossenschaftsregistern, Beurkundungen, Testamentserrichtungen usw.). Dass Justizakt und Rechtspruch keineswegs zusammenfallen, wird schon unmittelbar aus dem terminologischen Unterschied klar.

Deckt sich somit der materielle (objektive) Gegensatz von Gesetzgebung, Verwaltung, Rechtsprechung keineswegs mit dem formellen (subjektiven) der Tätigkeiten der gesetzgebenden, verwaltenden und Justizorgane, so ist dennoch auf Grund der Erkenntnis des Unterschiedes der materiellen Funktionen auch ihre fortschreitende Aufteilung an die entsprechenden Organe gefordert und in steigendem Masse durchgeführt worden. Unter diesem Gesichtspunkte hat man die Superiorität der Gesetzgebung über die Verordnungsgewalt, die Unzulässigkeit dispensatorischer Akte der Regierung ohne gesetzliche Ermächtigung aus der schärferen Erkenntnis des Wesens der materiellen Gesetzgebung abgeleitet. Die Auseinandersetzung zwischen Verwaltung und Rechtsprechung ist in stetem Fortschreiten begriffen. Die Verwaltungsgerichtsbarkeit nimmt immer mehr an Umfang zu, und obwohl dort, wo bereits ein geregelter Instanzenzug vorhanden ist, die Vereinigung von Gerichts- und Beschlussbehörde in der unteren und mittleren Instanz noch statthat, so sind doch auch hier Ansätze zu einer organisatorischen Sonderung der verschiedenen Funktionen dieser Behörden durchgeführt worden. In England ist die Entscheidung über die Gültigkeit bestrittener Parlamentswahlen vom Unterhaus an einen Gerichtshof übergegangen, in anderen Staaten, in Erkenntnis der Natur jener Entscheidungen, deren Übertragung von den Kammern an Gerichte in Aussicht genommen oder gefordert Damit ist aber die Bedeutung des Unterschiedes zwischen materiellen und formellen Funktionen von höchstem praktischem Wert geworden, weil erst die Erkenntnis des Inhaltes der materiellen Funktionen den Weg weist für das, was den formellen Funktionen, d. h. genauer der Tat der Organe einer bestimmten Klasse, zuzuweisen ist. Um zu wissen, wie weit des Gesetzgebers Zuständigkeit sich erstreckt, muß man erst feststellen, was ein Gesetz seinem Inhalte nach sei. Die Gesetzgeber, Ver-

<sup>1)</sup> Jellinek, Ein Verfassungsgerichtshof für Österreich, 1885, S. 10 ff.; v. Seydel, Abhandlungen, S. 198 ff.; Walz, Über die Prüfung der parlam. Wahlen zunächst nach badischem Recht, Sep.-Abdr. 1902, S. 115 ff.

walter, Richter empfangen ihre Zuständigkeiten durch staatliche Zuteilung. Einer der leitenden Gedanken in Austeilung seiner Kompetenzen ist aber für den Staat der, dass das objektiv Geschiedene es auch subjektiv sein solle. Dennoch können sich materielle und formelle Funktionen subjektiv niemals vollständig decken, weil scharfe Grenzlinien der Theorie, aber nicht dem Leben möglich sind. Nicht architektonische Schönheits, sondern politische Zweckmäsigkeitsrücksichten sind es, die die wirkliche Staatsordnung bestimmen und mancherlei Abweichungen selbst von ausdrücklich anerkannten Regeln herbeiführen 1).

In der Scheidung der formellen Funktionen hat die französischamerikanische konstitutionelle Theorie die sicherste Garantie der gesetzlichen Austibung der Staatsgewalt und damit die Gewähr der politischen Freiheit des Bürgers erblickt. Die voneinander unabhängigen Gewalten bilden gleichsam ein ineinandergreifendes Räderwerk, in dem das eine Rad regulierend in das andere hinübergreift. Die normale Gestaltung der formellen Funktionen soll daher ein System von "checks and balances" in sich schließen, das die einzelnen Gewalten hindert, ihre gesetzliche Sphäre zu Auch diese abstrakte Formel, wie so manche überschreiten. andere, gilt nur innerhalb gewisser Grenzen. Am meisten trifft sie zu bei der Trennung der Justiz von der Verwaltung. Gibt man aber, wie in Amerika, dem Richter ein unbegrenztes Prüfungsrecht der Gesetze auf ihre materielle Verfassungsmässigkeit, was dort als Folge aus dem Prinzipe der Gewaltenteilung geboten ist, so kann er, wie die Erfahrung lehrt, die ganze gesetzgebende Tätigkeit auf wichtigen Gebieten zur Untätigkeit zwingen2). Nicht minder wäre bei tiefgreifenden Konflikten zwischen Gesetzgebung und Vollziehung unter Umständen der ganze Staat zu völligem Stillstand verdammt. Solche Fälle finden auch nicht ihre Lösung durch eine eigens für Staatskonflikte konstruierte neutrale Gewalt, sondern nur dadurch, dass im Kampfe der Organe eines von ihnen die dem Staate innewohnende Macht-

<sup>1)</sup> Nähere Ausführungen hierüber in: Gesetz und Verordnung, S. 223 f.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Viele sozialpolitische Gesetze in nordamerikanischen Gliedstaaten sind neuestens von den Richtern als gegen die Bills of Rights verstoßend für verfassungswidrig erklärt worden. Vgl. auch Jellinek, Das Recht der Minoritäten, S. 26, N. 44; Freund, Police Power, §§ 310 ff., 735. Das Unionsobergericht hat vor kurzem alle gesetzlichen Beschränkungen der Arbeitszeit für nichtig erklärt.

fülle als Einheit aufweist, und mit ihr ausgerüstet, den Streit entscheidet. Vor der in solchen Konflikten sich offenbarenden rauhen politischen Wirklichkeit haben alle ausgeklügelten Gleichheitstheorien ein Ende.

Diese Gleichgewichtslehre ist in den heutigen europäischen Staaten auch in der Beschränkung, welche die Anerkennung der Teilung der formellen Funktionen gefunden hat, nicht Rechtens geworden. Zwar ist durch die konstitutionelle Theorie einiges von den Hindernissen und Balancen in die staatliche Organisation eingedrungen (Etatsrecht der Kammern, Auflösungsrecht der Wahlkammern durch das Staatsoberhaupt usw.). Das gegenseitige Verhältnis der unmittelbaren Organe ist aber überall durch die Gesamtheit der politischen und sozialen Verhältnisse gestaltet, die jeder Einpressung in Schablonen spotten.

2. Tiefere Betrachtung der staatlichen Tätigkeit hat in der neuesten Staatslehre andere wichtige materielle Unterschiede festgestellt, die der landläufigen konstitutionellen Theorie nicht zum Bewußstsein gekommen waren und dadurch zu ganz schiefen Auffassungen des realen Staatslebens Anlaß gaben.

Mit voller Sicherheit lässt sich nämlich für jeden Staat ein bedeutsamer Gegensatz in der Ausübung aller seiner Funktionen konstatieren: der von freier und gebundener Tätigkeit. Freie Tätigkeit ist die nur durch das Gemeininteresse, aber durch keine spezielle Rechtsregel bestimmte; gebundene, die in Erfüllung einer Rechtspflicht erfolgende. Die freie Tätigkeit ist die der Bedeutung nach erste, logisch primäre, aller übrigen Tätigkeit zugrunde liegende. Durch sie setzt der Staat sein eigenes Dasein, da Staatengründung nie Vollziehung von Rechtssätzen ist; von ihr empfängt der Staat Richtung und Ziel seiner historischen Bewegung; aller Wandel und Fortschritt in seinem Leben geht von ihr aus. Ein Staat, dessen ganze Tätigkeit gebunden wäre, ist eine unvollziehbare Vorstellung.

Diese freie Tätigkeit ist in all den historisch geschiedenen materiellen Staatsfunktionen vorhanden; keine ist ohne sie möglich. Am weitesten ist ihr Spielraum auf dem Gebiete der Gesetzgebung, die ihrer Natur gemäß der größten Freiheit genießen muß. Nicht minder bedeutsam zeigt sie sich jedoch in der Verwaltung, wo dieses Element den Namen der Regierung empfängt. Ein Staat mit einer nur nach Gesetzen handelnden Regierung wäre ein politisches Unding. Über die Richtung der von der Regierung

ausgehenden Staatstätigkeit kann niemals eine Rechtsregel entscheiden.

Vor allem zeigt sich das in der äußeren Politik, die fast die gleiche Freiheit zeigt wie die gesetzgeberische Tätigkeit, da völker- und staatsrechtliche Normen ihr den weitesten Spielraum lassen und lassen müssen. Aber auch nach innen ist die ganze richtunggebende Tätigkeit der Regierung Rechtsregeln notwendig entrückt. Wenn nämlich irgend etwas seinem Wesen nach einer Normierung nicht fähig ist, so ist es die zum größten und wichtigsten Teil in der Regierung ruhende Initiative. Dazu tritt, in den einzelnen Staaten an Umfang verschieden, das ganze große Gebiet der Regierungsbefugnisse bezüglich der parlamentarischen Kollegien, die Ernennung der Minister und Beamten, der Oberbefehl und die Verfügung über die bewaffnete Macht, das Begnadigungsrecht, die Verleihung staatlicher Ehren. Die englische Lehre hatte hierfür die dem positiven englischen Rechte entstammende Kategorie der Prärogative angewendet, die von Locke mit logisch richtiger Erfassung des Wesens der Vollziehung als selbständige Gewalt neben die Exekutive gestellt wurde. Unter dem Einflusse der französischen Theorie von der Gewaltenteilung jedoch wurde dieses ganze Gebiet einfach der vollziehenden Gewalt zugewiesen, da sich diese Lehre um die inneren Unterschiede der Staatsfunktionen wenig kümmerte. Am entschiedensten hatte aber die Lehre Rousseaus der Exekutive jede selbsteigene Tätigkeit genommen und sie ausdrücklich auf die ausschliessliche Ausführung des im Gesetze Beschlossenen beschränkt. Ungeachtet dieser Theorien aber war die französische Praxis genötigt, gouvernement und administration zu unterscheiden; ja, es ist bezeichnend, dass fast alle französischen Verfassungen seit dem Konsulat das pouvoir exécutif als eine besondere Funktion des gouvernement betrachten 1). Die actes du gouvernement er-

<sup>1)</sup> Die Konsularverfassung spricht nur vom gouvernement der Konsuln und teilt den Ministern (Art. 54) die Exekution der Gesetze und Verordnungen zu. Die Charte behält in dem Abschnitt über die "formes du Gouvernement du Roi" (Art. 13) dem Könige die Exekutivgewalt vor. Die Verfassung des zweiten Kaiserreiches kennt in erster Linie nur das gouvernement und spricht nebenbei (Art. 31, 57) vom pouvoir exécutif. Das Verfassungsgesetz vom 25. Februar 1875 über die Organisation der öffentlichen Gewalten definiert (lie Stellung des Präsidenten gar nicht, operiert aber (Art. 6 und 7) ebenfalls mit den Be-

achtete man bis vor kurzem als auch formell von den actes administratifs streng geschieden, indem man für jene eine rechtliche Verantwortlichkeit nicht annahm 1). Der Zusammenhang zwischen dieser freien Tätigkeit und dem Gedanken der exekutiven Gewalt war den Franzosen durch die Idee vermittelt, daß jene auf allgemeinen verfassungsmäßigen Vollmachten beruhe 2), was innerlich mit dem Gedankenkreise zusammenhängt, aus welchem die Vorstellung des pouvoir constituant entsprungen ist.

Aber auch innerhalb des inhaltlich vom Gesetze bestimmten Gebietes der Verwaltung ist neben dem rechtlich gebundenen ein Element freier Tätigkeit vorhanden, das nur von der allgemeinen Norm pflichtmäßigen Handelns, das den Staatsorganen obliegt, nicht aber von irgendwelchen spezialisierten Rechtssätzen beherrscht ist. Verwaltung ist niemals bloße Vollziehung, maschinenmäßige Anwendung allgemeiner Regeln auf den einzelnen Fall, schon deshalb, weil sie nicht bloß obrigkeitliche, sondern auch soziale Tätigkeit in sich schließt. Die Verwaltung besitzt daher einen Raum freien Ermessens, der von Rechtsregeln begrenzt, aber nicht inhaltlich bestimmt ist.

Die Verwaltung im materiellen Sinne enthält demnach zwei in ihr zur Einheit verbundene Elemente, das der Regierung und das der Vollziehung, jenes die Initiative und Anordnung, dieses die Ausführung des Angeordneten enthaltend. Die Verwaltungsakte zerfallen daher in Akte der Regierung und der Vollziehung, können aber auch beide Elemente in sich schließen. Beide Elemente finden sich auch auf dem Gebiete der außerordentlichen Staatstätigkeiten.

Regierung in dem hier entwickelten Sinne ist materieller, objektiver Art. Sie kann daher auch von Organen der Gesetzgebung geübt werden; selbst die oberste, richtunggebende Re-

griffen des gouvernement und des pouvoir exécutif. Nur die Verfassung der zweiten Republik teilt dem Präsidenten (Art. 43) ausdrücklich bloß die exekutive Gewalt zu; doch spricht auch sie (Art. 68) von den actes du gouvernement.

<sup>1)</sup> Vgl. über diese Akte Hauriou, a. a. O. p. 274 ff.; vgl. auch die S. 274 N. 2 angeführte Literatur. Es sind Akte, gegen welche der "recours pour excès du pouvoir" nicht stattfindet. In neuester Zeit ist allerdings der Begriff der actes du gouvernement heftig angegriffen worden; Berthélemy, a. a. O. p. 101 ff., verwirft ihn mit Michoud u. a. gänzlich.

<sup>2)</sup> Vgl. O. Mayer, Theorie des franz. Verwaltungsrechts, S. 8.

gierungsgewalt wird von diesen da versehen, wo ihnen die höchste Gewalt zusteht. In der Monarchie jedoch steht die oberste Regierung dem Monarchen zu. Die höchste Leitung der Regierung ist das auszeichnende Merkmal des höchsten Staatsorganes.

Durch Lokalisierung in bestimmten Organen erlangt aber der Begriff der Regierung auch eine subjektive Bedeutung. Die überwiegend Regierungsgeschäfte versorgenden Staatsorgane werden als Regierung im formellen oder subjektiven Sinne bezeichnet. Die Regierung im subjektiven Sinne führen daher Monarchen und republikanische Staatshäupter sowie die ihnen untergeordneten Behörden. Die Anerkennung der Bedeutung der Regierung als der leitenden Tätigkeit des Staates kommt — fast möchte ich sagen: instinktiv - dadurch zum Ausdruck, dass ihr oberstes Organ in jedem Staate als Staatshaupt bezeichnet wird, selbst in der demokratischen Republik, trotzdem sie dem Chef der Exekutive niemals die höchste Stellung unter den Staatsorganen anweist. In Frankreich wird der Präsident sogar offiziell als chef de l'État bezeichnet, aber schon in dem Namen "Präsident" liegt die Vorstellung eines Vorstehers des Staates enthalten. Selbst die Schweiz mit ihrem kollegialen Bundesrate hat dessen Vorstand nicht den Titel eines Bundespräsidenten vorenthalten, trotzdem er rechtlich eine viel minderwertigere Stellung hat als der Präsident einer Republik.

Auf den ersten Blick scheint es, als ob freie Tätigkeit dem Richter nicht zukommen dürfe, dessen wesentliche Aufgabe in der Konkretisierung des Rechtes durch Entscheidung des einzelnen Solche Auffassung aber verkennt das Wesen Falles besteht. geistiger Tätigkeit überhaupt. Wäre Rechtsprechung mechanische Anwendung des Rechtes, so liesse sich der Ausgang eines jeden Rechtsstreites mit Sicherheit berechnen, wäre ein Widerstreit richterlicher Entscheidungen gar nicht denkhar. Es liegt aber im Rechtsprechen ein schöpferisches, durch Regeln nicht bestimmtes Element verborgen, daher ein Rechtssatz erst durch die Rechtsprechung voll entwickelt und im ganzen Umfange seiner Bedeutung erkannt zu werden vermag. Trägt der Richter derart zur Entwicklung des Rechtes selbst bei, so ist überdies dem Richter ein gesetzlich umschriebener Kreis freien modernen Ermessens zugewiesen worden, der inhaltlich dem bei der Verwaltung beobachteten gleichartig ist, also auch nur gebunden von jener allgemeinen Norm pflichtmässigen Handelns. Hingegen fehlt

der richterlichen Tätigkeit das Moment der Initiative, welches der Regierung zu eigen ist; der Richter kann immer nur auf einen von außen kommenden Anstoß zur Rechtsprechung schreiten.

Das Wesen der freien Tätigkeit kommt juristisch auch dadurch zum Ausdruck, dass die wichtigsten Sätze über die staatlichen Zuständigkeiten nur in Form von Machtbefugnissen, nicht von Pflichten definiert werden können. Das größte Mass freier Tätigkeit ist jenen unmittelbaren Organen zugemessen, bei denen die ganze staatliche Initiative ruht. Die Verfassungen sprechen daher von Rechten des Monarchen, der Kammern, des republikanischen Präsidenten, des Gesamtvolkes usw. In all diesen Rechten liegen Pflichten verborgen, die aber von niemand geltend gemacht werden können als von dem Verantwortungsgefühle des Verpflichteten selbst 1). Hier ist einer der Punkte, in denen sich Sittlichkeit und Recht berithren und es klar wird, dass das ganze Recht haltlos in der Luft schwebt, wenn es sich nicht auf den festen Grund ethischer Überzeugung der Machthaber stützen kann.

Das Komplement der freien Tätigkeit ist die rechtlich gebundene. Am geringsten ist seine Bedeutung für die Rechtssetzung selbst, allein auch bei ihr nicht gänzlich ausgeschlossen, wie so häufig behauptet wurde. Völkerrechtliche Normen schränken die staatliche, verfassungsrechtliche die einfache, Bundes- die Staatengesetzgebung ein. Dass diese Schranken in der Regel übertreten werden können, ohne den also vorgenommenen legislatorischen Akt rechtlich unwirksam zu machen, ändert daran nichts, zumal auch innerhalb der rechtlich gebundenen Verwaltung und Rechtsprechung normwidrige Verfügungen und Entscheidungen Rechtskraft gewinnen können. Immer ist aber in solchen Fällen die Möglichkeit rechtlicher Beurteilung des normwidrigen Aktes gegeben, was bei freien Akten von vornherein ausgeschlossen ist. Selbst inhaltliche Bestimmungen der Rechtssetzung sind möglich, wenn eine höhere Rechtsquelle einer untergeordneten die Schaffung von Normen anbefiehlt, was im Verhältnis der bundes- zur gliedstaatlichen, der gesetzlichen zur verordnungsmässigen Rechtsnorm stattfinden kann.

<sup>1)</sup> Auch ein republikanisches Staatshaupt kann rechtlich nur wegen Verletzung ausdrücklich normierter Pflichten, nicht wegen Gebrauchs von verfassungsmäßigen Rechten verantwortlich gemacht werden.

Weitaus breiter aber als in der Rechtsschöpfung zeigt sich die gebundene Tätigkeit in der Verwaltung, wo sie den Charakter der Vollziehung erhält. Je weiter die Gesetzgebung vorwärts schreitet, desto mehr engt sie das Gebiet der freien Verwaltung (administration pure oder discrétionnaire der Franzosen) ein, wenn es auch unmöglich ist, es jemals gänzlich der Gesetzgebung zu unterwerfen, weil ein konkretes Mass freien Ermessens wegen des Zusammenhanges der Regierungs- mit der Verwaltungstätigkeit notwendig ist. Eine nur auf Grund von Gesetzen verfahrende Verwaltung wäre nur in einem regierungslosen Staate zu finden, einer Ausgeburt politischer Metaphysik, der in der Wirklichkeit nichts entspricht.

Am reichsten zeigt sich aber die gebundene Tätigkeit in der Rechtsprechung, deren spezifische Form, das Urteil, sich stets als Anwendung der Rechtsregel auf den einzelnen Fall darstellen muß, so daß kein streitentscheidender richterlicher Akt bei aller möglichen Zulassung freien Ermessens den Charakter einer rein arbiträren Festsetzung annehmen kann. Größere Freiheit zeigen richterliche Verfügungen, die aber auch stets ein Moment der rechtlichen Bindung im Hinblick auf den Endzweck des Prozesses enthalten.

Vollziehung des Staatswillens ist aber nur zum Teil Aufgabe der Staatsorgane, nornehmlich der Behörden. In erster Linie ist der Staatswille zu vollziehen durch die ihm Unterworfenen. Der Gehorsam des einzelnen und derjenigen Verbände, die nicht staatliche Organträger sind, setzt in der weitaus größten Zahl der Fälle die staatliche Anordnung in Tat um. Diese Vollziehung ist aber nicht Staatsfunktion, sondern individuelle oder genossenschaftliche Tat. Es heißt die staatliche Funktionenlehre gründlich verwirren, wenn man Erfüllung der zahlreichen bürgerlichen Pflichten als Taten des Staates selbst betrachtet 1).

3. Ein weiterer wichtiger Gegensatz ist der zwischen obrigkeitlicher und sozialer Tätigkeit, der dem zwischen freier und gebundener Tätigkeit scheinbar verwandt, aber dennoch von ihm geschieden ist. Es kann nämlich die obrigkeitliche Tätigkeit ganz frei, die soziale durch Rechtsregeln gebunden sein.

<sup>1)</sup> Vgl. die treffenden Bemerkungen von Bernatzik, Kritische Studien, a. a. O. S. 278.

Aus den früheren Untersuchungen bereits hat sich ergeben, dass der Staat zwar sein Wesen und seine Rechtfertigung in der Innehabung und dem Besitz der Herrschaft findet, aber nicht ausschließlich auf sie beschränkt ist. Durch die Gemeinsamkeit der Herrschaft werden die ihr Unterworfenen Genossen. Die Förderung genossenschaftlicher Zwecke durch gesellschaftliche Mittel ist in stetig steigendem Maße Staatsaufgabe geworden.

Was aber hier theoretisch geschieden wird, ist in der Einheit des staatlichen Lebens ungebrochen vereinigt. Die obrigkeitlichen Funktionen haben notwendigerweise auch soziale Wirkungen, die nicht nur unbeabsichtigt auftreten. Mit jedem neuen Rechtssatz wird eine Änderung der sozialen Zustände in mehr oder minder messbarer Weise herbeigeführt. Der Gesetzgeber zieht diese Änderungen, soweit sie berechenbar sind, wohl in Betracht und beabsichtigt daher, soziale Wirkungen durch seine Tätigkeit zu erzielen. Durch Rechtssätze und Rechtszwang werden nationale Selbständigkeit und Macht, wirtschaftliches und geistiges Leben des Volkes auch gefördert, also soziale Resultate durch obrigkeitliche Macht bewirkt. Anderseits aber bedarf wieder die soziale Tätigkeit, die sich in der Verwaltung offenbart, der obrigkeitlichen Gewalt, ohne welche sie auf weiten Gebieten ihre Zwecke nicht zu erreichen vermöchte.

Diese Scheidung zwischen dem herrschaftlich und gesellschaftlich handelnden Staate ist nicht etwa nur von rechtlicher Bedeutung. Je nachdem das eine oder das andere Moment in einem staatlichen Wirkungsgebiete überwiegt, wird dieses nach allen Seiten hin verschieden ausgestaltet. Je mehr die gesellschaftliche Seite überwiegt, desto weniger unabhängig ist die Staatsgewalt von den ihr Unterworfenen, desto mehr tritt sie in den Dienst des einzelnen. Das zeigt sich deutlich in der Ausbildung der Rechtsinstitute, die der Staat auf solchem Boden schafft. In den öffentlichen Anstalten, die er der allgemeinen Benutzung darbietet, steigt er von seiner Höhe herab und nähert sich dem einzelnen. Noch immer kann er sich auch in solcher Stellung mit Privilegien umgeben, sich dem Privatrecht entrücken; soweit er es aber nicht ausdrücklich tut oder es nicht aus dem Wesen der einzelnen Institution deutlich erhellt, ist er einer unter vielen.

Die wesentliche Bedeutung der Erkenntnis des hier erörterten Unterschiedes liegt namentlich nach zwei Richtungen zutage.

Nach der rechtlichen Seite lehrt sie den Staat nicht nur als allen überlegene Macht, sondern auch als einen Verband erkennen, der mit den Mitteln verwaltet, die jeder Persönlichkeit zur Verfügung stehen. Verwalten ist kein ausschließliches Privilegium des Staates. Der Begriff der Staatsverwaltung ist viel enger als der der Verwaltung überhaupt. Verwalten heißt zunächst geistige und wirtschaftliche Interessen in gemeinnütziger oder doch nicht ausschließlich selbstnütziger Weise befriedigen. Daher kann auch der einzelne sein Eigentum verwalten, wenn er dies unter Berücksichtigung der sozialen Interessen tut. Der Landwirt, der Fabrikant, die ihre individuelle Tätigkeit gemeinnützig ausgestalten, üben nicht minder Verwaltung wie Verbände aller Art und zuhöchst der Staat selbst.

Diese gemeinnützige Tätigkeit des Staates ist aber der privaten, sei sie individuell oder kollektiv geübt, materiell völlig gleichartig. Briefe befördern, Eisenbahnen betreiben, Schulen gründen, Unterricht erteilen, Armenpflege üben, Strassen bauen sind an und für sich private Tätigkeiten, die im sozialen, nicht im juristischen Sinne öffentlichen Charakter besitzen. Der Staat kann diese und ähnliche Tätigkeiten, wenn er sie ausübt oder durch andere ausüben lässt, kraft seiner umfassenden Macht, mit der er Privat- in öffentliches Recht zu verwandeln vermag, zu öffentlichen im Rechtssinne erheben. Überdies aber steht dem Staate zum Zwecke seiner sozialen Verwaltung seine Herrschaft zu Gebote. Das ist der wichtige Punkt, in welchem staatliche oder mit staatlichen Machtmitteln ausgetibte körperschaftliche Verwaltung sich grundsätzlich von der eines jeden Privaten unterscheidet. Weil Herrschaftsübung staatliches Verwaltungsmittel ist, ist der Staat der mächtigste soziale Faktor geworden, der stärkste Hüter und Förderer des Gemeininteresses. Durch Herrschergebot können sich der Staat und die von ihm mit Herrschermacht ausgestatteten Verbände die persönlichen Kräfte und sachlichen Mittel der Verwaltung verschaffen, können der individuellen Freiheit im Interesse der Verwaltung Schranken gezogen werden. Der Staat erreicht daher seine Verwaltungszwecke leichter und sicherer als Individuen und freie Verbände, sofern das Resultat solcher Tätigkeit nicht ganz oder überwiegend von hervorragenden individuellen Eigenschaften abhängt, die sich frei entfalten müssen und nicht durch Zwangsgebot in den Dienst der Gesamtheit gezogen werden können.

Die soziale Staatstätigkeit, häufig mit dem nicht ganz zutreffenden Namen der Pflege bezeichnet, ist keineswegs auf die Verwaltung im materiellen Sinne beschränkt. Sie teilt auch die materielle Gesetzgebung in Anordnungen für Herrschaftsübung und für gesellschaftliches Handeln des Staates. Die ersteren verleihen der Verwaltung Macht über die Individuen, die letzteren schränken die Verwaltung im individuellen Interesse ein. In der Rechtsprechung aber kommt ausschließlich die obrigkeitliche Funktion zum Ausdruck.

# Neunzehntes Kapitel.

# Die Gliederung des Staates.

### I. Die Bedeutung des Problems.

Die typischen Vorstellungen vom Staate sind, seitdem es eine Staatswissenschaft gibt, dem Einheitsstaate entlehnt. Die Polis, von deren Betrachtung die wissenschaftliche Staatslehre anhebt, und die vermöge der stetigen Entwicklung des antiken Denkens auch der Folgezeit bis zur Gegenwart herab als das Paradigma des Staates erscheint, stellt sich als festgeschlossene innere, keinerlei ihr fremde politische Macht in sich anerkennende Einheit dar. In diesem Staatstypus geht alles politische Leben vom Zentrum aus und kehrt zu ihm zurück. Glieder des Staates sind daher die Individuen, einzeln oder zu familienrechtlichen Verbänden zusammengefalst, deren politisches Leben mit dem des Staates zusammenfällt. Nur die staatliche Einheit selbst ist insofern gegliedert, als für ihre verschiedenen Verrichtungen ein System von Organen besteht, die mit geschiedenen Zuständigkeiten Aber alle Behörden des Staates sind Zentralbegaht sind. behörden; der Gedanke einer auch nur administrativen oder richterlichen lokalen Organisation ist in der Lehre von dem geschilderten Idealtypus des Staates entweder gar nicht vorhanden oder nur schwach angedeutet.

Diesem Typus entsprachen aber nicht einmal die Verhältnisse der antiken Polis 1). Am wenigsten in Rom, wo eine reiche territoriale Gliederung und munizipale Körper dem realen Staate ein ganz anderes Aussehen gaben, als er in den Abstraktionen der Staatswissenschaft besaß. Bei der geringen Originalität der Römer sind sie jedoch nicht dazu gelangt, auch theoretisch das

<sup>1)</sup> Über die Demen und Phylen in Athen vgl. Busolt, S. 211 ff.

hellenische Idealbild des zentralisierten Einheitsstaates irgendwie gemäß den politischen Erscheinungen des Weltreiches zu korrigieren.

Die Folge dieses Mangels der antiken Lehre zeigt sich in der mittelalterlichen Literatur insofern, als zwar die gegenüber den antiken Gemeinwesen gänzlich veränderten Verhältnisse der 'Flächenstaaten nicht übersehen werden können, allein nach keiner Richtung zu besonderer wissenschaftlicher Erkennung und Anerkennung gelangen. Das die Christenheit umfassende Imperium hat gleich dem antiken Rom seine Provinzen und Munizipien; allein solche Gliederung wird nicht aus dem Wesen des Staates abgeleitet. Sobald aber der antike Staatsbegriff die Herrschaft wiedergewinnt, wird der Staat der Theorie, im schroffen Gegensatz zu der geschichtlichen Wirklichkeit, die in sich geschlossene Einheit, deren faktische Dezentralisation zwar häufig konstatiert wird, ohne dass aber die in dieser Tatsache verborgenen Probleme irgendwie wissenschaftlich durchdrungen würden. Nicht minder aber ist das neuere Naturrecht von der Idee des zentralisierten Staates beherrscht, um so mehr, als es sich gleichzeitig mit dem Ausbau des kontinentalen zentralisierenden Absolutismus entwickelt. Darum vermag auch die dem realen staatlichen Leben zugewendete politische Literatur, der die jenem Zentralismus entgegenwirkenden Mächte nicht entgehen, ihnen keineswegs zu einer allgemein anerkannten Stellung zu verhelfen 1).

Erst im bewußten Kampfe mit dem Absolutismus wird die Bedeutung der Mannigfaltigkeit der staatlichen Gliederung als im Interesse der Gesamtheit und des einzelnen gelegen erkannt, gefordert und verteidigt. Erst die neueste Zeit aber, seit der französischen Revolution, hat den hier vorhandenen Problemen größere Aufmerksamkeit zugewendet, sowohl theoretisch als praktisch. Die Lehre von der Gliederung der Staaten ist heute von der Rechtsgeschichte, dem Staats- und Völkerrechte und von der politischen Literatur eingehend behandelt, so daß sie einen wesentlichen Bestandteil der Lehre vom modernen Staate bildet.

Neue fruchtbare Gesichtspunkte für Erweiterung und Beurteilung der staatlichen Verhältnisse sind immer aus den Bedürfnissen und Kämpfen des politischen Lebens hervorgegangen.

<sup>1)</sup> Über die ganze literarische Bewegung seit dem Mittelalter vgl. Gierke, Althusius, S. 226 ff.

Solche sind es auch gewesen und sind es fortdauernd, welche die Bedeutung des Gegensatzes von Zentralisation und Dezentralisation der staatlichen Funktionen kennen gelehrt haben. Der Schultypus des Staates ist der zentralisierte gewesen, in dem die ganze öffentliche, sich des Imperiums bedienende Tätigkeit ausschließlich vom Zentrum des Staates ausgeht und darauf zurückführt, d. h. wo alle in das Gebiet des öffentlichen Rechtes fallenden Angelegenheiten von Organen erledigt werden, deren räumliche Kompetenz sich über das ganze Staatsgebiet erstreckt. Diesem stellt die neue Lehre gegenüber den dezentralisierten Staat, in dem staatliche Angelegenheiten in mehr oder minder selbständiger Weise durch Staatsorgane oder Verbände mit lokal beschränkter Zuständigkeit erledigt werden.

Vor der historischen Erkenntnis erscheint jener Schultypus des zentralisierten Staates zugleich als ein Idealtypus, der kaum in den hellenischen Stadtstaaten, geschweige denn in den Verhältnissen der Flächenstaaten späterer Zeit Verwirklichung finden konnte. Selbst Stadtstaaten waren und sind zu den Zwecken der einzelnen staatlichen Funktionen in Quartiere, Bezirke oder andersbenannte Abteilungen gegliedert. Dem fürstlichen Absolutismus ist es niemals gelungen, das selbständige politische Leben der Kommunen, Grundherren, Ständeversammlungen usw. gänzlich zu ersticken. Hatte doch selbst das Frankreich des 17. und 18. Jahrhunderts nicht alles ständische Leben zu vernichten vermocht und neben seinen pays d'élection eine ganze Reihe von pays d'état mit Provinzialständen geduldet. Zudem können Grossstaaten unmöglich blos durch Zentralbehörden regiert werden. Lokalen Gerichts- und Verwaltungsbehörden muß ein bestimmtes Mass von Entscheidungsgewalt eingeräumt werden, die unter Umständen definitiven Charakter gewinnt. Damit wird der dezentralisierte Staat zum Normalfall des realen Staates. Politisch und rechtlich kann es sich nur um Mass und Umfang der Dezentralisation handeln 1).

Diese werden von den verschiedensten historischen und politischen Verhältnissen bestimmt. Tiefgehende nationale Gegensätze in der Bevölkerung, weitreichende Kulturunterschiede

<sup>1)</sup> Vgl. über Dezentralisation aus der neuesten Literatur Carlo F. Ferraris, Teoria del dicentramento politico, 2. ed., Milano-Palermo 1899; Hauriou, a. a. O. p. 367 ff.

zwischen den einzelnen territorialen Bestandteilen des Staates, räumliche Geschiedenheit eines Teiles des Staatsgebietes von dem Hauptkörper bilden soziale und natürliche Hemmungsmittel größerer Zentralisation. Bei einheitlicher Bevölkerung und kontinuierlichem Staatsgebiet aber wirken bedeutsame politische Rücksichten den zentralisierenden staatlichen Tendenzen entgegen. keit, vom Zentrum aus einen hinreichenden Einblick in die realen Lebensverhältnisse der Teile zu gewinnen; Untauglichkeit einer den Bedürfnissen des Volkes fremden und sozial von ihm geschiedenen Bureaukratie zur gedeihlichen Verwaltung; das Bestreben, die Selbsttätigkeit der Bürger in öffentlichen Angelegenheiten zu heben und damit ihr Interesse am Staate zu wecken und zu pflegen; Steigerung des politischen Verantwortlichkeitsgefühls der Regierten, indem man sie an Geschäften der Regierung und Verwaltung teilnehmen lässt; Berticksichtigung lokaler und berufsmässiger Interessen durch Gesetzgebung und Verwaltung; Garantie gesetzlicher Verwaltung gegen die Willkür der Zentralbehörden; Überwälzung der Kosten der Lokalverwaltung auf die Interessenten sind die hauptsächlichsten, hier aber keineswegs erschöpfend aufgezählten Gründe, mit denen die Forderungen der verschiedenen Arten von Dezentralisation gerechtfertigt werden.

Im Zusammenhang mit dem Ausbau der heutigen Staatsordnung, soweit sie die Nachteile des Absolutismus zu heilen bestimmt war, ist die Forderung nach einer bestimmten Form der
Dezentralisation, nämlich der durch Selbstverwaltung, entstanden. Diese politische Forderung hat weitgehende rechtliche
Folgen gehabt. Um das hier zu behandelnde Problem von Grund
aus zu verstehen, muß man sich über den politischen Begriff der
Selbstverwaltung und die Möglichkeit, ihn in einen Rechtsbegriff
zu verwandeln, Klarheit verschaffen 1).

Die Nachwirkung des mittelalterlichen Gegensatzes von rex und regnum tritt in der politischen Terminologie der Engländer

<sup>&#</sup>x27;) Über die Geschichte der politischen Forderungen, die im Begriffe der Selbstverwaltung liegen, vgl. Rosin, Souveränetät, Staat, Gemeinde, Selbstverwaltung, Sep.-Abdr. aus Hirths Annalen, 1883, S. 41 ff.; Loening, Lehrbuch des deutschen Verwaltungsrechts. 1884, S. 34 ff.; Hatschek, Die Selbstverwaltung, S. 3—69; G. Meyer, Staatsr., S. 345 ff.; daselbst auch in den Noten die neuere deutsche Literatur über Selbstverwaltung.

noch heute klar hervor, was bei der auch durch Revolutionen nicht gestörten bewußten Kontinuität der englischen Verhältnisse nicht wundernehmen kann. Den Engländern ist die Regierungsform ihres Staates das self-government, dessen Spitze das Parlament bildet. Den Gegensatz zum self-government bildet das government by prerogative, die Regierung durch den einseitigen, von keiner Macht gebundenen königlichen Willen. Es ist die alte Anschauung von dem zu innerer Einheit nicht gediehenen Gegensatz von König und Volk, die im Begriffe des self-government nachwirkt. Diese Selbstregierung beginnt aber in der Verwaltung der lokalen Angelegenheiten, die entweder ausschließlich oder doch unter Mitwirkung von Männern vorgenommen wird, die, nur dem Gesetze, nicht auch den Dienstbefehlen der jeweiligen königlichen Zentralregierung untertan, aus dem Kreise der Interessenten der lokalen Verwaltung, welche nach englischer Auffassung auch die Rechtsprechung umfalst, entnommen werden. Die Institution der Friedensrichter und anderer Ehrenbeamten, ferner auch die Jury gehören diesem politischen System der lokalen Selbstregierung an, dessen rechtliche Art später zu erörtern sein wird.

Anders hat sich auf dem Kontinente der terminologisch nur in der deutschen Literatur vorhandene und da zuerst ganz unklar gedachte Begriff der Selbstverwaltung gebildet 1). Trotzdem auf dem Kontinente die englischen Verhältnisse, wie sie bis zu den großen Reformen des 19. Jahrhunderts sich gebildet hatten, vor den epochemachenden Arbeiten Gneists in ihrer wahren Gestalt fast unbekannt waren, hegte man dennoch in weiten Kreisen die Empfindung, dass die bloße Anteilnahme des Volkes an der konstitutionellen Gesetzgebung weder genüge, um die Gesetzlichkeit der Verwaltung zu sichern, noch um dem Volke den gebührenden Anteil an dem öffentlichen Leben einzu-

<sup>1)</sup> Das Wort ist wahrscheinlich aus einer Abkürzung von "selbständiger Verwaltung" der Gemeinden entstanden, worunter aber in erster Linie die von staatlicher Bevormundung freie Vermögensverwaltung begriffen wurde. So fasst wenigstens noch Zöpfl, II, S. 481 ff., die Selbstverwaltung auf, soviel ich sehe, der erste bekannte staatsrechtliche Schriftsteller, der diesen Ausdruck gebraucht. Die Frankfurter Reichsverfassung vom 28. März 1849 hingegen spricht der Gemeinde als Grundrecht zu "die selbständige Verwaltung ihrer Gemeindeangelegenheiten mit Einschlus der Ortspolizei" (§ 184). Darauf ist wohl der umfassendere Begriff der Selbstverwaltung zurückzuführen.

Entsprechend den von den englischen gänzlich abweichenden kontinentalen Verhältnissen wird die Wiederbelebung der Kommunalfreiheit und die Schöpfung oder Anerkennung selbständiger öffentlicher Körperschaften als Träger von Verwaltungsbefugnissen als Grundlage einer gedeihlichen, die politische Selbständigkeit des Bürgers, aber auch die Güte und Gesetzlichkeit der lokalen Verwaltung verbürgenden Staatsordnung gefordert. Da die Gemeinde überall das unterste Glied in der Verwaltungsorganisation bildet, so erscheint sie als die natürliche Grundlage des Staates, ja als dessen zeitliches und logisches Prius. wird die auf Erweiterung der kommunalen Rechte gerichtete Bewegung zur konsequenten Ergänzung des auf Herbei- und Durchführung der konstitutionellen Monarchie gerichteten Strebens. In Frankreich vor der Revolution beginnend, während dieser anfänglich zum Siege führend, macht diese Bewegung doch bald wieder weitergehender Zentralisation Platz. In Deutschland, Belgien, den Niederlanden, Österreich und anderen Staaten hingegen erlangt das Streben nach kommunaler Freiheit und Macht bleibende Bedeutung durch Anerkennung einer umfangreicheren kommunalen Rechtssphäre.

Eine andere Wendung nimmt die Lehre von der Selbstverwaltung in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Gründliche Untersuchung der historischen Entwicklung des englischen Staates, dem allgemeinen Bewusstsein in Deutschland namentlich durch die Arbeiten Gneists vermittelt, hatte den innigen Zusammenhang des lokalen self-government mit der ganzen Parlamentsverfassung dargetan und damit gezeigt, dass rechtlich und politisch das Parlament ohne genaue Kenntnis des Wesens und der Wirkungsart dieser lokalen Institutionen unverständlich bleibt. Diese Erkenntnis eifert insofern zur Nachahmung an, als Behörden gefordert und geschaffen werden, die wenigstens auf verwandten Prinzipien beruhen wie die englischen Selbstverwaltungsamter. Sie weichen von dem englischen Vorbilde in der Regel allerdings in einem wichtigen Punkte ab, indem ihre Leitung häufig einem staatlichen Berufsbeamten zusteht, auch sonst dem Berufsbeamtentum ein größerer Einfluß eingeräumt wird als in England. Die Verwaltungsreform, die sich seit der Reorganisation der badischen Verwaltung im Jahre 1863, namentlich aber seit der tiefgreifenden Umbildung der preussischen Verwaltungsorganisation, die mit der Kreisordnung von 1872 beginnt, vollzieht, ist nicht zum geringen Teile unter dem Einflusse der deutschen Lehre von der englischen Selbstverwaltung entstanden, obwohl keineswegs eine Kopie englischer Verhältnisse vorliegt, vielmehr der von früher her wirkende Einfluss der französischen Organisationsprinzipien im Vereine mit heimischen Institutionen einen bedeutenden Anteil an der realen Ausgestaltung der neuen Einrichtungen trägt.

Anderseits aber hat sich das englische local government in der ihm in den letzten Jahrhunderten aufgeprägten Form nicht halten können. Die gänzlich geänderten sozialen Verhältnisse des 19. Jahrhunderts, die zu einer dreimaligen tiefeinschneidenden Reform des Parlamentes geführt haben, sind mit der Fortdauer einer Form der Verwaltung unvereinbar geworden, welche auf der Vorherrschaft einer aristokratischen Gesellschaftsklasse aufgebaut ist. Denn der Kreis jener im local government herrschenden Personen gehörte derselben nobility und gentry an, welche die Mitglieder beider Häuser des Parlaments umfaste. Mit der Demokratisierung des Wahlrechtes zum Unterhause einer- und der Ausdehnung der Funktionen der lokalen Verwaltung anderseits hat sich im Laufe der neuesten Zeit eine Form der Verwaltung herausgebildet, die sich der auf dem Kontinente herrschenden mehr und mehr angenähert hat, wie denn auch die Zentralgewalt durch diese neuen Bildungen eine ihr früher unbekannte Stärkung erfahren hat. Damit ist auch neben die immer mehr zurtickgedrängte Form der alten Selbstverwaltung die neue, durch Körperschaften und deren Organe getreten.

Durch diese eigentümliche Umbildung und gegenseitige Beeinflussung haben die beiden historisch geschiedenen Formen der Selbstverwaltung, die englische und die kontinentale, ihre Vereinigung und gegenseitige Durchdringung gefunden.

Auf der Basis der geschilderten, in ihren Einzelheiten vielverschlungenen Entwicklung hat heute der einst unklare und vieldeutige Begriff der Selbstverwaltung einen wenigstens nach der politischen Seite hin unzweifelhaften und unbestrittenen Sinn erhalten. Er bedeutet alle öffentliche Verwaltung, die entweder ausschließlich von nicht im öffentlichen Dienste ') angestellten

<sup>1)</sup> Ich spreche vom "öffentlichen Dienste", nicht vom Staatsdienste, um auch die von den Berufsbeamten öffentlicher Körperschaften

Personen oder doch unter deren Mitwirkung vorgenommen wird, oder, noch kürzer und prägnanter ausgedrückt, alle öffentliche Verwaltung, die nicht oder nicht ausschließlich von öffentlichen Berufsbeamten getibt wird 1). Dieser politische Begriff dient nun als Wegweiser für die Erfassung des rechtlichen Wesens der Selbstverwaltung<sup>2</sup>). Ist sie nämlich nicht nur ein Prinzip im politischen Parteikampfe oder ein Gesichtspunkt, unter dem zu bestimmten praktischen Zwecken gewisse Erscheinungen des Staatslebens geordnet werden, sondern bedeutet sie eine bleibende Institution, so muss es von ihr, wie von allen dauernden staatlichen Einrichtungen, einen Rechtsbegriff geben<sup>8</sup>). Wer die Selbstverwaltung gänzlich in das politische Gebiet verweist, verkennt, dass alle publizistischen Rechtsbegriffe aus politischen hervorgewachsen sind, indem überall das, was im realen Leben der Staaten zu praktischen Zwecken gefordert und sodann dauernd getibt wird, sich notwendig zu Rechtsgestaltungen verdichtet. Es

geübte Verwaltung auszuschließen, obwohl diese, als rechtlich und politisch weniger wesentlich, in den folgenden Betrachtungen weggelassen werden könnte.

<sup>1)</sup> In dieser negativen Begriffsbestimmung vereinigen sich die beiden voneinander gänzlich geschiedenen Bedeutungen des Wortes Selbstverwaltung, die bürgerliche und körperschaftliche, wie Rosin sie bezeichnet hat. Auch die, welche die rein politische Natur des Selbstverwaltungsbegriffes behaupten, sehen sich doch genötigt, für die Korporationsverwaltung einen staatsrechtlichen Begriff der Selbstverwaltung zuzugeben. Vgl. G. Meyer, S. 346, und Laband im Rechtsgeleerd Magazijn, 1891, S. 14 (Sep.-Abdr.).

<sup>2)</sup> Vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 277 (290) ff.

gewinnen, seien hier die von Neukamp und Preuß erwähnt. Offenbar zu eng definiert Neukamp, Der Begriff der "Selbstverwaltung" im Rechtssinne, Archiv f. öff. R., IV, S. 538, diese als die von der Ministerverwaltung rechtlich unabhängige, nur den Gesetzen des Landes unterworfene und deshalb von Weisungen einer vorgesetzten Behörde unabhängige Verwaltung. Preuß, Städt. Amtsrecht, S. 119 ff., will auch alle bürgerliche Selbstverwaltung auf Verwaltung durch Organe von Selbstverwaltungskörpern zurückführen, wodurch aber den entgegenstehenden geschichtlichen und politischen Erscheinungen Gewalt angetan wird. Anderseits erklärt E. v. Meier in Holtzendorff-Kohlers Enzyklopädie, II, 644 ff. jeden positiven allgemeinen Begriff der Selbstverwaltung, der das englische und deutsche System zugleich umfast, für unauffindbar, in welchem Punkte ich mit ihm übereinstimme.

gibt keinen staatsrechtlichen Grundbegriff, der nicht aus dem Kampfe und Siege politischer Forderungen hervorgewachsen wäre.

Überblickt man nunmehr die Staaten, um sie nach der Art ihrer Gliederung zu klassifizieren, so ergibt sich folgendes:

Vorausgesetzt ist zunächst der Normalfall des Einzelstaates, d. h. jenes Staates, der bei aller möglichen Mannigfaltigkeit seiner Glieder ausschließlich Eigner der öffentlichen Gewalt ist, dessen Glieder daher weder staatlichen noch staatsähnlichen Charakter besitzen.

Zentralisiert oder dezentralisiert können alle materiellen staatlichen Funktionen sein. Durch den Terminus "Selbstverwaltung",
die allerdings nur einen möglichen Fall der Dezentralisation
bildet, wird dieser Tatbestand verdeckt. Es gibt neben der
Dezentralisation der Verwaltung eine solche der Gesetzgebung
und der Rechtsprechung. Lokale Polizeiverordnungen und Ortsstatute sind Akte der materiellen Gesetzgebung, sowie Gemeinde-,
Gewerbe-, Kaufmanns- und Schiedsgerichte der Arbeiterversicherung lokale Organe der Rechtsprechung im heutigen Staate sind.

Als Grundformen der Dezentralisation ergeben sich zwei scharf geschiedene Arten: administrative Dezentralisation und Dezentralisation durch Selbstverwaltung.

Die Dezentralisation kann aber so weit gehen, dass die oben vorausgesetzte innere Einheit des Staates bei relativer Selbständigkeit der Glieder nicht erreicht wird. Diese Fälle sind besonders zu betrachten. Sie sind von hohem Interesse, weil sie uns sowohl die Grenzen des Staatsbegriffes kennen lehren als auch zeigen, dass im geschichtlichen Leben Übergänge von Staat zu nichtstaatlichem Gebilde vorhanden sind.

## II. Die Arten staatlicher Gliederung.

#### 1. Administrative Dezentralisation.

Es ist bereits erwähnt worden, dass der streng zentralisierte Staat, minimale staatliche Gemeinwesen abgerechnet, nur als Schulbeispiel, nicht als realer Typus angetroffen wird. Jede Gliederung eines Staates in territoriale Abteilungen zu Zwecken der Verwaltung und der Rechtspflege hat notwendig dezentralisierende Wirkungen. Die Behörden dieser Abteilungen sind nämlich nicht oder nicht nur Vollzugsorgane der Zentralregierung, sondern haben eigene, unter Umständen der Aufsicht und

Korrektur durch die obere Behörde entrückte Entscheidungsgewalt.

Zwei Typen des also dezentralisierten Staates sind geschichtlich hervorgetreten. In dem ersten sind für Teile des Staates oberste Behörden bestellt, in dem zweiten steht über allen Provinzial- und Lokalbehörden eine einheitliche Zentralregierung.

Der erste Typus findet seinen Ausdruck dort, wo der Verwaltung und Rechtspflege das Provinzialsystem zugrunde liegt. Es bezeichnet die äußerste Grenze, bis zu welcher die administrative Dezentralisation gehen darf, ohne die Einheit des Staates zu zerstören.

Das Provinzialsystem lässt sich nur historisch begreifen. Sowohl dem unausgebildeten politischen Denken des Mittelalters als auch noch dem fürstlichen Absolutismus der neueren Zeit gentigte die Einheit des staatlichen Oberhauptes und der Verwaltung gewisser, allen Teilen eines Herrschaftsgebietes gemeinsamer Angelegenheiten, um ein einheitliches Staatswesen zu erblicken, mit welcher Einheit die weitestgehende Verschiedenheit in der politischen Stellung der Glieder vereinbar ist. Die Forderung, dass die Einheit des Staates in der Einheit der Zentralregierung sich zeige, ist zwar schon dem frühen Mittelalter nicht unbekannt, findet aber auf dem Kontinent an der in der ganzen Kulturlage begründeten Unmöglichkeit der Herstellung und Aufrechterhaltung einer dauernden Zentralgewalt eine Schranke ihrer Verwirklichung. Das Feudalsystem schafft aus untergeordneten Organen der staatlichen Zentralregierung selbständige lokale Gewalten, deren Herkunft aus der staatlichen Machtfülle immer mehr aus der geschichtlichen Erinnerung verschwindet. Die großartige Neuorganisation des englischen Staates durch Wilhelm den Eroberer bildet das erste Beispiel einer weitgehenden Zentralisation inmitten einer durch die selbstherrliche Gewalt der großen Lehnsträger in Zerstückelung begriffenen politischen Welt. Auf dem Kontinente ist es vor allem Frankreich, das mit dem Fortschreiten der königlichen Gewalt die staatliche Einheit auch durch sich vervollkommnende Einheit der gesamten Staatsverwaltung darzustellen strebt. Auch in den anderen Staaten ist es das fürstliche Streben, die Kräfte der Gesamtheit, vorerst namentlich zu militärischen und ökonomischen Zwecken, zusammenzufassen, sodann aber auch um innere Gegensätze auszugleichen und alle Teile gleichmässig an die Dynastie und damit an den Staat zu ketten, das zu einer Überwindung des Provinzialsystems führt. Nichtsdestoweniger bleiben noch lang Reste zurück<sup>1</sup>), wie es denn auch heute keineswegs gänzlich geschwunden ist. Bei Neuerwerbungen von Gebietsteilen, bei der Organisation von Nebenländern, bei anderen staatsrechtlichen oder politischen Schwierigkeiten der völligen bureaukratischen Zentralisation findet es auch heute noch häufig Anwendung. Irland, Ostindien<sup>2</sup>), Island<sup>3</sup>), Elsas-Lothringen, ferner die besonderen Kolonialministerien unterstellten Nebenländer der europäischen Staaten sind Beispiele von Teilen eines Staates, deren Regierung von der sie beherrschenden Zentralgewalt in größerem oder geringerem Umfange gemäß dem Provinzialsystem vorgenommen wird.

Wenn nun auch der nach dem Provinzialsystem konstruierte Staat heute mehr als ein Provinzenbundel denn als einheitliches Gemeinwesen erscheint, so war doch zur Zeit seiner größten Herrschaft ein gewisses Mass einheitlicher Zentralregierung für alle Provinzen vorhanden, welches namentlich die Einheit nach außen umfaßte. Eine bloß auf die Herrscherperson beschränkte Einheit wurde, sobald die Vorstellungen vom Staate sich nur einigermaßen schärfer ausprägten, noch nicht als ein staatliches Gebilde angesehen; vielmehr setzt in solchen Fällen der Begriff der Personalunion in seiner ursprünglichen Gestaltung ein. Auch wo den einzelnen Territorien eine selbständige Organisation verbleibt, wird doch ihr Zusammenschmelzen zu einem Staate in erster Linie durch Herstellung eines Systems von Zentralbehörden neben den obersten Provinzialbehörden bewirkt, namentlich auf den Gebieten der auswärtigen Angelegenheiten, des Heer- und Finanzwesens. Aber auch heute würde dort, wo gar keine Verbindung zwischen der Verwaltung mehrerer Gebiete bestünde,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Noch in diesem Jahrhundert sind mehrere deutsche Staater längere Zeit teilweise nach Provinzialsystem verwaltet worden (Sachsen, Hannover, Sachsen-Weimar, Mecklenburg-Schwerin). Vgl. Malchus, Politik der inneren Staatsverwaltung, I, 1823, §§ 60—63. Österreich hatte noch in der dem Dualismus unmittelbar vorangehenden Epoche als konstitutioneller Einheitsstaat eine besondere ungarische und siebenbürgische Hofkanzlei.

<sup>2)</sup> Über die eigentümliche administrative Stellung beider vgl. Gneist, Das Englische Verwaltungsrecht der Gegenwart, 3. Aufl., II, 1884, S. 1104 ff.; Hatschek, Engl. Staatsrecht, I, S. 193 ff., 208 ff.

<sup>\*)</sup> Vgl. Goos-Hansen, Das Staatsrecht des Königreichs Danemark (in Marquardsens Handb., S. 45, 157 ff.).

daher gemeinsame Zentralstellen gänzlich mangelten, von einem einheitlichen Staatswesen nicht mehr gesprochen werden können, wenn auch anderseits das Dasein solcher Zentralstellen allein durchaus nicht genügt, den Gliedern den staatlichen Charakter abzusprechen.

Solche Dezentralisation gemäs dem Provinzialsystem pflegt eine umfangreiche Dezentralisation nicht nur der Verwaltung, sondern auch der Gesetzgebung und der Rechtsprechung zu sein. Sie begünstigt und erhält dadurch das Sonderleben der also reoganisierten Teile eines Staates in hohem Grade. Soweit diese Teile vom Staate organisiert sind, bilden sie demnach nur Abschnitte der dezentralisierten Einheit. Sie pflegen aber meistens außerdem einen Verband darzustellen, der als solcher dem Staate gegenüber als Rechtsträger erscheint. In dieser Eigenschaft sind sie weiter unten zu betrachten.

Die zweite Form der administrativen Dezentralisation ist heute die normale. Sie besteht in der Organisierung des durchwegs mit einheitlichen Zentralbehörden versehenen Staates durch Mittel- und Lokalbehörden und deren Ausstattung mit selbständigen Verwaltungs- und Entscheidungsbefugnissen. Selbst der am stärksten vom Prinzipe der Zentralisation beherrschte Staat ist genötigt, den Unterbehörden eine selbständige Kompetenz einzuräumen, da es ein Ding der Unmöglichkeit ist, alle Verwaltungsakte gemäß individuell bestimmten Anweisungen der Zentralbehörden zu erledigen oder sie zur Bestätigung an die obersten Stellen zu bringen. Bei den Gerichten ist es selbstverständlich, dass ein geregelter Instanzenzug eingehalten werde der zur Folge hat, dass es in den meisten Fällen bei der Entscheidung der unteren Instanz sein Bewenden hat, da die obere nur auf Anrufen der Beteiligten tätig werden kann. Selbst dort, wo, wie in England, das oberste Reichsgericht nicht nur selbst eine umfassende Zuständigkeit in erster Instanz hat, sondern auch jeden bei einem unteren Gerichte anhängigen Fall an sich ziehen kann, ist selbstverständlich die Entscheidung des unteren Richters die Regel.

Innerhalb dieses Typus des nach dem Zentralsystem 1)

<sup>1)</sup> In der Regel früher als Realsystem bezeichnet, wegen der Trennung des Geschäfts in mehrere Ressorts, während die obersten Provinzialbehörden häufig die gesamte Verwaltung als einheitliche Masse behandelten. Doch traf diese Tatsache keineswegs überall zu

organisierten Staates sind die größten Mannigfaltigkeiten vorhanden, da Mass und Umfang der den untergeordneten Behörden zugewiesenen Zuständigkeiten sich stets nach den konkreten Verhältnissen und Bedürfnissen des Einzelstaates richten. daher auch bei diesem Typus weitgehende administrative Selbständigkeit der Staatsteile möglich, die allerdings ganz anders geartet ist als bei dem ersten Typus, da die Zentralregierung gemäß der dienstlichen Unterordnung, namentlich der nichtrichterlichen Mittel- und Lokalbehörden, stets in der Lage ist, unerwünschte Abweichungen von ihren Direktiven zu verhindern oder doch auf ein geringes Mass zu reduzieren. Diese Form der Dezentralisation erstreckt sich aber im wesentlichen nur auf Verwaltung und Rechtsprechung, während gesetzgeberische Befugnisse den untergeordneten Behörden nur in Form eines dem Umfang nach beschränkten und an Bedeutung sehr zurücktretenden Verordnungsrechtes zustehen kann. Sie tritt selten rein auf, steht vielmehr in der Regel im Zusammenhang mit dem folgenden System der Dezentralisation.

#### 2. Dezentralisation durch Selbstverwaltung<sup>1</sup>).

Wir haben das gemeinsame negative Merkmal aller Selbstverwaltung: öffentliche Verwaltung durch Personen, die in keinem dauernden berufsmäsigen Dienstverhältnis zu dem öffentlichen Verbande stehen, dessen Verwaltung sie führen, kennen gelernt. In erster Linie handelt es sich aber hier um staatliche Verwaltung durch andere Personen als berufsmäsige Staatsbeamte. Sie bildet, näher bezeichnet, als Gegensatz zur staatlich-bureaukratischen Verwaltung, die Verwaltung durch die Interessenten selbst. Hier ist nun der Einblick in ihr rechtliches Wesen zu gewinnen.

Überblickt man die verschiedenen Formen der Selbstverwaltung, so ergeben sich für sie nach der rechtlichen Seite hin zwei Paare von Typen, die zwar in der Wirklichkeit stets miteinander verbunden, zum Zwecke theoretischer Erkenntnis jedoch auseinandergehalten werden müssen. Selbstverwaltung hat

und war überdies nur verwaltungstechnisch, nicht aber rechtlich und politisch von wesentlicher Bedeutung.

<sup>1)</sup> Vgl. zum folgenden auch meine eingehenden Ausführungen System, Kap. XVI.

Verwaltung. Sie wird ferner entweder von einzelnen oder von Verbänden geübt. Diese zunächst äußerlich erscheinenden Gegensätze sind, wie die folgende Untersuchung ergeben wird, diejenigen, die uns den Einblick in das rechtliche Wesen der Selbstverwaltung und deren juristische Abarten gewähren.

Dem Staate stehen zwei Mittel zu Gebote, um den ihm nötigen Willen zu gewinnen: Verpflichtung und Berechtigung. So auch zur Sicherung der Verwaltung lokaler Interessen durch die Interessenten.

Die Verpflichtung kann sich wenden an Individuen oder an Verbände. Lokale Interessen können befriedigt werden durch Erfüllung staatlicher Dienstpflicht von seiten der einzelnen und der zum Dienst herangezogenen Verbände.

Solche Dienstpflicht einzelner ruht nicht, wie das Berufsbeamtentum, auf der Grundlage eines dauernden, durch einen individualisierten Akt (den Staatsdienervertrag) erzeugten Dienstverhältnisses, sondern auf dem Grund der allgemeinen staatsbürgerlichen Subjektion. Sie findet ihre wesentliche Gegenleistung in dem Masse spezieller Ehre, das mit jeder Trägerschaft staatlicher Organstellung verknüpft ist. Die also zur Dienstleistung berufenen Personen sind Ehrenbeamte, als solche in ein bestimmtes Amt berufen, daher unversetzbar, in der Regel nur den Gesetzen und der gesetzmässigen Verordnungsgewalt, nicht aber Reglements und Instruktionen der vorgesetzten Behörden unterworfen, demnach unabhängiger von der Zentralgewalt als die Berufsbeamten 1). Ihre Institution soll daher namentlich sowohl die bessere Besorgung lokaler Interessen durch die mit ihnen Verknüpften als auch die gesetzliche Handhabung der Verwaltung garantieren.

Scharf ausgebildet wurde dieser Typus in England in der Grafschaftsverwaltung. Er ist die notwendige Form der Selbstverwaltung eines Staates, dessen Geschichte mit einer ein selbständiges Recht der Verwaltung seiner Verbände nicht anerkennenden Zentralisation beginnt. Ihrer sachlichen Seite nach ist diese Form der Verwaltung stets Staatsverwaltung. Sie ist Staatsverwaltung durch Ehrenamt. Dementsprechend erfolgt die

<sup>1)</sup> Vgl. System, S. 173 (183).

Berufung ins Amt auch in der Regel durch königliche Ernennung<sup>1</sup>), in welchem Akte die staatliche Übertragung des Amtes gleichsam sichtbar zum Ausdruck kommt<sup>2</sup>).

Dieser Typus hat verschiedene Modifikationen erfahren. Das Moment der Verpflichtung konnte zurückgedrängt und damit ein Übergang zum zweiten Typus dieser Gattung geschaffen werden. Recht und Pflicht der Ernennung konnte vom Staate selbständigen Verbänden übertragen und damit zum Bestandteil der Verbandsverwaltung erhoben werden. Das Ehrenamt konnte mit dem Berufsamt zu einheitlichen Behörden zusammengefast werden.

Diese letztere Modifikation hat in großem Umfange bei der Neuordnung der Verwaltungsbehörden in vielen deutschen Staaten stattgefunden. Der badische Bezirksrat, der preußische Provinzialrat, Bezirks- und Kreisausschuß, der sächsische Kreis- und Bezirksausschuß, der hessische Kreis- und Provinzialausschuß sind Staatsbehörden, die aus Beruße- und Ehrenbeamten zusammengesetzt sind derart, daß mindestens der Vorsitzende Berußebeamter ist. Im Deutschen Reiche sind die Schiedsgerichte der Unfall- und Invaliditätsversicherung hierhergehörige Beispiele. Dieses System der gemischten Staatsbehörden schließt in sich nicht nur Dezentralisation der Verwaltung durch Teilnahme der Interessenten, sondern auch Kontrolle der bureaukratischen Verwaltung durch die Selbstverwaltung.

In allen diesen Fällen ist aber die Verbindung zwischen Ehrenamt und Lokalverwaltung dadurch gewahrt, dass die Berufung zum Ehrenamt, wie immer sie erfolgen möge, auf einen örtlich oder korporativ begrenzten Kreis von Personen beschränkt ist. Selbst in jenen Ausnahmefällen, wo heute Zentralstellen den Charakter gemischter Behörden haben, wie das deutsche Reichsversicherungsamt, ist der Zusammenhang mit den lokalen Verbänden durch die Art der Bestellung der ehrenamtlichen Mitglieder erhalten.

Ähnlich wie die persönliche Dienstpflicht, aber dennoch in

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mit Ausnahme des Coroners, dessen Ernennung auf die Grafschaftsversammlung übergegangen war.

<sup>2)</sup> In Preußen ist der Amtsvorsteher (Kreisordnung vom 13. Dez. 1873, §§ 56 ff.) nach diesem Typus gestaltet. Doch ist der Amtsvorsteher in viel größerer Abhängigkeit von der Regierung als der englische Friedensrichter.

wichtigen Punkten anders geartet ist die der Verbände. Die hier in Frage kommenden Verbände können höchst mannigfaltig beschaffen sein. Verbände ohne Persönlichkeit, mit unentwickelter oder umfangreicher Rechtssubjektivität, kirchliche und weltliche, private und Verbände des öffentlichen Rechtes können zur staatlichen Dienstpflicht herangezogen werden. Von großer Bedeutung ist namentlich die Dienstpflicht der öffentlich-rechtlichen Verbände, d. h. jener Verbände, die entweder Träger öffentlicher Herrschaftsrechte und öffentlicher Pflichten sind oder, ohne Träger von Herrschaftsrechten zu sein, doch aus der Zahl der übrigen Verbände dadurch herausgehoben sind, daß sie vom Staate als integrierende Bestandteile seiner Organisation eingeordnet und demgemäß vom öffentlichen Rechte reguliert werden. Die ersteren sind aktive; die letzteren passive öffentlich-rechtliche Verbände<sup>1</sup>).

Der Typus des passiven Verbandes in der öffentlichen Verwaltung ist wiederum in den angelsächsischen Staaten zu finden <sup>2</sup>). Das hängt damit zusammen, dass dort der Korporationsgedanke niemals die scharfe Ausprägung erfahren hatte wie auf dem Kontinente. Daher stellen sich namentlich die älteren Grafschaften in England, vor der großen Verwaltungsreform des 19. Jahrhunderts, sowie die amerikanischen Kommunalverbände bis in die Gegenwart<sup>8</sup>) als derartige unentwickelte Verbände dar. Sie haben keine Herrschergewalt als subjektives Recht, werden aber dennoch durch öffentliches Recht gebildet, beruhen auf dem Prinzip der Zwangsmitgliedschaft, und ihre Verwaltungskosten

<sup>1)</sup> Vgl. darüber System, S. 254 (268) ff.; Gierke, Deutsches Privatrecht, I, S. 621; Hatschek, Selbstverwaltung, S. 97 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. den eingehenden Nachweis bei Hatschek, Selbstverwaltung, S. 20 ff. und S. 173 ff., und in sehr gründlicher, überzeugender Darstellung Engl. Staatsrecht, I, S. 35 ff., namentlich S. 75 ff. Unklar Maitland, Trust und Korporation, Grünhuts Zeitschrift, XXXII, S. 73, der allerdings die Rückständigkeit der englischen juristischen Theorie selbst betont.

beruht wie das englische und mit ihm geschichtlich verknüpft ist, klar und übersichtlich im Vergleich mit diesem dargestellt von Goodnow, a. a. O. I, p. 162 ff. Interessant namentlich die Richtersprüche p. 173 ff., die von der ganz untergeordneten korporativen Art der towns und counties sprechen, die ihrem Wesen nach nur staatliche Verwaltungsabteilungen sind, deren Beamte staatliche Funktionen auszuüben haben.

sind durch örtliche Steuern hereinzubringen. Sie üben Imperium aber nur kraft staatlicher Delegation; nicht ihr Wille, sondern die Staatsgewalt wird durch sie handelnd. Sie bilden einerseits die Voraussetzung und anderseits die Ergänzung der durch Ehrenbeamte geübten Verwaltung. Durch ihr Medium wird die Gesamtheit der Untertanen (in Form der Verpflichtung zu persönlichen und sachlichen Leistungen) zu den Zwecken der Staatsverwaltung herangezogen.

Auch der aktive öffentlich-rechtliche Verband, als dessen Typus die Gemeinde der kontinentalen Staaten erscheint, ist trotz Trägerschaft von Herrschaftsrechten ein staatlicher Dienstpflicht unterliegender Verband. Zuvörderst sind meist Recht und Pflicht in seiner Herrschaftssphäre selbst derart miteinander verknüpft. dass die Ausübung seiner Rechte zugleich ein Moment der Pflicht gegenüber dem Staate enthält, wenigstens insofern, als es nicht in sein Belieben gestellt ist, ob er überhaupt tätig sein wolle oder nicht. Sodann aber werden diese Verbände vom Staate zu seinen Verwaltungszwecken durch Auferlegung spezieller Pflichten verwendet. Auch in dieser Hinsicht sind verschiedene Möglichkeiten verwirklicht. Es kann nämlich die Dienstpflicht auf dem Verbande selbst ruhen oder nur auf bestimmten Organen des Verbandes, die dadurch eine staatliche Organstellung erlangen. die mit ihrer Qualität als Verbandsorgane gesetzlich verknüpft Ein wesentliches Merkmal der Dienstpflicht der Verbände ist es ferner, dass die Kosten ihrer Leistungen für den Staat grundsätzlich von ihnen zu tragen sind, wodurch die Verbandsmitglieder zur Herbeischaffung der ökonomischen Mittel für diese Verwaltungstätigkeit herangezogen werden.

Die Möglichkeit eines Rechtes auf Selbstverwaltung scheint auf den ersten Blick mit dem Gedanken der Einheit des Staates und seiner Gewalt, demzufolge nur der Staat selbst ein Recht auf Imperium besitzen kann, unvereinbar. Sie ist in der Tat nur historisch zu begreifen, da alle solche Rechte geschichtlich mit dem dualistischen Staate des Mittelalters zusammenhängen. In England mit seiner seit der normännischen Eroberung konzentrierten Staatsgewalt ist es niemals zur Vorstellung und Anerkennung eines Rechtes einzelner oder eines Verbandes auf Selbstverwaltung gekommen.

Anders auf dem Kontinente. Dort war staatliche Gewalt in die Hände von Feudalherren und Städten geglitten und zu deren

eigenem Rechte geworden. Der Absolutismus, welcher den großen Enteignungsprozess vollzog, den die Staatsgewalt gegen alle untergeordneten Gewalten führte, hat die bisher mit eigenem Imperium Begabten keineswegs gänzlich aus dem Besitze gesetzt. Bis ins 19. Jahrhundert hinein standen Grundherren und Städten in verschiedenen Staaten eigene Gerichtsbarkeit und Polizei zu, wie denn auch andere Herrschaftsrechte den Städten bei aller Einschränkung und Beaufsichtigung durch die Staatsgewalt verblieben waren. Allein der Gedanke, dass der ursprüngliche Eigner dieser Rechte der Staat sei, bricht sich in Theorie und Praxis mit elementarer Gewalt Bahn. Dadurch ist eine Fortdauer oder Erweiterung dieser Rechte juristisch nur möglich, indem man an ihren Ursprung wieder anknüpft. So wie der Landesherr oder Bischof durch Belehnung mit den Regalien, die Stadt durch Verleihung des Gerichtsbannes in den Besitz von Hoheitsrechten kam, deren Ursprung aus der Staatsgewalt dadurch sichtbar in die Erscheinung trat, so findet auch heute in der Zuerkennung von Selbstverwaltungsrechten eine Belehnung mit Imperium statt. Der moderne Selbstverwaltungskörper dieser Art hat daher vom Staate das Recht auf Ausübung staatlichen Imperiums in der Weise erhalten, dass es ihm als ein auch dem Staate gegenüber selbständiges — abgeleitetes, aber eigenes — Recht zusteht, das letzterer allerdings auf dem Wege des Gesetzes zu ändern vermag.

Solches Recht auf Selbstverwaltung steht heute nur ausnahmsweise einzelnen zu und auch dann nur in ihrer Verknüpfung mit einem Verbande, so namentlich die Rechte, welche die Besitzer selbständiger Gutsbezirke noch in mehreren Staaten haben 1). In der Regel aber ist das Recht auf Selbstverwaltung heute Verbänden gegeben. Nicht der einzige, aber der bei weitem wichtigste Fall solcher Selbstverwaltung ist die durch Kommunalverbände. Außer diesen gibt es zwar noch eine Fülle von Verbänden, die in ähnlicher Weise Selbstverwaltung üben 2). So namentlich die Kirchen, wo sie den Charakter öffent-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. v. Stengel s. v. Gutsbezirk im Wörterbuch des deutschen Verwaltungsrechts, I, S. 617 ff.; Gluth, s. v. Gutsbezirk im Österr. Staatswörterbuch, I, S. 983 ff.

<sup>2)</sup> Ausschliesslich als Korporationsverwaltung wird die Selbstverwaltung in ausführlicher Darstellung begründet in der neuesten Literatur von Haenel, Staatsr., I, S. 135 ff.; O. Mayer, II, S. 370 ff. Die noch weitergehende Beschränkung der Selbstverwaltung auf die

licher Körperschaften besitzen, sodann Interessenverbände ohne juristische Persönlichkeit, wie die Handels- und Gewerbekammern oder Innungsverbände<sup>1</sup>), oder mit solcher ausgestattet, wie die Krankenkassen, Berufsgenossenschaften, Innungen, Handwerkskammern<sup>2</sup>). Sie sind aber, abgesehen von den Kirchen, Neuschöpfungen, auf der Kombination bereits vorhandener Prinzipien beruhend.

Als Typus des zur Selbstverwaltung berechtigten Verbandes soll daher im folgenden das Wesen der Gemeinde untersucht werden. Und zwar auch in erster Linie das der politischen Gemeinde im engeren Sinne. Die höheren Kommunalverbände, die nach französischem Muster vom Staate gebildet oder umgebildet worden sind, bieten keine selbständigen Probleme dar. Ebensowenig die Verwaltungsgemeinden zu bestimmten Zwecken, deren Organisation und Funktionen für die Kenntnis der Ordnung des Kommunalwesens des Einzelstaates, nicht aber für eine allgemeine staatliche Prinzipienlehre von Bedeutung ist<sup>8</sup>).

Die Gemeinden haben gleich dem Staate ein Gebiet, Angehörige und eine selbständige Gewalt. Sie unterscheiden sich aber vom Staate dadurch, dass diese Gewalt niemals ursprüngliches, vom Staate nicht verliehenes Imperium besitzt. Alles Imperium, das der Gemeinde zusteht, ist abgeleitet, auch die ihnen zu eigenem Rechte verliehenen Herrschaftsrechte. Eigenes Herrschaftsrecht der Gemeinde ist niemals originäres Recht. Ihr Gebiet ist zugleich Staatsgebiet, ihre Angehörigen sind Staatsaugehörige, ihre Gewalt ist der des Staates unterworfen.

Diese Gebietskörperschaften ruhen auf einer vom Staate nicht geschaffenen sozialen Basis, den nachbarlichen Gemeininteressen. Sie haben sich daher vielfach unabhängig vom Staate gebildet, sie haben den Wechsel der Staaten überdauert, und in diesem

Kommunalverwaltung kann heute wohl als aufgegeben betrachtet werden. Vgl. G. Meyer, S. 346 und die daselbst N. 10 angeführten Schriftsteller; umfassende Aufzählung nicht kommunaler Selbstverwaltungsverbände bei Schön, Das Recht der Kommunalverbände in Preußen, 1897, S. 12.

<sup>1)</sup> Ihnen kann durch Beschluss des Bundesrats Persönlichkeit beigelegt werden. Gewerbeordnung § 104 g.

<sup>2)</sup> Vgl. Gewerbeordnung § 103 n.

<sup>3)</sup> Zum folgenden vgl. System, Kap. XVII.

Sinne ist es richtig, wenn behauptet wird, die Gemeinde sei älter als der Staat. Ihre Ausstattung mit Herrschaftsrecht ist jedoch ursprünglich vom Staate erfolgt. Erst als die Erinnerung an den Ursprung der Stadtfreiheiten und Privilegien erlosch, konnte sich die Vorstellung eines ursprünglichen Herrschaftsrechtes der Gemeinde bilden.

Französische Reformideen vor der Revolution und die Versuche der Konstituante zur Reorganisation des französischen Staates haben die Vorstellung eines natürlichen Rechtes der Gemeinde, eines pouvoir municipal, entstehen lassen 1). So wurde der natürliche von dem aufgetragenen Wirkungskreis der Gemeinde unterschieden. Der erstere, namentlich seitdem die Theorie von der Munizipalgewalt in die belgische Verfassungsurkunde Eingang gefunden hatte, spielt in den Lehren und Forderungen des süddeutschen Liberalismus der Epoche 1830—1848 eine bedeutende Rolle. Sein Einfluß zeitigt 1848/49 die Festsetzung von Grundrechten der Gemeinden, die wiederum von Bedeutung für die spätere Theorie und Gesetzgebung war.

Diese naturrechtliche Theorie kann heute als überwunden betrachtet werden. Selbst diejenigen, welche, wie Gierke und seine Schule, an der Auffassung eines selbständigen Imperiums der Gemeinde festhalten, wissen mit ihrer meist nur auf die mittelalterliche Rechtsgeschichte gestützten Theorie praktisch nichts anzufangen <sup>2</sup>).

Die heutige Stellung der Gemeinde im Staate ist vielmehr nach folgenden Grundsätzen zu beurteilen.

Die Gemeinde hat, wie jeder Verband, Rechte, die ihrem Wesen nach nicht aus dem Gebiete der staatlich anerkannten privaten Assoziationsfreiheit herausfallen. Dahin gehört das Recht, die eigenen Organe zu bestellen, Mitglieder aufzunehmen,

<sup>1)</sup> System, S. 264 (277) ff.; Hatschek, Selbstverwaltung, S. 34 ff. Über den Einfluss dieser Ideen auf die Steinsche Städteordnung von 1808 vgl. M. Lehmann, a. a. O. II, S. 447 ff. Mit der Bedeutung dieses großen Reformwerkes sowie der eigenartigen Gestaltung der deutschen Gemeindeverhältnisse wird sich der zweite Teil dieses Werkes zu beschäftigen haben.

<sup>2)</sup> Das zeigt auch die neueste Verteidigung des ursprünglichen Rechtes der Gemeinde durch Preuß, Städt. Amtsrecht, S. 131 ff., der S. 136 f. sehr richtig ausführt, daß die Verhältnisse eines jeden konkreten Staates auch de lege ferenda für die Grenzbestimmung zwischen Staat und Gemeinde maßgebend sind.

Vermögensverwaltung, Verwaltung lokaler Angelegenheiten, kurz: private Verwaltungstätigkeit in dem oben gezeichneten Umfang Der Staat reguliert zwar auch dieses Gebiet in auszuüben. seinen Gemeindegesetzen in verschiedener Weise; soweit aber nicht einschränkende staatliche Rechtssätze ein anderes anerkennen, gilt hier der eigene Wille der Gemeinde, der nur an den Zwecken des Verbandes seine Grenze findet. aber ist die Gemeinde durch Gesetz mit staatlichem Herrscherrecht belehnt, d. h. es ist ihr Imperium derart zugewiesen, dass sie einen Anspruch auf Austibung von Herrschaftsrechten besitzt. Diese Herrschaft ist ihr nicht nur im staatlichen Interesse gewährt, das durch solche Selbstverwaltung besser gewahrt erscheint, als wenn es von Staatsorganen besorgt wird, sondern auch im eigenen. Die Polizeigewalt<sup>1</sup>), das Recht, persönliche und Sachleistungen von ihren Mitgliedern zu verlangen, hat die Gemeinde nicht nur zum Zwecke ihrer Pflichterfüllung gegenüber dem Staat, vielmehr auch zur Erfüllung ihrer selbständigen Aufgaben. von der Gemeinde kraft ihres Imperiums erhobenen Steuern werden für alle Gemeindezwecke ohne Unterschied verwendet. Das Imperium ist daher ein Verwaltungsmittel der Gemeinde für ihre gesamte Tätigkeit.

Ferner aber verwendet der Staat die Gemeinde zu seinen Zwecken, indem er sie seiner Verwaltungsorganisation eingliedert. Hier hat sie kraft der vom Staate auferlegten Verpflichtung staatliche Funktionen auszuüben. Dadurch kann der Wirkungskreis der Gemeinde geschieden werden in einen selbständigen und einen aufgetragenen (übertragenen, delegierten), welcher Unterschied, obwohl aus der erwähnten französischen Terminologie stammend. hier einen ganz anderen Sinn erhält. Im selbständigen Wirkungskreis übt die Gemeinde ihr Recht aus, im aufgetragenen ist sie Staatsorgan<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Deren Stellung zur Gemeinde in den einzelnen Staaten verschieden geregelt ist; vgl. System, S. 263 (276), N. 1.

<sup>2)</sup> Andere Einteilungen, wie die Gneists in obrigkeitliche und wirtschaftliche Selbstverwaltung oder Loenings, Verwaltungsrecht, S. 181, in obligatorische und freiwillige Aufgaben der Gemeinden vermögen keine rechtlich erhebliche Scheidung der Gemeindeaufgaben herbeizuführen. Gemeindesteuern werden sowohl kraft obrigkeitlicher als wirtschaftlicher Verwaltungstätigkeit erhoben, wie denn überhaupt das der Gemeinde zustehende Imperium auch wirtschaftliches Verwaltungsmittel ist. Und ebenso kann die Auflage einer Gemeindesteuer

- Vermöge der innigen Verbindung, in welcher die Gemeinde mit dem Staate steht, tibt dieser gegenüber jener, wie jeder öffentlich-rechtlichen Körperschaft gegenüber, eine umfassende regulierende Tätigkeit. Er setzt ihre Verfassung entweder ausschließlich oder in ihren wesentlichen Grundzügen fest und unterwirft sie seiner Kontrolle, die, nach den einzelnen Rechtssystemen verschieden geregelt, die Kommunen mehr oder weniger weitgehenden Eingriffen der Staatsgewalt aussetzen kann. In seinen Gemeindegesetzen disponiert der Staat formell uneingeschränkt über Organisation und Wirkungskreis der Gemeinden, ohne daß er unverrückbare Grenzen fände. Dieser Satz ist aber ebenso eine juristische Hilfsvorstellung wie der entsprechende von der staatlichen Allmacht gegenüber dem Individuum.

Für die so durch Gemeinden geübte Selbstverwaltung lassen sich ihrem Inhalte nach a priori keine festen Schranken ziehen, da der Begriff der lokalen Interessen ein flüssiger, vielfach dem Ermessen unterworfener ist. Der eigene Wirkungskreis umfalst vornehmlich Angelegenheiten der inneren und Finanzverwaltung, der aufgetragene auch solche der Justiz- und Heeresverwaltung. Die Gemeindeverwaltung ist überall Verwaltung gemäß Staatsgesetzen. Doch kommt den Gemeinden gesetzlich auch ein Verordnungsrecht zu: das Recht, Ortsstatuten zu erlassen, durch welches sie an der materiellen Gesetzgebung teilnehmen.

Auf Grund der vorangehenden Darlegungen ergibt sich folgendes Resultat.

Die Dezentralisation durch Selbstverwaltung bezeichnet eine politische Erscheinung, die sich durch eine Mehrheit von rechtlichen Formen verwirklicht. Sie ist entweder passive oder aktive Selbstverwaltung, je nachdem sie als eine Pflicht oder als ein Recht geübt wird. Ferner ist sie entweder individuelle oder Verbandsverwaltung, je nachdem sie von einzelnen als solchen oder von Verbänden geübt wird. Die passive Selbstverwaltung ist ihrer rechtlichen Seite nach Staatsverwaltung, durch die Interessenten geübt; sie erfolgt demnach durch Staatsorgane. Ihre praktische Bedeutung liegt in dem Charakter dieser Organe, die entweder Ehrenbeamte oder Ver-

sowohl aus einer Verpflichtung der Gemeinde entspringen als fakultativen Zwecken dienen, daher selbst auch an diesem Charakter teilnehmen, ohne daß es möglich wäre, in der Auflage einer neuen Steuer die beiden Elemente zu trennen.

bände sind. Die aktive Selbstverwaltung hingegen wird heute in der Regel nur von Verbänden geübt. Sie handeln in Ausübung ihrer Rechte nicht als Organe des Staates, sondern in eigenem Namen. Bei ihnen liegt die Bedeutung der Selbstverwaltung nicht nur in ihrer eigenartigen Stellung zum Staate, sondern auch in dem Charakter der von ihnen ausgeübten Funktionen.

Unter diesen Verbänden nehmen die Gemeinden niederer und höherer Ordnung eine besonders bedeutsame Stellung ein. In der Ausgestaltung, die sie auf dem Kontinente erfahren haben, sind sie zugleich aktive und passive Verbände, so dass an ihnen alle Seiten der Selbstverwaltung studiert werden können.

#### 3. Dezentralisation durch Länder<sup>1</sup>).

Der einheitliche Staat, dessen Elemente von ihm den Charakter durchgängiger Einheit empfangen, ist lange Zeit hindurch ein Idealtypus gewesen, erst nach Überwindung der mittelalterlichen Zweiung in-die Wirklichkeit hinausgetreten. In vielen Fällen hat jedoch auch später die Realität der theoretischen Forderung der vollkommenen Staatseinheit nicht entsprochen. Solange das Schwergewicht der staatlichen Einheit in die Einheitlichkeit der Monarchenpersönlichkeit gelegt wurde, konnten die größten Besonderheiten einzelner Staatsteile mit dieser Einheitlichkeit zusammen bestehen, ohne dass die Theorie daran Anstols nahm. Es ist schon erwähnt worden, dass manche Staaten früher mehr einem Provinzenbündel als einer inneren Einheit glichen. In absoluten Monarchien oder solchen mit unentwickelter ständischer Verfassung konnte trotz aller Verschiedenheiten in der provinziellen Organisation, trotz allem Partikularismus in Gesetzgebung und Verwaltung zwar von einem sozialen, nicht aber von einem politischen Sonderleben der also sichtlich voneinander geschiedenen Glieder gesprochen werden.

<sup>1)</sup> Vgl. zum folgenden meine Abhandlung über Staatsfragmente, deren wesentliches Resultat die Zustimmung von G. Meyer, S. 33, gefunden hat. Auf die eingehenden Erörterungen, welche meine Ausführungen, so auch namentlich in Frankreich, erfahren haben, kann an dieser Stelle nicht näher eingegangen werden. Das Dasein einer Zwischenstufe zwischen Staat und Gemeinde erkennen nunmehr unter meinem Einflus auch an Rosenberg, Territorium, Schutzgebiet und Reichsland, Hirths Annalen, 1903, S. 492 ff., und Seidler, Jur. Kriterium, S. 85, die jeder in seiner Weise zu konstruieren sucht, ohne alle hierhergehörigen Fälle erklären zu können.

Indes ist auch schon in diesen Zeiten das geringe Mass von staatlicher Einheit, mit dem die staatsrechtliche Theorie sich zufrieden gab, um ein Gebilde als Staat zu charakterisieren, nicht immer vorhanden gewesen. Da, wo der Herrscher Recht und Macht hatte, die bestehenden Besonderheiten zu beschränken und aufzuheben, konnten diese nur als Prekarium betrachtet werden, das den einheitlichen Charakter des Staates zu zerstören nicht imstande war. Anders dort aber, wo namentlich ausgebildete ständische Institutionen die Eigentümlichkeiten der Teile in scharfer Weise hervortreten ließen.

Sobald man sich mit solchen Gebilden ernsthaft zu beschäftigen anfing, bemerkte man, dass die hergebrachten Schultypen nicht ausreichten, um sie genügend zu erklären. Da wurde denn zu Hilfsbegriffen Zuflucht genommen. Von ihnen sind namentlich zwei zu erwähnen. Der vieldeutige Begriff der Realunion wird dort angewendet, wo eine Mehrheit von Gebieten zu einer unvollkommenen Einheit zusammengeschmolzen war, und die Kategorie der unvollkommenen Inkorporation aufgestellt, um die Besonderheiten eines einem Staate zugewachsenen Gebietes zu erklären, dem verfassungsmäsig eine weitgehende Selbständigkeit belassen wurde. Über die Natur der Teile solcher unvollkommenen Einheiten herrschte aber keine klare Vorstellung. Mit dem ausgeprägten Staatsbegriff der Gegenwart sind jene Kategorien unvereinbar, wenn sie auch heute noch nicht gänzlich aus der Literatur verschwunden sind 1).

Nicht aber ist das Problem selbst damit aus der Welt geschafft. Auch heute noch gibt es zahlreiche Gebilde, welche mit den herkömmlichen Typen des Einheitsstaates nicht begriffen werden können. Ja, das Problem tritt sogar schärfer hervor als früher, weil der wohlausgebildete Bau des modernen Staates die Besonderheiten seiner Glieder in noch viel fasslicherer Weise zeigt als der absolute und ständische Staat der letzten Jahrhunderte. Heute ist nämlich die rechtliche Einheit der einzelnen Staatselemente in weit klarerer Weise ausgeprägt als früher. Der Begriff der Staatsangehörigkeit hat erst mit dem Falle der ständisch-feudalen Staatsordnung seine volle Durchbildung er-

<sup>1)</sup> So versucht neuerdings den Begriff der unvollkommenen Inkorporation wiederzubeleben Bornhak, Einseitige Abhängigkeitsverhältnisse unter den modernen Staaten, 1896 (in Jellinek-Meyer, Abhandlungen), S. 62 ff.

fahren; die Einheit des Staatsgebietes, die Zentralisation der Verwaltung und Justiz in oberster Instanz ist mit voller Konsequenz erst seit der französischen Revolution durchgeführt worden. Heute erscheint der Staat grundsätzlich ausgerüstet mit einem einheitlichen Gebiete, einem einheitlichen Volke, einer einheitlichen Staatsgewalt. Welche Gebietskörperschaften immer in ihm existieren mögen, ihr Gebiet ist stets zugleich Staatsgebiet. Die Mitglieder der in ihm begriffenen Verbände sind zugleich Staatsangehörige, alle Verbandsgewalt ist seiner Gewalt untertan, so daß Verbandsorgane niemals vermöge ihrer Zugehörigkeit zu einem nichtstaatlichen Verbande, sondern immer nur kraft staatlichen Willens den Charakter als Staatsorgane erlangen können.

Nun gibt es aber Staaten, in denen die gesamte Einheit aller Staatselemente zweifellos nicht vorhanden ist. Dadurch entsteht eine Form der Dezentralisation, die den bisher erörterten Typen nicht unterstellt werden kann. Für sie muß daher eine neue auf Grund des empirischen Materials gebildet werden. Wer irgendwie mit einem derartigen Gebilde sich näher beschäftigt, gerät in die gröbsten Widersprüche, wenn er es mit den vorhandenen staatsrechtlichen Schulbegriffen erfassen will. Im folgenden soll zunächst ein Überblick über die wichtigsten hierhergehörigen Fälle gegeben werden.

1. Es gibt Staaten, deren Gebiet und Volk staatsrechtlich keine Einheit bilden. Das ist der Fall einmal während des Schwebezustandes, der nach der Abtretung eines Gebietes oder der Eroberung eines Staates bis zur Einverleibung in das Gebiet des Eroberers eintritt. Solche Gebiete gehören nicht mehr dem früheren Staate oder haben ihren staatlichen Charakter verloren, sind aber staatsrechtlich noch nicht Teile des sie erwerbenden Staates. Vielmehr ist dieser durch den völkerrechtlichen Akt der Erwerbung nunmehr befugt, jene Gebiete sich einzuverleiben; es bedarf jedoch stets eines besonderen staatsrechtlichen Aktes, um die Einverleibung durchzuführen, die also niemals ipso iure stattfindet. Beide Akte: Gebietserwerb und Einverleibung, können zeitlich wahrnehmbar auseinanderfallen. So wurden Schleswig-Holstein im Wiener Frieden vom 30. Oktober 1864 von Dänemark an Preußen und Österreich abgetreten, ihre Einverleibung in die preussische Monarchie wurde aber erst auf Grund des preußsischen Gesetzes vom 24. Dezember 1866 durch königliches Patent vom 12. Januar 1867 vollzogen. Elsass-Lothringen war

mit dem Tage der Ratifikation des Versailler Präliminarfriedens (2. März 1871) von Frankreich dem Deutschen Reiche zediert, allein erst durch das Reichsgesetz vom 9. Juni 1871 wurden Elsass-Lothringen für einen Bestandteil des Deutschen Reiches und die Einwohner von Elsass-Lothringen für Angehörige des Deutschen Reiches erklärt. In der Zwischenzeit waren hier Schwebezustände vorhanden, in denen diese Gebiete, trotzdem sie nicht Staaten waren, dennoch keinem anderen Staate einverleibt waren. Solche Schwebezustände können aber auch von längerer Dauer sein. Dies beweist die heutige Stellung Bosniens Beide unter österreichisch-ungarischer und der Herzegowina. Verwaltung stehenden türkischen Provinzen sind weder österreichisches noch ungarisches Staatsgebiet; ihre Angehörigen haben weder die österreichische noch die ungarische Staatsangehörigkeit. Anderseits hat aber trotz des Vorbehaltes der Souveräuetät die Herrschaft der Türkei über beide Provinzen kraft der Übertragung der ganzen Regierungsgewalt an Österreich-Ungarn keinen wie immer gearteten staatsrechtlichen Inhalt, so dass auch dem türkischen Reiche gegenüber diese Provinzen als staatsrechtlich selbständige Territorien mit eigenen Angehörigen erscheinen, zumal Österreich-Ungarn sie auch nach außen hin vertritt. Ihre Verbindung mit dem türkischen Reiche hat wesentlich nur die völkerrechtliche Bedeutung, das Österreich-Ungarn gehindert ist, sie ohne Zustimmung der Pforte und der übrigen Signatarmächte der Berliner Kongressakte einem seiner beiden Staatsgebiete zu inkorporieren.

Völkerrechtlicher Erwerb kann auch grundsätzlich von dem Staatsgebiet des Erwerbers getrennt bleiben. Ein hervorragendes Beispiel hierfür sind die deutschen Schutzgebiete. Diese sind der Herrschaft des Deutschen Reiches unterworfen, allein sie bilden keinen Bestandteil des verfassungsmäßig umschriebenen Reichsgebietes. Sie gehören dem Reiche, aber nicht zum Reiche. Sie sind daher grundsätzlich für das Reich Ausland im staatsrechtlichen Sinne 1). Ferner sind die Angehörigen der Schutzgebiete

<sup>1)</sup> So die herrschende Ansicht, der jetzt Köbner, Deutsches Kolonialrecht, in Kohlers Enzykl., II, S. 1090, mit der Behauptung entgegentritt, dass die Schutzgebiete nicht Ausland, sondern Nebenländer seien. Allein Ausland im staatsrechtlichen Sinne ist alles, was nicht gesetzlich zum Reichsgebiet gehört, wie Laband, II, S. 278, treffend ausführt.

nicht deutsche Reichsangehörige. Es kann solchen Angehörigen zwar die Reichsangehörigkeit verliehen werden, dazu ist aber stets ein streng individualisierter Verwaltungsakt notwendig. Der nicht naturalisierte Eingeborene oder sonstige Angehörige eines Schutzgebietes ist und bleibt Reichsausländer.

Die Schutzgebiete weisen demnach zwei der wesentlichen Staatselemente auf: eigenes Gebiet und eigene Angehörige. Nichtsdestoweniger sind sie weit davon entfernt, Staaten zu sein<sup>1</sup>). Sie haben nicht die geringsten Elemente einer staatlichen Persönlichkeit aufzuweisen<sup>2</sup>). Sie sind nicht Subjekte staatlicher Tätig-

<sup>1)</sup> Rehm, Staatslehre, S. 264, will die Schutzgebiete für nichtsouveräne Staaten erklären, und zwar für solche, die auf dem Gebiete der Objektstheorie (vgl. oben S. 159, Note 1) aufgebaut sind. Diese Ansicht ist aber auch, abgesehen von den Widersprüchen, die in dem Mangel eines einheitlichen Staatsbegriffes für eine bestimmte Kulturepoche liegen, unhaltbar. Vor allem fehlt die selbständige Staatsgewalt für die Schutzgebiete sowohl objektiv als subjektiv. Denn die Herrschaft über die Schutzgebiete beruht nur auf einer Kompetenzerweiterung der Reichsgewalt, zu der in der Reichsverfassung selbst (Art. 11) die allgemeinen Vollmachten enthalten waren. Es ist also nicht eine von der Reichsgewalt geschiedene, sondern die einheitliche Reichsgewalt selbst, die in den Schutzgebieten herrscht. Nimmt man aber mit Rehm eine selbständige Schutzgebietsgewalt an, so kommt man zu unlösbaren Widersprüchen. Völkerrechtliche Persönlichkeit hat das Schutzgebiet nicht, weil es überhaupt nicht staatliche Persönlichkeit hat; damit mangelt ihm gerade das für Rehm ausschlaggebende Merkmal des Staates. Zwischen Staaten ferner, auch zwischen einem souveränen und dem ihm untergeordneten nichtsouveränen, kann es, soweit ihr staatlicher Charakter reicht, nur völkerrechtliche Beziehungen geben; für solche ist aber zwischen Reich und Schutzgebiet nicht der geringste Raum vorhanden. Ebenso müste sich die völkerrechtliche Art des Schutzgebietes irgendwie nach außen bemerkbar machen, das Reich z. B. müste ausschließlich in seiner Eigenschaft als Herrscher des Schutzgebietes Krieg erklären können, da nirgends das Kriegsrecht der Schutzgebiete als identisch mit dem des Reiches erklärt ist, usw. Gegen die Lehre Rehms spricht aber, von allem anderen abgesehen, das wichtige methodologische Grundprinzip: praeter necessitatem principia non sunt multiplicanda. Um meiner Hypothese von den Staatsfragmenten zu entgehen, muss er seine drei Gattungen von Staaten annehmen und außerdem noch einen vierten Mischtypus (S. 171), in dem sich anstaltliche und korporative Elemente miteinander verbinden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sie haben durch das Reichsgesetz vom 30. März 1892 vermögensrechtliche Persönlichkeit erhalten und damit öffentliche Rechtssubjektivität. Diese beschränkte Rechtsfähigkeit ruht auf anstaltlichem, nicht auf korporativem Typus (vgl. Staatsfragmente, S. 19), erhebt die

keit. Die Staatsgewalt über die Schutzgebiete ruht ausschließlich beim Reiche<sup>1</sup>).

2. Es gibt Staatsglieder, die Organe besitzen, deren Wesen und Funktionen denen eines Staatsorganes völlig gleichartig sind, die aber trotzdem nicht Organe des Staates selbst, sondern der betreffenden, dem Staate eingeordneten Gebietskörperschaft sind. Diese Organe sind Rudimente einer selbständigen Staatsgewalt. Diese Rudimente können so bedeutend sein, dass es zweiselhaft wird, ob die betreffende Gebietskörperschaft Staatscharakter besitzt oder nicht. Der politischen Beurteilung erscheinen Staaten, die derartige Gebilde in sich hegen, in der Regel nicht mehr als Einheitsstaaten, sondern als Bundesstaaten, Realunionen, Staatenbünde. Um so wichtiger ist es, ihr rechtliches Wesen zu fixieren.

Der bedeutsamste Fall ist der, wo Länder besondere Gesetzgebungsorgane haben. So ist ein Teil der britischen Kolonien, namentlich Kanada, Kapland und die australischen Kolonien, vom britischen Parlamente mit eigenen Verfassungen versehen worden 2). Sie haben ihre eigenen Parlamente, die nicht Organe des britischen Reiches, sondern der betreffenden korporativen Charakter besitzenden Kolonie sind. Ferner haben die österreichischen Königreiche und Länder durch die Verfassung vom 26. Februar 1861 Landesordnungen erhalten, die den Charakter von Staatsgrundgesetzen für das betreffende Land haben. Ihnen gemäß nehmen die Landtage an der Landesgesetzgebung teil. In Österreich gibt es nämlich zwei Gattungen von Gesetzen: Landes- und Reichsgesetze, die nicht nach Art der deutschen Gesetze zueinander in

Schutzgebiete aber keineswegs zu Staaten. Ähnlich ist es mit dem elsass-lothringischen Landesfiskus bestellt (Staatsfragmente, S. 32).

¹) So die herrschende Lehre. Vgl. G. Meyer, Die staatsrechtliche Stellung der deutschen Schutzgebiete, 1888, S. 87; derselbe, Staatsrecht, S. 206; Laband, II, S. 277; Haenel, Staatsr., I, S. 844 ff. Über die Stellungen der Kolonialgesellschaften und Häuptlinge der eingeborenen Stämme vgl. G. Meyer, Staatsr., S. 487 ff. Man kann die Schutzgebiete als Objekte der Reichsherrschaft bezeichnen, sofern damit das Fehlen einer selbständigen öffentlichen Gewalt der Schutzgebiete ausgedrückt werden soll. Die Einwohner der Schutzgebiete aber sind keineswegs bloß Herrschaftsobjekte, da ihre Persönlichkeit anerkannt und geschützt .ist. Die staatsrechtliche Objektstheorie läßt sich auch bei derartigen Gebilden nicht durchführen.

<sup>2)</sup> Vgl. namentlich Todd, Parliamentary Government in the British Colonies, 2. ed., London 1894; ferner Dicey, Introduction, p. 98 ff.

dem Verhältnis stehen, dass die Reichsgesetze den Landesgesetzen vorgehen, sondern die völlig gleichartig einander nebengeordnet sind. In Elsass-Lothringen wirkt der aus Wahlen reichsländischer Kommunalverbände hervorgehende Landesausschuss an der Landesgesetzgebung nach Art und Weise einer Volksvertretung mit, da die Landesgesetze vom Kaiser mit Zustimmung des Bundesrates und des Landesausschusses erlassen werden 1).

In all diesen Fällen kann man die angeführten Gesetzgebungsorgane weder als Organe von Kommunalverbänden noch als Organe des übergeordneten Staates auffassen. Der Gesetzgebungsprozels ist ein staatlicher Prozels; alle daran mitwirkenden Organe sind Staatsorgane <sup>3</sup>). Landesgesetze sind nicht etwa mit den Ortsstatuten einer Gemeinde zu vergleichen, da sie von der Staatsgewalt erlassen werden. Die erwähnten Landesparlamente nehmen als Staatsorgane an dem Prozels der Landesgesetzgebung teil<sup>3</sup>). Allein sie sind nicht direkt Organe des Staates selbst, sondern gehören dem Lande zu. Der böhmische Landtag ist nicht Organ des österreichischen Staates, sondern Böhmens. Landesparlamente sind daher Staatsorganen gleichwertige Organe, die aber nicht dem Staate, sondern dem Lande eignen. Sie sind Glieder einer rudimentären staatlichen Organisation <sup>4</sup>) des betreffenden Landes.

<sup>1)</sup> Über den Charakter von Elsass-Lothringen als eines Landes vgl. die näheren Ausführungen Staatsfragmente, S. 31 ff. Übereinstimmend G. Meyer, Staatsrecht, S. 204, N. 7. Laband, II, S. 203, will die Auffassung Elsass-Lothringens als Staatsfragment als historischpolitischen Begriff gelten lassen, der sich für die staatsrechtliche Dogmatik nicht eigne. Und doch ist er allein imstande, die Einzwängung der Verfassung des Reichslandes unter Begriffe zu verhüten, die seine rechtliche Eigenart ohne Gewaltsamkeit nicht zu erklären vermögen. Mit mir grundsätzlich übereinstimmend Rosenberg, Hirths Annalen, 1903, S. 494 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieser Satz ist heute communis opinio. Der Charakter von Partikularparlamenten ist bisher gründlicher Untersuchung nirgends unterzogen worden.

<sup>8)</sup> Negiert man das, so kann man konsequent nur zu der Anschauung von Mischler, Österreichisches Staatswörterbuch, II, S. 582, gelangen, dass die österreichischen Landtage "Selbstgesetzgebung" üben, während sie doch in Wahrheit an der Staatsgesetzgebung teilnehmen. Daran, dass die österreichischen Landesgesetze Staatsgesetze sind, zweifelt niemand. Vgl. die näheren Ausführungen Staatsfragmente, S. 28 f.

<sup>4)</sup> Daher ist die Anwendung des Begriffes von Staatsorganen auf derartige Landesorgane völlig berechtigt und der Einwand Rosen-

Zu diesen Gesetzgebungsorganen können noch andere hinzugefügt werden. Es kann eine besondere Regierung, ein besonderer Behördenorganismus sowie eine besondere Gerichtsverfassung hinzutreten. Dass solche Organe Staatsorgane, nicht etwa Organe eines Kommunalverbandes sind, ergibt sich daraus, dass sie unmittelbar staatliche Geschäfte besorgen. Sie sind aber nicht Organe des Gesamtstaates, da ihre Funktionen auf Grund der verfassungsmässigen Lage der Dinge gar nicht in dessen Kompetenz fallen. Das Charakteristische dieser Landesorgane liegt darin, dass alles im Lande als solchem geübte Imperium die gemeinsame Tätigkeit von Landesorganen und herrschender Staatsgewalt vor-Die Landesgesetze werden von der Staatsgewalt sanktioniert, die Landesbehörden von ihr oder in ihrem Auftrag Das Eigentümliche der mit eigenen Organen ausgestatteten Länder liegt demnach darin, dass in ihnen zwei Gattungen öffentlicher Organe zur Versehung der staatlichen Funktionen nötig sind, während die Funktionen der Gemeinden ausschließlich durch Gemeindeorgane besorgt werden können, die des Staates ausschließlich durch Staatsorgane besorgt werden. Im Lande können jedoch die Landesorgane niemals ohne Staatsorgane, die Staatsorgane mindestens nicht in bestimmten Fällen ohne Mitwirkung von Landesorganen tätig werden 1). So haben die britischen Kolonien ihre nur den Koloniallegislaturen ver-

bergs in Hirths Annalen, 1903, S. 492, Staatsorgane könne nur ein Staat haben, erledigt.

<sup>1)</sup> Rehm, S. 170, findet in den britischen Kolonien trotz aller selbständigen Organisation, die sie besitzen, keine Abweichung vom Typus der Provinz. Nun steht aber die britische Staatsgewalt zu der kolonialen genau in demselben Verhältnis wie die Reichsgewalt zur Schutzgewalt, nur mit dem Unterschied, dass die Rechte der britischen Zentralgewalt gegenüber den Kolonien viel eingeschränkter sind als die entsprechenden des Reiches. Warum daher in dem einen Fall Staaten annehmen, in dem anderen nicht? Wenn Kamerun ein Staat ist, dann sollte es doch Kanada sicherlich auch sein! umgekehrt, wenn man Kanada und das sich jetzt zu einem Bundesland zusammenschließende Australien für einfache Provinzen hält, so sind die abhängigen deutschen Schutzgebiete gewiss nicht mehr. Statuiert man aber in solchen Fällen der politischen Wirklichkeit diametral entgegenlaufende Unterschiede, so taucht wieder einmal die Frage auf, wozu derartige Jurisprudenz gut ist, ob sie irgendwelchen praktischen Wert hat oder nur ein Spielen mit Begriffen bedeutet.

antwortlichen Kabinette, ihre eigenen Gerichtshöfe, ihre eigenen Truppen und ihre eigenen Kriegsflotten 1).

Solche Länder haben stets besondere Verfassungen, die ihnen von den über sie herrschenden Staaten verliehen sind. In manchen Fällen ist sogar jede Abänderung der Landesverfassung nur mit Zustimmung der legislatorischen Landesorgane möglich.

3. Die Desorganisation eines Staates kann aber so weit gehen, dass auch rechtlich der nichtstaatliche Charakter seiner Glieder zweifelhaft wird. Das ist heute der Fall mit der Stellung Kroatien - Slawoniens im ungarischen und der Finnlands im russischen Staate<sup>2</sup>). Kroatien hat nicht nur einen eigenen Landtag, der an der Landesgesetzgebung mitwirkt, sondern auch eine eigene Landesregierung, an deren Spitze der dem Landtage verantwortliche Banus steht; es hat seine eigenen, von den ungarischen ganz unabhängigen Gerichte, die nur nach kroatischen Gesetzen urteilen. Die Regelung seiner Beziehungen zu Ungarn, die Ordnung der gemeinsamen Angelegenheiten aller Länder der Stephanskrone sind durch ungarische und kroatische, inhaltlich übereinstimmende Doppelgesetze erfolgt, jede Änderung in den staatsrechtlichen Beziehungen Kroatiens zu Ungarn ohne ausdrückliche Zustimmung des kroatischen Landtags ausgeschlossen. Das Großfürstentum Finnland, im Frieden von Fredrikshamn vom 17. September 1809 von Schweden an Russland abgetreten, bat durch freie Entschließung des Kaisers Alexander I. trotz seiner Einverleibung in das russische Reich die weitestgehende Selbständigkeit erhalten. Die alte, aus der Zeit, da es einen integrierenden Bestandteil des schwedischen Staates bildete, herrührende Verfassung dieses Landes wurde bestätigt und vom Kaiser zu seinen bisherigen Titeln der eines Großfürsten von Finnland angenommen. Auf Grund seiner Verfassung hat Finnland ein eigenes Territorium, eigene Angehörige, die nicht zugleich

<sup>1)</sup> Über die eigentümliche kanadische Provinzialorganisation vgl. Munro, The Constitution of Canada, 1889, ch. IV—X. Über die neue australische Verfassung vgl. namentlich das angeführte Werk von W. H. Moore. Auf sie hat die amerikanische Konstitution erheblichen Einfluß genommen. Literarisch haben das Werk von Bryce über Amerika und das von der deutschen Wissenschaft beeinflußte, oben S. 64 Note zitierte Buch von Burgess auf sie eingewirkt; vgl. Moore. p. 64, 65.

<sup>2)</sup> Näheres über Kroatien und Finnland s. Staatsfragmente, S. 35 ff.

russische Staatsangehörige sind; die ganze Verwaltung ist Finnland eigentümlich, mit Ausnahme der auswärtigen Angelegenheiten und der militärischen Kommandosachen, die ihm mit Russland gemeinsam sind. Kroatien und Finnland, so nahe ihre Bildung an die von Staaten grenzt, sind trotzdem keine Staaten, weil ihre höchsten Organe, die Monarchen, mit denen der über sie herrschenden Staaten identisch sind. Ihre Verfassungen sind aber Bestandteile der Gesamtverfassung des Staates, dem sie angehören, und damit rechtlich, wie jede Verfassung, gegen willkürliche Änderung geschützt. Erfolgt eine solche dennoch, so ist sie stets als Verfassungsbruch zu werten 1).

4. Für alle diese Bildungen ist der Name des Landes der passende, um so mehr, als er häufig in der offiziellen Sprache der betreffenden Staaten für sie verwendet wird. Man wird als Land (Staatsfragment) zusammenfassend definieren können Bestandteile eines Staates, die diesem gegenüber eines oder mehrere der not-

<sup>1)</sup> In der weitschichtigen internationalen Literatur, die aus Anlass der Vergewaltigung Finnlands durch Russland entstanden ist, sind meine Ausführungen Gegenstand eingehender Erörterungen und Angriffe geworden, so z. B. von Delpech, La question finlandaise, Revuc générale de droit international public, 1899, p. 564 ff.; Despagnet, La question finlandaise, Paris 1901, p. 69 ff.; Michoud et Lapradelle, La question finlandaise, Paris 1901, p. 73 ff.; Getz (Generalstaatsanwalt von Norwegen), Das staatsrechtliche Verhältnis zwischen Finnland und Russland, 1900, S. 35 ff. Das ausgesprochene politische Ziel dieser Schriften, wie anderer (vgl. auch die von mir, Staatsfragmente, S. 43 f., zitierte Literatur) ist es, das Recht Finnlands gegen Russland auf seinen staatlichen Charakter zu gründen. Keine von ihnen beantwortet aber die naheliegende Frage, welcher Rechtssatz dem Kaiser von Russland verbietet, den von ihm rechtlich getrennt zu denkenden Großfürsten von Finnland, dem er doch natürlich nicht den Krieg erklären kann, durch andere Zwangsmittel sich zu unterwerfen, wenn es die Interessen des russischen Reiches nach dem Gutdünken seines Selbstherrschers erheischen sollten. Ist Finnland ein Staat, dann ist es zwar gegen verfassungswidrige Handlungen des finnländischen Monarchen rechtlich sichergestellt, keineswegs aber gegen Angriffe Russlands, das gemäß dem weiten Spielraum, den das Völkerrecht der Politik lässt, unter Umständen selbst die Existenz eines mit ihm dauernd verbündeten Staates zu vernichten befugt ist. Nur nach der von mir vertretenen Auffassung ist solches Vorgehen als Verfassungsbruch von seiten Russlands zu bezeichnen. Das sei ausdrücklich betont, weil man sich zu meinem Leidwesen in offiziellen russischen Kreisen auf meine Ansichten zu berufen pflegte, um die verfassungswidrige Unterdrückung Finnlands zu rechtfertigen.

wendigen selbständigen Staatselemente (Gebiet, Volk, Staatsorgane) besitzen, und sich dadurch vom bloßen Staatsteile oder Staatsgliede (Kommunalverband) unterscheiden, anderseits aber einer selbständigen, nur auf ihrem eigenen Willen ruhenden Staatsgewalt entbehren. Nach ihrer rechtlichen und politischen Bedeutung für den über sie herrschenden Staat sind zwei Hauptformen des Landes zu unterscheiden.

Die erste Form ist die des Nebenlandes, welches eine gesonderte politische Existenz dadurch besitzt, dass es an dem Leben des herrschenden Staates keinen Anteil zu nehmen vermag. Das ist der Fall mit allen Schutzgebieten und Kolonien, deuen keine Teilnahme an der parlamentarischen Vertretung des Gesamtstaates eingeräumt ist, deren Verwaltung weitgehende Sonderung von der Staatsverwaltung zeigt, so dass sie nicht als integrierende Bestandteile, sondern als blosse Adnexe des Staates erscheinen, daher auch, ohne sein inneres Leben zu berühren. von ihm wieder gänzlich losgelöst werden können.

Die andere Form ist die des Landes als integrierenden Staatsgliedes. Hier ist das Land in größerem oder geringerem Umfange dem Staate eingeordnet, bildet in Beziehung auf die ausschließlich dem Staate vorbehaltenen Angelegenheiten eine Provinz, deren Anteil an dem Leben des Staates entsprechend bemessen ist. Das Land in dieser Form kann aber auch die Grundlage des ganzen Staatswesens sein, indem der Staat selbst aus Ländern zusammengesetzt ist. So besteht Kanada aus Provinzen, wie sie offiziell genannt werden, die ihre eigenen Verfassungen erhielten, denen gemäs jede ein Provinzialparlament besitzt und an der Spitze der Verwaltung ein vom Generalgouverneur Kanadas ernannter Lieutenant-Governor mit einem von ihm ernannten, der Provinziallegislatur verantwortlichen Kabinett steht. Sie verhalten sich zu Kanada in derselben Weise wie dieses zu Großbritannien; es sind Länder zweiter Ordnung. Kanada ist durch die Art seiner Entstehung, seiner Organisation und Dezentralisation einem Bundesstaate ähnlich geworden. Es ist ein Bundesland, ein aus der Föderation von Ländern entstandenes Gesamtland, ein Land, das wiederum aus Ländern besteht. Noch eigenartiger ist diese bundesstaatsähnliche Organisation durchgeführt in dem "Commonwealth of Australia", wo die Bundesglieder sogar den Namen "State" führen 1).

<sup>1)</sup> Treffend hebt Moore, p. 65 ff., hervor, dass die Ausdrücke

Die Grundlage der staatlichen Organisation aber bietet das Land in Österreich dar, das in der offiziellen Sprache sich als Länderstaat, als den Staat der im Reichsrate vertretenen Königreiche und Länder bezeichnet. Österreich ist aus dem durch die Person des Monarchen vermittelten Bund seiner Territorien hervorgewachsen. Durch die Verwaltungsreform Maria Theresias wurden die bis dahin im Rechtssinne selbständigen obersten Gewalten der deutschen und böhmischen Erbländer miteinander zur Einheit verbunden, und diese Territorien blieben nunmehr nur als Länder übrig. Dieser Charakter ist ihnen aber auch in allen Wandlungen des österreichischen Verfassungslebens seit 1860 gewahrt geblieben, so dass Österreich auf Grund seiner staatsrechtlichen Entwicklung als Länderstaat erscheint, eine Art des Föderalismus, die staatsrechtlich nur verständlich wird, wenn man die bisher unbekannte Form des Landes erforscht hat.

Landesorgane zerfallen die Länder in un organisierte und organisierte. Die organisierten Länder weisen mehrere Stufen auf, gemäß dem Charakter ihrer Verfassung. Änderungen der Landesverfassung sind entweder jeder Teilnahme der Landesparlamente entrückt, oder es ist diesen ein geringerer oder weiterer Anteil an jenen zugestanden, ja es kann sogar jede Verfassungsänderung von der Zustimmung der parlamentarischen Landesvertretung abhängig gemacht sein, wie in Kroatien und Finnland. Länder können daher gegen Eingriffe der Gesetzgebung des herrschenden Staates in ihre Kompetenz sogar viel stärker geschützt sein als Gliedstaaten im Bundesstaate.

Nach außen hin verschwindet aber stets die Eigenart der Staatselemente des Landes; es vermag keine wie immer geartete völkerrechtliche Existenz zu gewinnen; alle seine Elemente gelten daher nach außen als dem Staate eigentümlich. Darin liegt auch ein wesentlicher Unterschied zwischen Land und abhängigem Staate, dem beschränkte völkerrechtliche Persönlichkeit zukommen kann.

Das Land bezeichnet die äusserste Grenze, bis zu welcher die Dezentralisation eines Staates gehen kann, ohne dessen Charakter als Einheitsstaat zu zerstören. Wenn diese Einheit

<sup>&</sup>quot;Commonwealth" und "State" in der australischen Verfassung keineswegs in einem klaren wissenschaftlichen Sinne gebraucht sind.

nämlich auch keine vollkommene ist, so geht sie doch nie so weit, um den Charakter des einheitlichen Staates gänzlich aufzuheben. Juristische Begriffe sind scharf, das Leben ist fließend, die Grenzen mitssen daher mitten durch die Übergänge gezogen werden.

Politisch bedeutet in der Regel das Land ein Element der unvollkommenen oder der Desorganisation eines Staates. Nebenländer können vom Hauptlande getrennt werden, ohne dessen inneres Leben irgendwie zu berühren. Aber auch der Staat, der Länder als integrierende Bestandteile besitzt, ermangelt der politischen Einheit. Häufig findet in den Gliedern ein zentrifugales Streben nach größerer Selbständigkeit statt, das die Fortdauer dieser Form des Staates ebenso prekär macht wie die der meisten Staatenverbindungen. Die Existenz von Ländern beruht in der Regel auf denselben Ursachen wie die vieler Staatenverbindungen: auf der Unmöglichkeit, national, geschichtlich, sozial geschiedene Volksmassen zur völligen Einheit zu verschmelzen. Der zentrifugalen entspricht von seiten des Staates wiederum häufig eine zentralisierende Tendenz, woraus dann innere Kämpfe langwieriger Art zu entstehen pflegen. Von der Dezentralisation durch Selbstverwaltung unterscheidet sich die durch Länder somit politisch dadurch, dass jene eine normale, diese eine abnorme Form ist, die entweder zu neuen Staatenbildungen oder zu einer stärker zentralisierten, die Länder dieses ihres Charakters entkleidenden Verfassung des ganzen Staates hinstrebt.

# Zwanzigstes Kapitel.

### Die Staatsformen.

### I. Einteilung der Staatsformen.

Die Bestimmung der Staatsformen, der Gattungen der Staaten gehört zu den ältesten Problemen der Staatswissenschaft. Wahrscheinlich in ihren Anfängen noch weiter zurückreichend, spielt die Staatsformenlehre bei Plato und Aristoteles eine sehr hervorragende Rolle. Jenem sind die Staaten durch Übereinstimmung mit dem Ideal oder durch geringere und größere Abweichung von ihm ihrer Natur nach geschieden, dieser sieht in der Form das Wesen der Dinge und sucht daher die formgebenden Prinzipien der Staaten zu bestimmen. Unter dem ungeheuren Einfluß des Aristoteles namentlich hat die Folgezeit bis zur Gegenwart herab nach Einteilungen der Staaten geforscht, die von einem bewegenden Zentrum aus der Staaten Leben und Schicksale sollten allseitig uns verstehen lehren.

Mit der Entfaltung der neueren, auf breiterem Boden als die antike ruhende Staatswissenschaft mehren sich die Bemühungen, über die Kategorien der aristotelischen Staatslehre mit ihren drei normalen Formen und deren Ausschreitungen hinauszukommen. In der Tat ist bei der Fülle von Besonderheiten, welche die Staaten der Betrachtung darbieten, bei der Mannigfaltigkeit der Gesichtspunkte, unter denen sie erblickt werden können, auch eine Fülle von Einteilungen möglich. Schon die Eigentümlichkeiten des Gebietes können als Grundlage zahlreicher Einteilungen dienen, so nach lage an der See, nach dem Klima, der Bodenbeschaffenheit, nach der Größe, der Geschlossenheit des Gebietes usw. Die sozialen, nationalen, religiösen Eigentümlichkeiten

der Bevölkerung geben eine fast unübersehbare Zahl von Einteilungsgründen ab, nicht minder die verschiedenen ökonomischen Verhältnisse, welche dem Aufbau der Gesellschaft zugrunde liegen, ebenso wie die wechselnden Erscheinungen der Staaten in ihrer geschichtlichen Aufeinanderfolge<sup>1</sup>).

Alle Einteilungen dieser Art heben aber stets ein Element hervor, das für den Staat als solchen zwar nicht ohne Bedeutung ist, aber für ihn dennoch nicht entscheidend sein kann, weil sie das eigentümlichste Element des Staates, das ihn von allen anderen sozialen Bildungen unterscheidet, außer acht lassen. Dieses Element aber ist die Staatsgewalt. Deshalb sind auch alle die erwähnten Einteilungen nicht imstande, eine befriedigende wissenschaftliche Klassifikation zu gewähren. Es

<sup>1)</sup> Die Versuche, Einteilungen der Staatsformen zu gewinnen, sind kaum erschöpfend aufzuzählen. Die ältere Literatur ist zum Teil angeführt bei H. A. Zachariae, I, S. 74 f.; Mohl, Enzyklopädie, S. 109 ff., und Waitz, a. a. O. S. 107 ff. Zur Geschichte der Staatsformenlehre vgl. aus der jüngsten Literatur v. Martitz, Die Monarchie als Staatsform, 1903, S. 10 ff. Von dem Subjektivismus und der Verwirrung, die diese Materie auszeichnen, mögen einige Beispiele eine Anschauung geben: Despotie, Theokratie, Rechtsstaat (Welcker), Republiken, Autokratien, Despotien (Heeren), organische, mechanische Staaten, zu den ersteren Nomaden- und Ackerbaustaaten, zu den letzteren Hierarchien, Ideokratien, Militärherrschaften, Banquierherrschaften zählend (Leo); Idolstaaten, Individualstaaten, Rassestaaten, Formstaaten (Rohmer); patriarchalische Staaten, Theokratien, Patrimonialstaaten, antiker Staat, Rechtsstaaten der Neuzeit (Mohl), Einherrschaften zerfallend in Monarchien und monokratische Republiken und Pleonokratien inkl. der Unterabteilungen der Pleonarchien und pleonokratischen Republiken (Gareis). Eine Fülle von Einteilungen nach den verschiedensten Richtungen ist in der neuesten Literatur bei Schvarcz, Elemente der Politik, S. 79 ff., zu finden: Aristokratien, Timokratien, reine Demokratien, Kulturdemokratien nebst Mischformen; Erbherrschaften und Freistaaten; Polizei- und Rechtsstaaten; Zentralisationsstaaten, Selfgovernmentalstaaten, Staaten, die auf Provinzial- und Munizipalautonomie beruhen und Mischformen; homo- und polyglotte Territorial-, National- und Nationalitätenstaaten, homodoxe und polydoxe Staaten, wozu noch zahlreiche Unterabteilungen kommen. R. Schmidt, I, S. 263 ff., will die Frage nach der Staatsform zerfällen in die Fragen, wer im Staat als Gesetzgeber, als Regierung und als Kontrollorgan gegenüber der Regierung fungiert und unterscheidet demnach Regierungs- und Verfassungsformen, unter welchen Etiketten einerseits die bekannte antike Trias und anderseits der Gegensatz von absolutem und Verfassungsstaat abgehandelt werden.

werden durch sie vielmehr Schablonen gebildet, die uns von dem Leben des Staates als solchem, d. h. von seiner Willensbildung und seinem Verhältnisse zu seinen Gliedern, entweder gar keine oder doch nur höchst kümmerliche Kunde geben. Teile ich z. B. die Staaten in Ackerbau-, Handel- und Industriestaaten ein, so geben mir diese Etiketten keinen wie immer gearteten Aufschluss über den Bau dieser Staatengruppen, also über das, was den Staat zum Staat macht. Es ist, wie wenn man die Säugetiere nach Größe, Farbe, Nutzbarkeit und ähnlichen Merkmalen einteilte, die ja alle vorhanden, aber nicht das Unterscheidende der einzelnen Tiergattungen dieser Klasse bilden. Alle jene Einteilungen sind zudem notwendigerweise einseitig und willkürlich, wie jede von nebensächlichen Elementen oder begleitenden Erscheinungen einer Gattung von Objekten ausgehende Klassifizierung.

Daher knupft sich auch, was ja schliesslich der Zweck aller Klassifikation sein soll, keine tiefere wissenschaftliche Einsicht an alle diese Versuche, die Staaten selbst einer Gruppierung zu unterwerfen. Der Staat, wie alles Menschliche, ist in seiner konkreten Erscheinung derart kompliziert, dass es vergebenes Bemühen ist, ihn in ärmliche Schablonen zu pressen, die den Anspruch erheben, die Fülle seines Daseins durch ein Schlagwort zu erklären. So wenig es möglich ist, die Menschen durch allgemeine Kategorien, die sich auf Geschlecht, Alter, Temperament usw. beziehen, zu begreifen; wie das Individuum dem mit solchen Schablonen Ausgerüsteten doch stets als eine selbständige, der Einordnung in jene Fächer spottende, durch sie niemals als eine ohne Rest verständliche Größe gegenübertritt, so ist es auch mit den Individualitäten der Staaten. Dazu tritt aber noch überdies die historische Bedingtheit eines jeden konkreten Staates, die es verhindert, aus irgend einem Merkmale seines Gebietes und Volkes eine tiefere Einsicht gewährende Einteilung zu gewinnen. Der antike und moderne Handelsstaat z. B. sind vermöge der Unterschiede des Handels im Altertum und der Neuzeit derart voneinander geschieden, dass die Zusammenfassung etwa Athens und Englands unter einen gemeinsamen Oberbegriff keine Erweiterung unserer Kenntnis dieser Staaten herbeizuführen vermag. Die Einordnung beider Staaten in dieselbe Kategorie geschieht solchenfalls nicht kraft eines identischen, sondern nur kraft eines analogen Merkmals.

Einteilungen aber, die auf Analogien beruhen, haben nur einen sehr geringen und bedingten Wert<sup>1</sup>).

Muss man nun überhaupt auf eine Einteilung verzichten, die uns kraft allgemeiner Merkmale mit Sicherheit den ganzen Lebensprozess der Staaten erkennen lehrt, so bieten doch die Staaten in aller Fülle der historischen Erscheinungen feststehende Typen dar. Es gibt nämlich in allen Staaten konstante, überall im Wechsel aller Besonderheiten gleichbleibende Verhältnisse. sind die formalen Willensverhältnisse, auf denen die Das Staatsgewalt und ihre Beziehung zu den Staatsgliedern ruht. So weit auch ägyptisches Königtum sich vom kaiserlichen Rom und dieses vom Frankreich Ludwigs XIV. oder vom heutigen Russland unterscheiden mögen, die Tatsache, dass ein physischer Wille in all diesen Staaten die gesamte Staatsgewalt darstellt, ist in aller sonstigen Mannigfaltigkeit dieser Staaten in gleicher, nicht nur in analoger Weise ausgeprägt. Eine die Einsicht in das Wesen des Staates mehrende Einteilung kann daher nur auf Grund der in ihm zum Ausdruck gelangenden konstanten Willensverhältnisse erfolgen. Diese grundlegenden Willensverhältnisse sind aber die Basis der Verfassungen der Staaten. Die wissenschaftliche Einteilung der Staaten ist die nach den Formen, die diese darbieten.

Es gehört zu den genialsten Gedanken der antiken Staatswissenschaft, dass die Staatsformen identisch mit den Verfassungsformen sind. Was immer in staatlichen Dingen sich ändert, ge-

<sup>1)</sup> Anders verhält es sich mit den keine systematische und erschöpfende Einteilung bezweckenden Kategorien, die aufgestellt werden, um den Standpunkt zu kennzeichnen, von dem aus eine bestimmte Art von Staaten wissenschaftlich betrachtet werden soll. Wenn z. B. vom antiken Staate die Rede ist, so werden damit die nur den hellenischen Staaten und dem alten Rom eigentümlichen Institutionen gemeint, ohne dass damit an ein allen möglichen Staaten zugrunde zu legendes Einteilungsprinzip gedacht würde. Oder wenn der Historiker den Feudalstaat schildert, wobei er natürlich nur gewisse, den Bau und Lebensprozess der vom Lehnswesen beherrschten Staaten im Auge hat. Solche Mannigfaltigkeit von Kategorien lässt sich nicht vermeiden und ist auch für die verschiedenen Zwecke, die man in der Betrachtung der Staaten verfolgen kann, ganz erspriesslich, wofern man es nur vermeidet, aus diesen zu solch praktisch-wissenschaftlichen Zwecken aufgestellten relativen Typen absolute Einteilungsprinzipien für die Gesamtheit der Staaten abzuleiten, die tiefere Einsicht in ihr Wesen gewähren sollen.

wisse abstrakte Willensverhältnisse bleiben unter allen Umständen dieselben, das Mass ihrer Veränderlichkeit ist in seste, engumschriebene Grenzen gebannt. Sie bilden gleichsam das seste Gerüst, an das sich die tausendfachen variabeln Elemente des einzelnen Staates anschmiegen.

Welches aber ist das oberste Einteilungsprinzip der Verfassungen? Die antike Lehre hat es, ausgehend von der Anzahl der herrschenden Personen, in deren ethischen und sozialen Eigenschaften finden wollen. Damit wurde aber ebenfalls ein unbestimmtes und schwer zu bestimmendes Element in das Einteilungsprinzip eingeführt, das im konkreten Falle die Möglichkeit der Anwendung leicht versagen kann. Mit wissenschaftlicher Sicherheit lassen sich unter allen Umständen nur die formale n Momente der in der Verfassung ausgeprägten Willensverhältnisse erkennen, die, von aller konkreten Besonderheit unberührt, kraft rechtlicher Notwendigkeit im Staatsleben zum Ausdruck kommen müssen. Daher ist eine wissenschaftlich befriedigende Einteilung der Staatsformen nur als eine rechtliche Einteilung möglich. Die Frage nach den Staatsformen ist identisch mit der nach den rechtlichen Unterschieden der Verfassungen 1).

Das rechtliche Unterscheidungsprinzip ist aber kein anderes als das nach der Art der staatlichen Willensbildung. Zwei juristische Möglichkeiten sind hier gegeben. Entweder wird der

<sup>1)</sup> Der rechtlichen Form der Staaten gegenüber erkennt die auf das reale geschichtliche Leben gerichtete Betrachtung deren politische Form. Die ist aber, wie alles Nichtrechtliche im Staate, unsicher und unbestimmt. Von den stets wechselnden konkreten Verhältnissen des Staates abhängig, ändert sie sich fortwährend, so dass es kaum möglich, jedenfalls aber wenig erspriesslich ist, diese Momentbilder des Staates in feste Kategorien zu bannen. Politisch war Athen zur Zeit des Perikles Einherrschaft, Russland stand unter Paul I. einige Zeit unter der Herrschaft des allmächtigen Kammerdieners des Kaisers, andere Monarchien wurden zeitweilig von Maitressen oder Beichtvätern regiert, Staaten mit kräftiger monarchischer Macht haben vorübergehend parlamentarische Regierungen gehabt usw. Solche Feststellungen sind für die historische, soziale, politische Betrachtung des Einzelstaates von Bedeutung, für das Recht aber können sie nur insofern Wert gewinnen, als ein dauernder Gegensatz zwischen politischen und rechtlichen Machthabern sich schließlich auch im Bau der Staaten ausprägen muß. Darüber treffende Ausführungen von Piloty, Autorität und Staatsgewalt, Jahrbuch der internat. Vereinigung für vergl. Rechtswissenschaft, VI, 1903, S. 553 ff.

höchste, den Staat in Bewegung setzende Wille gemäs der Verfassung auf rein psychologischem, daher natürlichem oder auf juristischem, daher künstlichem Wege gebildet. Im ersten Falle vollzieht sich die Willensbildung gänzlich innerhalb einer physischen Person, und der also gebildete Staatswille erscheint daher zugleich auch als physischer, individuell bestimmter Wille. Im anderen Falle wird der staatliche Wille erst auf Grund eines juristischen Vorganges aus den Willensaktionen einer Mehrheit physischer Personen gewonnen, so dass er nicht als Wille einer individuell bestimmten, sichtbaren, lebendigen Person, sondern lediglich als Wille eines nur juristische Realität besitzenden Kollegiums erscheint. Physischer Wille und juristischer, aus physischem Willen durch Anwendung von Rechtssätzen auf eine verfassungsmäsig vorgeschriebene Art gewonnener Wille, das sind die beiden einzigen Möglichkeiten für die oberste Einteilung der Staaten.

Diese Einsicht war bereits der antiken Staatslehre nicht verborgen 1) und tritt sofort bei dem Gründer der modernen Politik wieder hervor. Seitdem Machiavelli der fürstlichen Herrschaft die Republik entgegengesetzt, wird zwar die griechische Lehre der Trias von Monarchie, Aristokratie und Demokratie (Politie) und deren Ausartungen durch den scharfen Gegensatz von Monarchie und Republik nicht verdrängt, jedoch später unter seinem Einfluß diese Zweiteilung von anderen der Lehre von den Staatsformen zugrunde gelegt. Allerdings treten zu diesen beiden Grundformen bei verschiedenen Schriftstellern noch andere hinzu, die aber samt und sonders nicht imstande waren, sich allgemeine Anerkennung zu erringen. Es wurden nämlich Unterabteilungen jener Typen als selbständige Typen aufgestellt oder soziale Elemente herangezogen, um neben den einzig und allein mit Sicherheit festzustellenden formalen Willensverhältnissen noch andere Einteilungsprinzipien zu gewinnen, die eine größere Zahl von Staatsformen ergeben.

So hat z. B. Montesquieu die Despotie als eine besondere

<sup>1)</sup> Schon Aristoteles stellt der Monarchie alle nichtmonarchischen Staaten als Politien gegenüber, vgl. Rehm, Geschichte, S. 104, N. 8. Der Gegensatz von βασιλικόν und πολιτικόν einerseits und von imperium und res publica anderseits hat wohl dazu beigetragen, den zuerst von Machiavelli ausschließlich für die nichtmonarchischen Staaten gebrauchten Ausdruck Republik später in den anderen Sprachen in dieser engeren Bedeutung heimisch werden zu lassen.

Staatsform neben der Monarchie aufgestellt, während sie doch wohl nur eine Art der Ausübung der monarchischen Regierung ist. Sie ist eine Unterart der Monarchie, die entweder eine Missbilligung der Herrschaftsübung durch die Untertanen (Tyrannis) oder, wo sie der Volksüberzeugung als normale Regierungsform entspricht, eine Beurteilung an dem Masstabe andersgearteter Herrschaftstibung bedeutet. Zudem ist sie, wie an anderer Stelle bereits erwähnt, ein reiner Schultypus, dem kein realer Staat auf die Dauer völlig entspricht. Oder man hat in neuerer Zeit die Theokratie den anderen Staatsformen als besonderen Typus zur Seite gesetzt, während doch die theokratische Idee nichts anderes als eine Anschauung vom Ursprunge der Staatsgewalt und der Sanktion ihrer Gebote ist, die in den wechselndsten Formen in die Erscheinung treten kann, aus der sich zwar mannigfaltige soziale Wirkungen, aber nicht feste und klare Sätze über den Bau des Staates und die Wirkungsart seiner Gewalt ergeben. Theokratie ist somit eine soziale, keine juristische Kategorie, die schliesslich auch wieder zur weiteren Differenzierung der beiden großen Staatentypen verwendet werden kann, da in allen als Theokratien bezeichneten Staaten der als Ausfluss der Gottheit betrachtete Wille wieder entweder Wille eines Individuums oder einer Mehrheit ist.

Der Gegensatz von Monarchie und Republik tritt schon in der frühesten Zeit des staatlichen Lebens auf; sie sind auch geschichtlich die weiter nicht ableitbaren Grundtypen des Staates. Schon die dem territorialen Staate vorangehende Horde ist entweder herrschaftlich oder genossenschaftlich organisiert; entweder führt und entscheidet ein über den anderen stehender Wille oder die Gesamtheit der vollberechtigten Hordengenossen.

Die Einteilung der Staaten in Monarchien und Republiken ist aber nur die oberste Einteilung. Beide Formen können wieder in zahlreiche Unterarten zerfällt werden, die aus allen möglichen Unterschieden in der Organisation der Staaten gewonnen werden. So z. B. nach Dasein, Mangel, Art der Volksvertretung, nach Organisation und Austibung der Regierung, deren Beziehung zu anderen Staatsorgauen 1), nach Art der Zentralisation und De-

<sup>1)</sup> Rehm, Staatslehre, S. 180 ff., hebt als grundlegend den Unterschied von Verfassungs- und Regierungsformen hervor, den bereits Bodin aufgestellt hatte. Er allein ist aber ebensosehr oder ebensowenig für unsere Bestimmung der Staatsform ausschlaggebend wie

zentralisation, nach der Stellung der Gerichte zur Gesetzgebung, nach der Art des Wehrsystems usw. Alle diese Einteilungen durchkreuzen sich in der mannigfaltigsten Weise, so dass jeder konkrete Staat unter eine ganze Reihe von Kategorien fallen würde, ohne dass alle zusammen imstande wären, sein Wesen nach allen Richtungen hin fest zu bestimmen. Allein so weit getriebener Schematismus ist fruchtlos und artet in tote Scholastik aus. Je spezieller die Typen werden, je enger daher die Begriffe, die sie zeichnen sollen, desto mehr Ausnahmen vom Typus treten ein, die entweder zu neuen Untertypen ausgestaltet werden oder zu der Aufstellung von Mischformen führen, der sicherste Beweis dafür, dass die ungemischten Formen selbst unvollkommen und daher nicht imstande sind, die Wirklichkeit zu bewältigen. Denn so etwas wie Mischung der Typen geht in der Regel nicht in der Natur, sondern nur in den Köpfen der Menschen vor sich. So wie Mischarten in den wenigen Fällen, wo sie überhaupt zustande kommen, in der organischen Welt unfruchtbar bleiben, so steht es auch mit den gemischten Typen der Staatslehre. Bei der Unvollkommenheit unserer Erkenntnis auf diesem Gebiete wird die Aufstellung solcher gemischter Kategorien vielleicht nie ganz vermieden werden können; nur möge man sich vor Augen halten, dass sie niemals reale Erkenntnis vermitteln, sondern stets nur auf die Fehlerhaftigkeit unserer Begriffe hindeuten.

Wenn daher im folgenden die Hauptgattungen der Staatsformen in Arten eingeteilt werden, so soll nicht einem leeren,

andere Einteilungsprinzipien. Die Art, wie Rehm die Regierungsformen an den Gegensatz von Träger und Ausüber der Staatsgewalt anknüpft, steht und fällt mit dieser unzutreffenden Unterscheidung, die mit dem Repräsentationsgedanken, wie er namentlich in der modernen demokratischen Republik verwirklicht ist, ganz unvereinbar erscheint, welche Sprache auch immer die von unrichtigen staatsrechtlichen Theorien ausgehenden Verfassungsurkunden mit ihren Wendungen von Delegation der Gewalt an die Repräsentanten reden. Für Monarchien wie Belgien und Rumänien kommt man nach Rehm zu dem Resultat, dass sie der Verfassung nach Republiken seien, wodurch die Lehre von Monarchie und Republik, zumal wenn man auch die völkerrechtliche Stellung der Staatshäupter mit in Betracht zieht, in unlösbare Verwirrung gerät. Die parlamentarische Monarchie ist ja politisch häufig als eine Spielart der Republik bezeichnet worden. Gerade sie aber lehrt die Bedeutung des Unterschiedes rechtlicher und politischer Betrachtungsweise.

ins Detail eindringenden, erschöpfenden scholastischen Schematismus gefolgt, sondern die Arten hervorgehoben werden, die historisch durch den Gegensatz mit der Gegenwart lehrreich geworden sind oder in der Gegenwart selbst eine scharfe Ausprägung erfahren haben. Das praktische Bedürfnis des Verständnisses der nie ganz ohne Rest zu erfassenden Wirklichkeit, nicht das logische einer tadellosen Systematik, der es niemals vergönnt ist, in voller Reinheit in die Erscheinungswelt zu treten, soll uns dabei leiten.

## II. Die Monarchie.

## 1. Das Wesen der Monarchie.

Monarchie ist der von einem physischen Willen gelenkte Dieser Wille muss rechtlich der höchste, von keinem anderen Willen abgeleitete sein<sup>2</sup>). Die neuere Staatsrechtslehre pflegt es überdies als dem Monarchen wesentlich zu bezeichnen, dass ihm ein eigenes und zwar ursprüngliches, von niemand abgeleitetes Recht auf die Herrschaft zusteht. Wie bereits nachgewiesen, entspricht diese Vorstellung nicht der Auffassung des Staates als einer Einheit; sie entstammt dem dualistischen, das öffentliche Recht nur unvollkommen erfassenden Staatsbegriff. Sie ist privatrechtlicher Natur, indem sie den Monarchen außerhalb des Staates und damit außerhalb des rechtlichen Zusammenhangs mit dem Staate stellt. Sie kann konsequent nur in einer theokratischen oder patrimonialen Staatsauffassung durchgeführt werden. Es gab daher Staaten, in denen eine solche Auffassung des Monarchen aus den gegebenen Verhältnissen und Vorstellungen folgte, allein diese historisch überwundenen Bildungen haben nicht vermocht, ihre eigentümliche Ausgestaltung des Monarchenrechts zu dem Typus aller Monarchie zu erheben. Vielmehr liegt gerade in der großen Anpassungsfähigkeit der Monarchie an die verschiedensten sozialen Verhältnisse ihre große,

<sup>1)</sup> Abweichender Ansicht Bernatzik, Republik und Monarchie; vgl. hierzu meine oben S. 459 zitierte Besprechung. Br. Schmidt, S. 117 ff., kommt zur Verwerfung des Gegensatzes von Monarchie und Republik, weil sich ihm bei der Betrachtung der Monarchie politische Gesichtspunkte einmengen. Vgl. auch die Bemerkungen von Rehm, Staatslehre, S. 182, N. 3.

<sup>\*)</sup> Dass dies auch in den Monarchien der Fall sein kann, die das Prinzip der Nationalsouveränetät verfassungsmässig ausgesprochen haben, vgl. oben S. 577.

auch in die ferne Zukunft fortdauernde Bedeutung, die sehr in Frage gestellt würde, wenn sie unaufhörlich mit Erscheinungen verkettet wäre, die unwiederbringlich der Vergangenheit angehören.

Um das Wesen der heutigen Monarchie besser zu verstehen, sind zunächst die geschichtlichen Haupttypen für die persönliche Stellung des Monarchen zum Staate zu betrachten. Zwei Grundtypen sind da zu unterscheiden: der Monarch über und außerhalb des Staates und der Monarch als innerhalb des Staates stehend. Der erste Typus spaltet sich in zwei Arten. Entweder wird der Monarch als schlechthin erhabene Autorität oder als Eigentümer des Staates betrachtet. Daraus ergeben sich die folgenden drei Auffassungen der Monarchenstellung.

a) Der Monarch als Gott oder Gottes Stellvertreter. So erscheint der Monarch in allen theokratischen oder doch theokratische Züge aufweisenden Monarchien. weder wird er selbst als Gott oder als Stellvertreter Gottes oder doch als mit besonderer göttlicher Weihe umgeben betrachtet. Die Vergöttlichung des Monarchen tritt in verschiedenen Formen in der Geschichte hervor und begegnet uns schon auf niedriger Kulturstufe. Es entspricht sowohl dem Zuge der Menschennatur, das Mächtige, Erhabene, Gewaltige zu vergöttern, als auch dem Machtbewahrungstrieb des Herrschenden, die monarchische Institution auf solcher psychologischen Basis aufzubauen. Am ausgebildetsten zeigen diesen Herrschertypus die meisten altorientalischen Staaten. Von da aber hat er seinen Weg nach dem Westen genommen, wo nur schwache Anklänge an ihn in den ältesten Erinnerungen der klassischen Völker anfänglich vorhanden Diese orientalische Anschauung, die sich schon in den Schicksalen Alexanders des Großen zeigt, tritt seit Diocletian in den offiziellen römischen Gedankenkreis ein, nachdem sie schon in der Epoche des Prinzipates unverkennbare Wirkungen geäußert Auch in der mittelalterlichen Welt wird die kaiserliche Würde auf göttliche Einsetzung zurückgeführt. Die dem jüdischen Vorstellungskreis entlehnte Salbung bedeutet die Erfüllung des Königs mit höherer, direkt von Gott stammender Macht. Von den Franzosen wurde die Salbung sogar als ein selbständiges Sakrament der Kirche betrachtet<sup>1</sup>). In den modernen Vorstellungen

<sup>1) &</sup>quot;L'Église en oignant et en habillant le roi, le fait membre de l'Église elle-même. Elle crée pour lui un huitième sacrament: le

des Königtums von Gottes Gnaden lebt die Auffassung des Königtums als göttlicher Statthalterschaft bis auf den heutigen Tag fort. Eine besondere Art des erörterten Typus ist die patriarchalische Monarchie, die den Herrscher ebenfalls mit göttlichen Attributen umgeben oder doch mit göttlicher Weihe ausgestattet wähnt und nur aus dem religiösen Vorstellungskreis des betreffenden Volkes völlig begriffen werden kann.

Von den psychologischen Voraussetzungen dieses Typus aus kann der Monarch niemals als Glied des Staates rechtlich begriffen werden. Er steht notwendig außerhalb des Staates, der dem Monarchen gegenüber niemals Rechtssubjektivität gewinnen kann. Ebensowenig ist von diesem Standpunkte aus der Charakter des Staates als Gemeinwesens zu erkennen, daher auch nicht die Vorstellung von einem Rechte des einzelnen gegenüber dem Monarchen vorhanden ist. Doch kann trotzdem in der zweiten Form theokratischer Ordnung eine Mässigung der monarchischen Gewalt stattfinden, wie denn auch das neuere Königtum iure divino religiös-ethische Schranken seiner Macht anerkennen musste, für deren Einhaltung es allerdings sich keiner irdischen Macht verantwortlich erklären wollte 1).

b) Der Monarch als Eigentümer des Staates. Dieser Typus hat wie der vorige mehr oder weniger scharfe Ausbildung erfahren. Er verhindert nicht minder als der vorige die Erkenntnis der Gemeinweseusart des Staates. In seiner schärfsten Ausprägung stehen Menschen und deren Güter dem Monarchen überwiegend als Herrschaftsobjekt gegenüber. Nur soweit der Herrscherwille es gestattet, kann dem einzelnen eine prekäre, niemals aber gegen den Monarchen selbst geltende Rechtssubjektivität beigelegt werden. Dieser ausgeprägte Typus erscheint innig verknüpft mit dem vorigen im Orient. Im Abendland wird er ebenfalls in der letzten Epoche des römischen Reiches rezipiert. Der princeps wird da zum dominus, zum Staatseigentümer<sup>2</sup>). Doch zeigt sich in Europa der neue Typus in

sacre." Rambaud, Histoire de la civilisation française, 5. éd., I, 1893, p. 167.

<sup>1)</sup> Ludwig XIV.: "Celui qui a donné des rois aux hommes a voulu qu'on les respectât comme ses lieutenants, se réservant à lui seul d'examiner leur conduite; sa volonté est que quiconque est né sujet obéisse sans discernement." Œuvres 1806, II, p. 336.

<sup>2)</sup> Mommsen, Abrifs, S. 352.

talia her.

Westen .

Altesten

WATER.

in de

in

P1...

11.

K

d.

1.

**V** .

Salar

Frær gestellt würde, wenn sie unaufhör im germanischen verkettet wäre, die unwiederbringlich im des Landes, eine menolischen State.

= I englischen Staats-Um das Wesen der heutigen Mon-E bielses Obereigentum. sind zunächst die geschichtlichen Tangseigentum zusteht. liche Stellung des Monarchen zum I iem Könige als oberstell Grandtypen sind da zu untersch \_ n wirken in bedeutsamer anserhalb des Staates und der !. tung des mittelalterlichen stehend. Der erste Typus spin Te Staat der neueren Zeit wird der Monarch als schill - entgegensetzte und ihn zu Erwatumer des Staates 1. == mittelalterliche Vorstellung felgenden drei Auffassung auni vig XIV. den ganzen Stat a) Der Monarell चर्च die ihm zustehende Gewäh

vertreter. So ersche - er ehemals bloss oberlehnsherroder doch theokratisch inigs mit der seigneurialen. die waier wird er selbst n zogen worden war. Er sellet erdoch als mit besselve. 22-22 resse unbeschränkte Disposition the Vermittlichness ... 2en Güter besitze 1). In Deutscha der Geschieber - Tandeshoheit als eines dingliehen Kaltar-tufe. E. als Eigentümer des Territoriums is Michiga. 1 m dieses patrimonialen Gedankens Machibewal anonen und die Literatur der Gegenstitution and ebilder.

Jer Staat ist ihm gegenüber entweder ermanischen Auffassung, ein von ihm eich, wie des öfteren erwähnt, König genüberstehen, ohne daß es gelänge, iheit zu vereinigen.

Staatsglied und Staatsorgan.
Fu erörterten Typen gestalteten Staaten

anrellement la disposition pleine et libre de series, aussi bien par les gens d'église que ser en tout temps comme les sages écome besoin général de leur État. Œuvres II. Wahl, Polit. Ansichten des offiziellen

vatur Schücking, Der Staat

des Staates selbst beim einzelnen sein Verist vom Staate getrennt, chen gegenüberstehendes kann der Monarch nur bee selbst in den Institutionen kannt wird. Das ist aber en noch des zweiten Typus solange die ihnen zugrunde ermischt auftreten, bringen in inden Menschen nichts unserem Erst wenn der Staat als begriffen wird, erscheint mit dem er Monarch als Glied des Staates. chie im Gegensatze zur Tyrannis, emeinwesen betrachtenden antiken keimt diese Idee in den staatsrechtn Amtsrechten des Königs, die ihm pereigentum am Staatsgebiet zustehen, der Stellung des Kaisers, die Legisten Charakter des Reiches als eines Personenrkung antiker Anschauungen zu erklären solutistische Richtung der neueren Staatsde von der absorptiven Repräsentation des ionarchen auf. Dadurch werden Staat und zusammengeschlossen, indem die mit dem m Vorbilde identifizierte Volksgesamtheit in rsten verlegt wird, der sie nunmehr als Restellt. Wenn für Hobbes der Staat der große ist der Monarch die Seele dieses großen Gerime ihn eine tote Masse wäre. Bezeichnend ist · theokratische und patrimoniale, so auch die reurstellung vom Monarchen ihren Ausdruck durch zefunden hat, der sich derart unter allen möglichen en als Herrscher betrachtet wissen wollte. So erklärt représente la nation toute entière, et chaque parprésente qu'un individu envers le roi. Par conséquent, nce, toute autorité résident dans la main du roi, et y en avoir d'autres dans le royaume que celles qu'il 42 Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

abgeschwächter Form, da trotzdem die Persönlichkeit des Individuums anerkanut wird. Deutlich tritt dies im germanischen Mittelalter hervor. Der König ist überall Herr des Landes, eine Vorstellung, die sich bis in die Gegenwart im englischen Staatsrecht erhalten hat. Dieses Eigentum ist blosses Obereigentum, während einzelnen und Verbänden das Nutzungseigentum zusteht. Damit ist verknüpft die Vorstellung von dem Könige als oberstem Lehnsherrn. Beide Rechtsanschauungen wirken in bedeutsamer Weise mit an der dualistischen Ausgestaltung des mittelalterlichen Aber auch der absolute Staat der neueren Zeit, Staatswesens. so sehr er dem Feudalismus sich entgegensetzte und ihn zu überwinden trachtete, hat doch die mittelalterliche Vorstellung nicht aufgeben wollen. So hat Ludwig XIV. den ganzen Staat als königliche Domane betrachtet und die ihm zustehende Gewalt gleichsam als die Vereinigung der ehemals bloss oberlehnsherrlichen Gewalt des französischen Königs mit der seigneurialen, die ihren ursprünglichen Inhabern entzogen worden war. Er selbst erklärte, dass der König im Staatsinteresse unbeschränkte Disposition über alle geistlichen und weltlichen Güter besitze 1). In Deutschland ist es die Auffassung der Landeshoheit als eines dinglichen Rechtes, welche den Landesherrn als Eigentümer des Territoriums erscheinen lässt, und Wirkungen dieses patrimonialen Gedankens sind noch bis in die Institutionen und die Literatur der Gegenwart herab nachzuweisen<sup>2</sup>).

Auch dieser zweite Typus zeigt den Monarchen als außerhalb des Staates stehend. Der Staat ist ihm gegenüber entweder Objekt oder, wie in der germanischen Auffassung, ein von ihm getrenntes Subjekt, so daß sich, wie des öfteren erwähnt, König und Königreich selbständig gegenüberstehen, ohne daß es gelänge, sie zu einer rechtlichen Einheit zu vereinigen.

c) Der Monarch als Staatsglied und Staatsorgan. In den auf Grund der beiden erörterten Typen gestalteten Staaten

<sup>1)</sup> Vous devez donc premièrement être persuadé, que les rois sont seigneurs absolus, et ont naturellement la disposition pleine et libre de tous les biens qui sont possédés, aussi bien par les gens d'église que par les séculiers, pour en user en tout temps comme les sages économes, c'est-à-dire suivant le besoin général de leur État. Œuvres II, p. 121. Vgl. jedoch hierzu Wahl, Polit. Ansichten des offiziellen Frankreich im 18. Jahrh., 1903, S. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. darüber aus der neuesten Literatur Schücking, Der Staat und die Agnaten, 1902, S. 9 ff.

konnte der Monarch nicht aus dem Wesen des Staates selbst begriffen werden. Der Monarch, wie immer im einzelnen sein Verhältnis zum Staate sich gestalten mochte, ist vom Staate getrennt, der Staat ist entweder ein dem Monarchen gegenüberstehendes Objekt oder Subjekt. Aus dem Staate kann der Monarch nur begriffen werden, wenn der Staatsgedanke selbst in den Institutionen ausgeprägt und von den Menschen erkannt wird. Das ist aber weder unter der Herrschaft des ersten noch des zweiten Typus der Fall: alle derartigen Bildungen, solange die ihnen zugrunde liegenden Vorstellungen rein und unvermischt auftreten, bringen in dem Bewußstsein der ihnen angehörenden Menschen nichts unserem Staatsbegriff Entsprechendes hervor. Erst wenn der Staat als innere, in sich ruhende Einheit begriffen wird, erscheint mit dem Erfassen der Staatsvorstellung der Monarch als Glied des Staates. So erscheint die wahre Monarchie im Gegensatze zur Tyrannis, der den Staat zuerst als Gemeinwesen betrachtenden antiken Staatslehre. Im Mittelalter keimt diese Idee in den staatsrechtlichen Vorstellungen von den Amtsrechten des Königs, die ihm unabhängig von seinem Obereigentum am Staatsgebiet zustehen, sowie in der Lehre von der Stellung des Kaisers, die Legisten und Kanonisten aus dem Charakter des Reiches als eines Personenverbandes unter Nachwirkung antiker Anschauungen zu erklären bestrebt sind. Die absolutistische Richtung der neueren Staatslehre stellt die Theorie von der absorptiven Repräsentation des Staates durch den Monarchen auf. Dadurch werden Staat und Monarch zur Einheit zusammengeschlossen, indem die mit dem Staate nach antikem Vorbilde identifizierte Volksgesamtheit in die Person des Fürsten verlegt wird, der sie nunmehr als Repräsentant darstellt. Wenn für Hobbes der Staat der große Leviathan ist, so ist der Monarch die Seele dieses großen Geschöpfes, das ohne ihn eine tote Masse wäre. Bezeichnend ist es, dass, wie die theokratische und patrimoniale, so auch die repräsentative Vorstellung vom Monarchen ihren Ausdruck durch Ludwig XIV. gefunden hat, der sich derart unter allen möglichen Gesichtspunkten als Herrscher betrachtet wissen wollte. So erklärt er: "Le roi représente la nation toute entière, et chaque particulier ne représente qu'un individu envers le roi. Par conséquent, toute puissance, toute autorité résident dans la main du roi, et il ne peut y en avoir d'autres dans le royaume que celles qu'il Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

y établit.. La nation ne fait pas corps en France: elle réside toute entière dans la personne du roi." 1)

Der zweite Versuch einer Vereinigung von Monarch und Staat geht von der Lehre von der Volkssouveränetät und der Gewaltenteilung aus, die den Monarchen als mit beschränkter Gewalt ausgerüstetes Organ des trotz der Gewaltübertragung noch immer rechtlich als primäres Subjekt der Staatsgewalt dastehenden Volkes auffalst. Auch diese Anschauung ist von hervorragenden Herrschern vertreten worden, sie gehört zu dem Ideenkreise, in welchem sich die erleuchteten Männer des 18. Jahrhunderts bewegten. So nennt Friedrich der Große den Souverän den obersten Diener der unter seiner Herrschaft stehenden Völker<sup>2</sup>), und Kaiser Leopold II. schreibt als Grossherzog von Toscana, wenige Wochen vor seiner Berufung auf den Thron der österreichischen Länder: "Je crois que le souverain, même héréditaire, n'est qu'un délégué et employé du peuple pour lequel il est fait, qu'il lui doit tous ses soins, peines, veilles . . . Enfin je crois que le souverain ne doit régner que par la loi, et que ses constituants sont le peuple. qui n'a jamais pu renonçer ni être privé par aucune prescription ou consentement tacite et forcé, à un droit imprescriptible. 8)

Nach Überwindung der naturrechtlichen Theorie vom Monarchenrecht durch die klare Erkenntnis der nicht aus dem vorstaatlichen Volke abzuleitenden Einheit und körperschaftlichen Natur des Staates ist in der deutschen Wissenschaft, zuerst in tiefdringender Weise von Albrecht begründet, die Auffassung des Monarchen als eines Gliedes und Organes des Staates, das

<sup>1)</sup> Zitiert bei Rambaud, II, 5. éd., 1894, p. 2.

<sup>2)</sup> Il se trouve que le souverain, bien loin d'être le maître absolu des peuples, qui sont sous sa domination, n'en est lui-même que le premier domestique." Antimachiavel ch. I. Wenn Friedrich der Große auch energisch den organischen und persönlichen Charakter des Staates und die Organstellung des Monarchen betont (vgl. Dock, Souveränetätsbegriff, S. 143 ff.; Rehm, Staatslehre, S. 231 ff.), so steht er, wie vorstehender Ausspruch und das ganze erste Kapitel des Antimachiavel deutlich beweist, doch ebenfalls unter der Herrschaft der damals unbestritten herrschenden Lehre, daß das Volk Schöpfer des Staates sei. Der andere, berühmtere Ausspruch: un prince est le premier serviteur et le premier magistrat de l'État (Œuvres I, p. 123), ruht doch im Grunde auf der Gleichstellung von peuple und État.

<sup>3)</sup> A. Wolf, Leopold II. und Marie Christine. Ihr Briefwechsel (1781—1792), 1867, S. 84 ff.

gemäß der Staatsordnung im staatlichen Interesse staatliche Funktionen übt, die herrschende geworden, wenn auch manche Widersprüche und Unklarheiten in der Theorie des Monarchenrechtes noch nicht überall überwunden sind. Sie erklären sich dadurch, dass die erörterten Monarchentypen nicht immer rein auftreten, derart, dass einer die Herrschaft des anderen völlig ablöst. Vielmehr überwindet selten der spätere Typus den früheren gänzlich, sondern dieser zeigt häufig noch deutlich Spuren in einer Epoche, die sonst einer ganz anderen Grundauffassung vom Staate huldigt. Die Anschauung Ludwigs XIV. von der Monarchie hat sich uns als aus allen Lehren von der Stellung des Königs zusammengesetzt gezeigt. So ragen aber auch noch in unsere Zeit Überreste ehemals herrschender Lehren hinüber. Auf den Nachklang theokratischer Anschauung vom Königsrecht in der Formel "von Gottes Gnaden" haben wir bereits hingewiesen. Aber auch die Salbung und Krönung von geistlicher Hand, wie sie heute noch in England und Ungarn 1) eine staatsrechtliche Pflicht des Monarchen ist, ist auf sie zurückzuführen<sup>2</sup>). Der Krönungsakt bezeichnet zugleich die Besitzeinweisung; in ihr lebt auch die lehnsrechtliche und patrimoniale Auffassung des Königtums symbolisch fort. Auch sonst zeigt die Gegenwart noch deutlich Überreste der alten dualistischen Staatslehre; die Nähte, welche die ehemals getrennten Teile des Staates miteinander verbinden, sind dem kundigen Auge noch immer sichtbar. Wenn daher auch heute der Staat als Einheit aufgefalst und demgemäls der Monarch nur aus dem Staate begriffen werden soll, so ist in den populären Vorstellungen, namentlich in den alten Monarchien, noch immer ein Stück über- und außerstaatlicher Herrschergewalt enthalten,

¹) Über die Bedeutung der ungarischen Krönung vgl. v. Viroszil, Das Staatsrecht des Königreichs Ungarn, 1865, I, S. 299 ff. Erst der gekrönte König ist im Vollbesitze der königlichen Rechte. Die Krönung des Kaisers von Rußland (der sich selbst die Krone aufsetzt) scheint ausschließlich religiös-symbolische Bedeutung zu haben. Vgl. Engelmann, a. a. O. S. 13.

Die englische Krönung wird seit der Bill of Rights aufgefast als Beschwörung des Verfassungspaktes zwischen König und Reich. Ihr geht voran die Anerkennung, indem der Erzbischof von Canterbury das Volk fragt, ob es willig sei, dem Herrscher zu huldigen, worauf dieses (bei der Krönung der Königin Viktoria durch die Schuljugend von Westminster repräsentiert) mit Akklamation antwortet. Vgl. Anson, II, p. 64 ff.

die vom Standpunkte des modernen Staates und seines Rechtes nicht erfast werden kann. Denn die rechtlichen Vorstellungen einer Epoche können niemals mit dem Masse einer neuen, auf ganz anderen Voraussetzungen ruhenden gemessen werden. Derartige Überreste sind politisch oft von großer Bedeutung. können aber, weil nicht mehr in der Staatsordnung begründet, den rechtlichen Typus der Gegenwart nicht verändern. Sie müssen au den Rechtsanschauungen der Gegenwart gemessen und den Begriffen, die dem heutigen Rechtssystem zugrunde liegen, eingeordnet werden, ansonst man zu den größen Widersprüchen gelangt oder gar, will man folgerichtig sein, den ganzen modernen Staatsgedanken einem Phantom aufzuopfern bereit sein muss 1).

Auch die neben der Erkenntnis der Organstellung des Monarchen einhergehende Vorstellung von dem eigenen Recht des Monarchen auf die Staatsgewalt, derzufolge der Inhalt der monarchischen Funktionen selbst individuelles Recht des Monarchen sei, ist, wie schon erwähnt, dem Ideenkreise der theokratischen oder patrimonialen Staatslehre entlehnt, weil sie, zu Ende gedacht, den Monarchen außerhalb des Staates stellt<sup>2</sup>). Sie konnte wissen-

<sup>1)</sup> Das zeigt die neuere höfische Jurisprudenz, welche der lippische Thronstreit gezeitigt hat (vgl. über sie Anschütz zu G. Meyer, S. 255 ff. und oben S. 165), die aus den Überlebseln des patrimonialen Staates diesen selbst restaurieren zu können vermeint, indem sie die Verfassungen der deutschen Gliedstaaten als dünne Oberschicht auf dem unerschütterten Fundament des Patrimonialstaates betrachtet. Alle diese Versuche stehen und fallen mit der Möglichkeit, ein von jedem Staate unabhängiges Recht über dem Rechte nachzuweisen, das im Jahre 1806 im Augenblick der Reichsauflösung geboren wurde. Dieses Recht ist aber nichts anderes als das bekannte legitimistische Naturrecht, wie es namentlich in der Hallerschen Fassung im Zeitalter der Restauration sich in regierenden Kreisen großer Beliebtheit erfreute. Vgl. auch Schücking, Staat und Agnaten, S. 11.

<sup>2)</sup> Ed. Loening, Die Gerichtsbarkeit über fremde Staaten und Souveräne, 1903, S. 143, behauptet, der Monarch sei nicht Staatsorgan, sondern Inhaber des Rechtes, zu herrschen, das daher nicht vom Staate stammen kann. Auch v. Martitz, der doch die körperschaftliche Natur des modernen Staates völlig zutreffend erkannt hat, findet a. a. O. S. 28 als Merkmal eines monarchischen Staatsoberhauptes seine Herrscherstellung, deren Wesen ein Recht an dem körperschaftlichen Staatsverbande ist. Ein Recht an dem Verband kann aber nicht ein Recht aus dem Verband sein, setzt daher ebenfalls eine über dem Verband stehende Rechtsordnung voraus. Die Herrscherstellung des Monarchen ist genügend durch die Tatsache erklärt, dass er unmittelbar als Indi-

Repräsentation des Volkes durch den Monarchen zu einer Zeit, wo die naturrechtliche Herleitung des körperschaftlichen Charakters des Staates in ihren Grundirrtümern noch nicht bekannt war. Mit den juristischen Grundanschauungen früherer Epochen hängt auch die Formel von dem Monarchen als Inhaber der gesamten Staatsgewalt zusammen 1).

Gegenüber dem wohlausgebildeten Bau der heutigen konstitutionellen Monarchie bietet aber die Lehre vom Monarchen, der alle Rechte der Staatsgewalt in sich vereinigt, keine reale Erkenntnis mehr, sondern ist zu einer Fiktion geworden, die nicht mehr mit der Wirklichkeit des rechtlichen Tatbestandes übereinstimmt. Ein großer und wichtiger Teil der staatlichen Funktionen ist gänzlich dem monarchischen Willen entrückt. Vor allem die richterliche Tätigkeit. Der Monarch hat nicht mehr das Recht zu richten, das ihm ehemals zustand. Der Satz, der Monarch ist Inhaber der richterlichen Gewalt, ist nur ein Ausdruck für die geschichtliche Tatsache, dass er ehedem in Person richtete2). Der Richter kann in seiner spezifischen Tätigkeit nicht mehr als Beauftragter, sondern nur noch als Repräsentant des Monarchen aufgefast werden. Aber auch die Ernennung der Richter steht dem Monarchen nur nach der Richtung hin frei, dass ihm die Wahl der den gesetzlichen Anforderungen für das Richteramt entsprechenden Personen zusteht, während der Fortbestand der gerichtlichen Organisation ebenfalls von seinem Willen unabhängig ist. In der Sorge für die Besetzung der Gerichte übt der Monarch

viduum höchste staatliche Gewalt hat, während sie in der Republik niemals einem einzelnen zukommt.

<sup>1)</sup> Sie entspricht am reinsten den Verhältnissen des absoluten Staates.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noch erhalten ist ein Rest dieses Königsrechts in Schweden, wo der Monarch das Recht hat, an allen Sachen teilzunehmen, die in dem höchsten Gerichtshof vorgetragen und entschieden werden, in der Regel aber nur, sofern er persönlich im Gericht anwesend ist. Er hat dabei nur zwei Stimmen und kann überstimmt werden. Er macht indes von dem Recht, an den Urteilssprüchen des höchsten Gerichtshofes teilzunehmen, jetzt niemals Gebrauch, unterzeichnet jedoch diese Urteile; Aschehoug, S. 105. In den deutschen Hausgesetzen hat sich in der Entscheidung über Klagen, die gegen Familienmitglieder der Dynastie gerichtet sind, ebenfalls die persönliche Richterstellung des Monarchen erhalten (vgl. z. B. § 2 des bayerischen Familienstatuts vom 5. August 1819, § 77 des kgl. sächsischen Hausgesetzes vom 30. Dezember 1837).

kein Recht, sondern eine Pflicht aus. Auf dem Gebiete der Verwaltung ist ferner die ganze nach Gesetzen verfahrende Verwaltung von seiner Person unabhängig, nicht minder die Existenz eines großen Teiles der weitverzweigten Behördenorganisation selbst. Die Beamten sind nicht Diener seines persönlichen Willens, von dessen Belieben ihr Dasein abhängt, sondern ihm notwendige Berater, Gehilfen und Vollzugsorgane, die er trotz aller ihnen obliegenden dienstlichen Unterordnung unter seinen Willen zu berufen verpflichtet ist. Die Teilnahme der Kommunalverbände und anderer Selbstverwaltungskörper an der Ausübung der öffentlichen Gewalt ist vom Monarchen ganz unabhängig; nicht einmal zur Hilfsvorstellung einer Delegation oder Repräsentation kann hier gegriffen werden. Soweit aber der Monarch eine Seite der staatlichen Gewalt, ein "Recht der Staatsgewalt" in der Sprache der früheren Staatsrechtslehre nach der bestehenden verfassungsmäßigen Ordnung niemals und unter keinen Umständen ausüben kann, ist es eine leere Formel, die keine wie immer geartete Einsicht in den realen Tatbestand gewährt, wenn man ihm die Substanz auch dieses Teiles der Staatsgewalt zu-Diese Formel ist nach ihrer juristischen Seite nichts schreibt. anderes als ein Überrest der alten Identifizierung von Obrigkeit und Staat, der ein Recht des monarchischen Staates nur als persönliches Recht des Monarchen überhaupt denkbar war. Geht man aber von dem in der heutigen Staatsordnung ausgeprägten Gedanken aus, dass die dem Staate notwendige innere Einheit nur durch das verfassungsmässige Zusammenwirken einer Vielheit von Organen bewahrt werden kann, so schwindet jeder Anlass, jener Formel, abgesehen natürlich von der absoluten Monarchie, einen tieferen dogmatischen Wert zuzuerkennen. vielmehr nur den historischen Tatbestand aus, dass in den altmonarchischen Ländern jedes Recht, Imperium zu üben, einmal Recht des Monarchen gewesen ist. Tout fuit al commencement in luy et vient de luy, dieser Ausspruch des mittelalterlichen englischen Richters von dem Verhältnis aller staatlichen Gewalt zur Königsgewalt ist ihr wahrer Kern. Alle praktischen juristischen Folgerungen, die in altmonarchischen Staaten aus dem monarchischen Prinzip gezogen wurden, ergeben sich in ungezwungener Weise aus der Entstehung und der Natur der Verfassungsgesetze in solchen Staaten als Selbstbeschränkungen der Herrschergewalt.

Für den Typus des ausgebildeten, modernen, die Volksgesamtheit zur Einheit zusammenfassenden Staates kann der Monarch nur aus dem Staat erklärt und als Organ des Staates aufgefalst werden. Daraus ergibt sich, daß das monarchische Prinzip rein politischer Natur ist 1) und keineswegs notwendig in der Konsequenz der richtigen Auffassung der Monarchie liegt. Unter und neben dem Monarchen können einer Fülle von Organen in Unterordnung sowohl als in größerer oder geringerer Unabhängigkeit vom Monarchen staatliche Kompetenzen zustehen, ohne daß der Typus der Monarchie selbst dadurch alteriert wird.

Wesentliches Merkmal des Monarchen ist ausschließlich, daß er die höchste Gewalt des Staates darstellt. Das ist aber jene Gewalt, die den Staat in Bewegung setzt und erhält. Näher gefasst besteht sie in der Sphäre freien, vom Gesetze nur begrenzten aber nicht inhaltlich bestimmten, richtunggebenden staatlichen Handelns. Also das Recht der Gesetzessanktion, d. h. der freien Entscheidung über das, was Recht werden soll, die freie, in der Pflege internationaler Beziehungen, im Vertragsschlus und dem Recht über Krieg und Frieden sich äußernde Tätigkeit nach außen, der Oberbefehl über das Heer, die Ernennung der Minister und anderer Beamten, das Recht der Begnadigung sind in der wirklichen, von Fiktionen freien Kompetenz des Monarchen enthalten. Auf diesen Gebieten besteht auch ein wahres, freies Befehlsrecht des Monarchen, das dort, wo die Verpflichtung zur Anordnung im Gesetze enthalten ist, ausgeschlossen erscheint. Nur in dem Sinne, dass die ganze Staatsordnung heute eine gesetzliche ist, das Gesetz aber einmal Inhalt des monarchischen Willens gewesen sein muß und fortdauernd als dem Willen des Gesetzgebers entspringend gedacht wird, kann man auch heute noch die gesamte Staatsgewalt als potentiell im Monarchen enthalten denken. Das ist aber nicht der lebendige Monarch, sondern die abstrakte Institution.

Solange diese höchste, den Staat in Tätigkeit setzende und

<sup>1)</sup> Dem heute noch ein beliebiger rechtlicher Inhalt gegeben werden kann. So erklärt Arndt, Können Rechte der Agnaten auf die Thronfolge nur durch Staatsgesetz abgeändert werden?, 1900, S. 41, das monarchische Prinzip bedeute nichts anderes, als daß nach einer festen, durch menschliche Willkür unabänderlichen Reihenfolge der Herrscher bestimmt ist, woraus sich denn ergäbe, daß Rußland, wo der Kaiser die Thronfolge einseitig ändern kann, keine wahre Monarchie sei.

erhaltende Gewalt in der Hand eines einzigen ruht, ist der Staat Monarchie, welche Gewalten auch immer sonst noch staatliche Zwecke versehen. Die Monarchie erlangt gerade dadurch eine so große Anpassungsfähigkeit an die verschiedensten historischen und sozialen Verhältnisse, daß die größten Unterschiede in dem realen Maße staatlicher Gewalt des Monarchen mit Begriff und Wesen der Monarchie vereinbar sind. Die dem Monarchen zustehende staatsbewegende Tätigkeit kann mit der umfassendsten, aber auch mit sehr geringer Macht über das ganze Staatsleben verknüpft sein. Eines ist aber allen Monarchien gemeinsam: mit dem Ausschalten der monarchischen Gewalt würde der Staat sofort in seinen wichtigsten Funktionen gestört erscheinen und der Anarchie anheimfallen. Dies möge an dem Beispiele einer Monarchie veranschaulicht werden, in welcher heute die Krone das denkbar geringste Maßs realer Macht hat.

Im heutigen England ruht das Schwergewicht der Staatsgewalt im Parlamente. Das Parlament gibt Gesetze, denen der König seit fast zwei Jahrhunderten seine Zustimmung niemals verweigert hat; das Kabinett, ein Ausschuss der Parlamentsmajorität, wird formell zwar vom König ernannt, in Wahrheit aber vom Parlament designiert, indem der Führer der Unterhausmajorität oder eine ihr entsprechende Persönlichkeit des Oberhauses, von der Krone zum Premierminister bestellt, die übrigen Kabinettsmitglieder aus der Majorität auswählt und der Krone zur Ernennung vorschlägt; das Kabinett ernennt in Wahrheit alle Beamten und übt auch sonst die königliche Prärogative aus, indem die Krone den Anträgen des Kabinetts, namentlich seit der Regierung der Königin Viktoria, einen nennenswerten Widerstand nicht entgegenzusetzen vermag<sup>1</sup>). Nichtsdestoweniger ruht die oberste Leitung des Staates ganz in der Hand des Königs. Nur er kann das Parlament in Tätigkeit setzen, dem Selbstversammlungsrecht nicht gegeben ist, er ist auch heute noch caput, principium et

<sup>1)</sup> Dass aber auch dieser Zustand einer der wechselnden, von der persönlichen Art der jeweiligen Machthaber abhängiger ist, zeigt der Umschwung, der seit der Thronbesteigung Eduards VII. eingetreten ist. Dieser König hat in manchen wichtigen inneren Angelegenheiten die Initiative ergriffen und ist in der äußeren Politik richtunggebend, ohne dass sein persönliches Hervortreten als versassungswidrig getadelt würde: die Stellung der Krone in der viktorianischen und in der gegenwärtigen Ära sind keineswegs völlig gleichartig.

finis parliamenti 1). Würde er trotz des politischen Zwanges, der auf ihm lastet, einem Gesetze den royal assent verweigern, so könnte keine Macht der Welt ihn rechtlich dazu zwingen; ohne seinen Willen würde die ganze Gesetzgebungsmaschine stillstehen 2). Ebenso können seine Willensakte, durch welche er das Kabinett und die Beamten ernennt sowie andere wichtige Regierungsakte vornimmt, von niemand ersetzt werden. Inaktivität des Königs könnte sofort den ganzen Staat lähmen, und ein rechtliches Mittel zur Beseitigung einer solchen Störung, solange überhaupt die Regierungsfähigkeit des Königs dauert, ist nicht vorhanden. Jede Änderung eines solchen Zustandes könnte nur auf dem Wege einer Revolution erfolgen. Man hat die viele Schreibarbeit, die dem König auferlegt ist, in England lebhaft getadelt 2). Ohne diese königlichen Unterschriften könnte aber der englische Staat nicht in Gang erhalten werden.

Die gesetzliche Disposition über die gesamte Staatsgewalt ruht in England beim Parlament im alten Sinne, d. h. dem König und den beiden Häusern; die höchste rechtliche Gewalt hat aber trotz der andersgearteten realen Machtverteilung der König allein, denn die beiden Häuser des Parlamentes können durch eigenen, vom Monarchen unabhängigen Willen, von ihrer inneren Ordnung abgesehen, auf dem Wege direkter Anordnung keine Änderung

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich Hearn, The government of England, p. 51 (zitiert in Gesetz und Verordnung, S. 18, N. 29), der den rechtlichen Charakter des royal assent zu den Gesetzen am treffendsten zeichnet. Auch Burgess, Political Science, II, p. 203, setzt, obwohl nicht mit gleicher Schärfe wie Hearn, die Unmöglichkeit auseinander, dass königliche Recht durch Nichtgebrauch verlorengegangen sei.

<sup>2)</sup> Es ist ganz unjuristisches Denken, wenn in Werken über englisches Recht fortwährend behauptet wird, die Krone hätte ihr Vetorecht "by disuse" verloren. Von ihrem Rechte, den Gesetzen ihre Zustimmung zu erteilen, hat sie vielmehr immer Gebrauch gemacht. Wer könnte aber den nach englischem Staatsrecht zur Perfektion des Gesetzes nötigen royal assent im Falle der Verweigerung ohne Usurpation königlicher Rechte supplieren? Auch die politische Sachlage wird nicht richtig wiedergegeben, wenn Bagehot, Englische Verfassungszustände, deutsche Übersetzung mit einem Vorwort von v. Holtzendorff, 1868, S. 88, in scherzender Übertreibung von der Königin Viktoria sagt: "Sie muß ihr eigenes Todesurteil unterschreiben, wenn die beiden Häuser es ihr einstimmig vorlegen." Wer konnte sie überhaupt zu irgend etwas zwingen?

<sup>3)</sup> Bagehot, S. 91 f.

der Begriff des Monarchen seine Grenze. Wo Verfassungsanderungen ohne oder gegen den Willen des Staatsoberhauptes durchgesetzt werden können, da ist, welchen Namen auch immer das Staasoberhaupt trägt, eine Monarchie nicht mehr vorhanden. denn die oberste richtunggebende Tätigkeit ist ihm damit genommen. Daher war Frankreich auf Grund der Verfassung vom 3. September 1791, welche die verfassungsändernden Beschlüsse des corps législatif der königlichen Sanktion entrückte, keiue Monarchie mehr, sondern eine Republik mit erblichem Staatshaupte. In Norwegen hingegen, wo bei einfachen Gesetzen dem Könige nur ein suspensives Veto zusteht, bedürfen Verfassungsänderungen der königlichen Sanktion 1); daher fällt Norwegen auch unter den Typus der Monarchie. Republikanischen Präsidenten jedoch, denen für die einfache Gesetzgebung höchstens ein suspensives Veto zusteht, ist jeder Eingriff in den Gang der Verfassungsgesetzgebung unmöglich. Auch in England, selbst wenn man sich auf den Boden der politischen Lehre stellt, welche die Verweigerung der königlichen Zustimmung zu den Parlaments-

<sup>1)</sup> Über Dasein und Umfang des königlichen Sanktionsrechtes bei Verfassungsänderungen besteht in Norwegen theoretisch und praktisch Streit. Vgl. Bernatzik, Der Verfassungsstreit zwischen Schweden und Norwegen, in Grünhuts Zeitschrift, XXVI, S. 303 ff. Bejaht wurde das absolute Veto des Königs in eingehender Begründung von der Juristenfakultät zu Christiania (Om Kongens Sanktionsret, Kristiania 1881, p. 91 f.), übersetzt von Jonas unter dem Titel "Gutachten der jur. Fakultät über das Sanktionsrecht des Königs bei Grundgesetzveränderungen", 1882, S. 81 f., und von Seidler in der Zeitschrift für Volkswirtschaft, Sozialpolitik und Verwaltung, VIII, S. 455 ff. Gegen das Sanktionsrecht spricht die Vorbildlichkeit der französischen Verfassung von 1791 für das norwegische Grundgesetz. Doch ist m. E. unter allen Umständen den Ausführungen Bernatziks zuzustimmen, der a. a. O. S. 311 dem König gegen alle den Begriff des Königtums tangierende Storthingbeschlüsse ein absolutes Veto zuschreibt, so dass die Streitfrage nur auf die übrigen verfassungsändernden Storthingbeschlüsse sich zu beschränken hat. Der Schlussatz der Verfassung (Art. 112), der deren Prinzipien zuwiderlaufende Änderungen untersagt, kann nur in diesem Sinne, der allein mit dem Wesen der Monarchie verträglich ist, ausgelegt werden. Sollte Norwegen nach der Trennung von Schweden noch ferner Monarchie bleiben, so wird vermutlich diese Frage durch authentische Interpretation zugunsten des Königtums gelöst werden müssen, zumal die praktische Bedeutung des suspensiven Vetos gegen den Unionskönig gerichtet war. Im parlamentarisch regierten unabhängigen Norwegen ist es politisch völlig überflüssig. ;

beschlüssen nicht mehr für zulässig erklärt, bedarf auch heute noch jedes auf die Stellung des Königs, die königliche Prärogative, bezügliche Gesetz der königlichen Initiative, was bei jeder Änderung der britischen Grundinstitutionen von einschneidender Bedeutung ist. Diese sind nämlich so innig mit der Prärogative verknüpft, dass jede wesentliche Änderung in ihnen, also jede Änderung der materiellen Verfassung Englands an einen königlichen Willensakt geknüpft ist 1). Eine Aufhebung des Oberhauses z. B. würde das zur königlichen Prärogative zählende Recht der Pairsernennung vernichten, könnte daher ohne vorhergehenden königlichen Antrag nicht in Verhandlung gezogen werden.

Diesem die äußerste Grenze der Monarchie bezeichnenden Typus steht aber als Normalfall in der heutigen Staatenwelt jener gegenüber, in dem keine Änderung der gesamten Rechtsordnung ohne den monarchischen Willen erfolgen kann. Dazu tritt dann die weitere, auf die Leitung des Staates sich beziehende freie Tätigkeit nach außen und innen, so daß jeder Akt der Staatsleitung vom Monarchen oder doch in seinem Auftrag vorgenommen wird. Mancherlei Ausnahmen können den Typus modifizieren, ohne ihn deshalb zu stören. So z. B. wird in der parlamentarischen Befugnis zur Ministeranklage und der daran geknüpften Wirkung der Suspension der Minister eine solche Abweichung vom Typus erblickt werden müssen, die aber bei der geringen praktischen Bedeutung solcher nur ganz ausnahmsweise zur Anwendung gelangenden Gesetzesbestimmungen keine wesentliche Änderung der Monarchenstellung herbeiführt. Mannigfaltig können auch die

<sup>1)</sup> Vgl. May, Law of Parliament, 10. ed. 1893, p. 423. Die Königin Viktoria hat mehrmals ihre vorläufige Zustimmung zu solchen Gesetzen verweigert, die deshalb von der Tagesordnung abgesetzt werden mußten; vgl. May, p. 424. Übrigens hat es das Kabinett in der Hand, jede von ihm bedenklich gefundene Bestimmung im Laufe des parlamentarischen Verfahrens zu unterdrücken, so daß sich kaum ein Anlaß zur Ausübung eines Vetos ergeben könnte. Burgess, Political Science, II, p. 200 f., unterscheidet zwischen konstitutionellen, ein Residuum der früheren, selbständig ausgeübten Prärogative darstellenden und auf Parlamentsakten beruhenden oder statutarischen Kronrechten. Erstere können durch absolutes Veto verteidigt werden, "until the state, through a House of Commons elected upon the issue, shall have commanded the submission of the Crown" (p. 201). Das ist aber keine juristische, sondern eine revolutionäre Lösung der Frage.

Bedingungen und Einschränkungen sein, die dieser freien Tätigkeit des Monarchen verfassungsmäßig gegeben sind. Die Zuständigkeiten der parlamentarischen Kollegien, das Erfordernis ministerieller Kontrasignatur, Präsentationsrechte von Körperschaften usw. sind unter diesem Gesichtspunkte zu betrachten. Sie ziehen der richtunggebenden monarchischen Funktion Schranken, bestimmen sie aber keineswegs in ihrem Inhalte.

Schliesslich ist noch eine wichtige Abweichung vom Grundtypus der Monarchie zu erwähnen. Wenn auch als Normalfall die Monarchie eine einzige physische Person als höchstes Organ aufweist, so ist dennoch eine Monarchie mit einer Mehrheit monarchischer Personen möglich, wofern nur die monarchischen Willensakte nicht nach einer verfassungsmäsig bestimmten Form unter Anwendung des Majoritätsprinzips aus dem Willen mehrerer gewonnen werden, vielmehr jeder Akt entweder als von jedem einzelnen der Monarchen oder von allen einzelnen als solchen gemeinschaftlich ausgehend angesehen wird. Solange jeder höchste staatliche Willensakt Wille individuell bestimmter Personen, also nicht eines Kollegiums ist, so lange bleibt der Typus der Monarchie gewahrt. Daher war Rom in der nachdiocletianischen Epoche auch dann, als mehrere Augusti und Caesares zugleich regierten, eine Monarchie; ebenso ändert die Annahme eines Mitregenten oder eine gemeinsame Regierung keineswegs den Typus der Monarchie. So war England unter Wilhelm III. und Maria (1689-1694), wo die Königin alle Staatsakte mit zu unterzeichnen hatte, ebenso Monarchie wie unter der folgenden Alleinherrschaft Wilhelms (1694-1702).

## 2. Die Arten der Monarchie.

Wie die Staatsformen überhaupt, so ist auch die Monarchie den verschiedensten Einteilungen unterworfen worden. Mannigfaltige historische und soziale Elemente sind hervorgehoben worden, um auf ihnen besondere Typen der Monarchie aufzubauen. Gegen alle derartigen Versuche erheben sich dieselben kritischen Bedenken, die wir bereits bei den allgemeinen Einteilungen der Staaten kennen gelernt, in erhöhtem Maße. Es werden nämlich oft Elemente, die nicht einmal imstande sind, den Staat überhaupt in seiner Eigenart zu individualisieren, zur Charakterisierung einer besonderen Staatsform verwendet, was

natürlich noch weniger gelingen kann<sup>1</sup>). Im Grunde geben auch die, welche historisch-soziale Kategorien der Monarchie aufstellen, nicht sowohl Typen als vielmehr eine Reihe individueller Einzelbilder<sup>2</sup>). In gedeihlicher Weise kann die Monarchie, wie die Staatsformen überhaupt, nur nach rechtlichen Unterschieden eingeteilt werden.

Im folgenden sollen aber nur die bekannten Bildungen höherer Kulturstufen berücksichtigt werden. Bereits erwähnt wurde, dass der monarchische Typus der Verbandsorganisation in die Anfänge des staatlichen Lebens zurückreicht. Einer unentwickelten Kultur gehört die Stammeshäuptlingsschaft, das Stammeskönigtum Entweder herrscht da nur eine Gelegenheitsorganisation vor, wie z. B. bei Kriegszügen, nach deren Beendigung wieder eine genossenschaftliche Form des Horden- oder Stammeslebens eintritt, oder der dauernde Häuptling hat keine scharf abgegrenzten Kompetenzen, die bereits eine reiche Rechtsentwicklung voraussetzen. Die faktische Macht eines solchen Häuptlings kann sehr gering sein, sich aber auch bis zu völliger Despotie steigern. Sie mit den Rechtsbegriffen einer entwickelten Zivilisation zu messen, wäre ein höchst unhistorisches Beginnen. Immerhin ist ein Blick auf die Verhältnisse solcher Art lehrhaft, weil er die Kenntnis möglicher Variationen eines auf höherer Kulturstufe in mancher Hinsicht stationären Typus vermittelt.

<sup>1)</sup> So wenn in der neuesten Literatur Rosenberg, Die juristische Natur des deutschen Kaisertums, Preuß. Jahrbücher 103, 1901, S. 287, auf Grund eingehender Untersuchung als Monarchen den Inhaber der Regierungsgewalt bezeichnet, dem diese nicht einseitig von anderen Faktoren des Staates entzogen werden kann. Damit wären - von älteren aristokratischen Staaten ganz abgesehen — z. B. das Frankreich der Konsulatsverfassung oder die deutschen Hansestädte, wo dem Senatskollegium die ihm zustehende Gewalt nur mit dessen Zustimmung geschmälert werden kann, unter den Begriff der Monarchie zu bringen. Oder wenn Seidler, Das juristische Kriterium des Staates, S. 68, das Wesen des Monarchen darin findet, dass der Monarch ein konstitutiver Faktor der staatlichen Verfassung ist, die ohne ihn nicht besteht, der Präsident der Republik ein kraft der bereits bestehenden Verfassung geschaffenes Organ, was weder für die Wahlmonarchie, noch für eine Monarchie wie Belgien zutrifft, wo die Verfassung früher da war als der Monarch.

<sup>\*)</sup> Das ist der Fall bei Roscher, Politik, wo S. 250 ff. innerhalb des Typus der absoluten Monarchie drei Unterarten, die konfessionelle, die höfische und die aufgeklärte Absolutmonarchie unterschieden werden.

So ist seit langem Lebenslänglichkeit der monarchischen Würde eines ihrer wesentlichen Merkmale. Soweit die Erinnerung der Kulturvölker zurückreicht, hat es keine Könige auf Zeit gegeben. Das ist aber eine geschichtliche Tatsache, die bereits ausgebildete politische Verhältnisse voraussetzt. Dennoch lassen sich Überreste eines Königtums auf Zeit noch lange nachweisen. Die römische Diktatur ist "eine monarchische Institution innerhalb der republikanischen Ordnung"1). Die Absetzungen mittelalterlicher Könige durch das Volk sind nach den Rechtsbegriffen jener Zeiten nicht als Revolutionen zu bezeichnen, vielmehr aus dem dualistischen Charakter des Staates und der Auffassung des Königtums als einer Vertragspartei zu verstehen. Die Zulässigkeit der Thronentsagung des Monarchen, die Zeitlichkeit der rechtlich an des Monarchen Stelle tretenden Regentschaft zeigen auch heute noch die Möglichkeit begrenzter Regierungsdauer des höchsten Staatsorganes. Nichtsdestoweniger wäre es unrichtig. die Dauer der monarchischen Würde zum Einteilungsgrunde der Monarchie zu wählen, weil namentlich vom Standpunkte des modernen Staates die Lebenslänglichkeit der monarchischen Organstellung grundsätzlich ein Essentiale des Monarchen geworden ist<sup>2</sup>).

Ebensowenig kann das Merkmal der Unverantwortlichkeit zum Einteilungsprinzip der Monarchie erhoben werden. Im entwickelten einheitlichen Staatswesen gilt notwendig der zuerst von der Kirche klar formulierte Satz: summa sedes a nemine iudicetur.

<sup>1)</sup> Mommsen, Abrifs, S. 163.

<sup>2)</sup> Und doch sind auch heute Abweichungen von diesem Grundsatz denkbar. In Sachsen-Koburg-Gotha bestimmt das Staatsgrundgesetz vom 3. Mai 1852 § 9, dass der regierende König von England und der voraussichtliche Thronfolger von der Nachfolge in die Regierung dieses deutschen Staates ausgeschlossen seien, dergestalt, dass die Regierung sofort auf den nach ihnen zunächst berechtigten Prinzen übergeht. Ist jedoch zur Zeit des Thronanfalls außer dem regierenden König oder dem englischen Thronfolger oder beiden zusammen ein sukzessionsfähiger Nachkomme aus der Speziallinie des Prinzen Albert nicht vorhanden, so hat im ersten und letzten Falle der König, im zweiten der Thronfolger die Regierung der Herzogtumer anzutreten und sie durch einen Statthalter so lange führen zu lassen, bis sie von einem volljährigen sukzessionsfähigen Prinzen aus der Speziallinie des Prinzen Albert übernommen werden kann. Wenn dieser Fall sich ereignet, so würde es in Koburg-Gotha einen Herzog auf Zeit geben (z. B. dem König von England, der bei der Thronbesteigung von Koburg nur einen Sohn hat, wird später ein zweiter geboren).

Jede strafrechtliche oder politische Verantwortlichkeit für Regierungsakte hebt für das Staatshaupt das Merkmal des obersten Organes auf, weil der Richter Imperium über den Angeklagten ausübt. Das gilt aber auch für alle privaten Akte des Monarchen. Streng logische Konsequenz würde ihn sogar der Zivilgerichtsbarkeit entziehen, was im englischen Recht seine formelle Verwirklichung gefunden hat, während in der Regel Unterwerfung unter das Zivilrecht, wofern nur die einen Zwang gegen die Person einschließenden Bestimmungen ausgenommen sind, der herrschenden Rechtsanschauung über die Stellung des Monarchen nicht widerspricht. Die Idee einer Verantwortlichkeit des Monarchen 1), wie sie sich in den deutschen Rechtsbüchern widerspiegelt<sup>2</sup>), kann nur im dualistischen Staate entstehen, wo klare Vorstellungen über das Verhältnis beider Staatsteile nicht vorhanden sind. Da können denn, dem vertragsmässigen Verhältnis von König und Reich entsprechend, den englischen Baronen das Recht der Pfändung des Königs zum Schutz der Magna Charta, den ungarischen Adligen das Recht der bewaffneten Insurrektion, den aragonischen Ständen die Befugnis zur Versagung des Gehorsams im Falle einer Verletzung ihrer Rechte durch den König zugesagt sein. Wo aber der Gedanke der Staatseinheit in der Staatsordnung klar ausgeprägt ist, da wird Unverantwortlichkeit zum Essentiale des Monarchenbegriffes<sup>8</sup>), dem gegenüber ver-

<sup>1)</sup> Strafrechtlicher Verantwortlichkeit unterlag der fränkische König nicht, vgl. Schröder, S. 113. Die Vorstellung einer solchen kann sich daher nur seit dem Zerfall des Frankenreiches gebildet haben.

<sup>2)</sup> Sie war Theorie, nicht geltendes Recht. Vgl. v. Frisch, Die Verantwortlichkeit der Monarchen und höchsten Magistrate, 1904, S. 110 ff., der treffend hervorhebt, dass auch der auf ihr ruhenden Bestimmung der Goldenen Bulle c. V, § 3 keine praktische Bedeutung zukam. Noch Gönner, Staatsrecht, S. 121, hält eine Absetzung des Kaisers für zulässig, verlangt aber hierzu nach der Wahlkapitulation, Art. I, §§ 3, 4, Bewilligung des Reichstags. Da nun ein Reichsschluss nur mit kaiserlicher Zustimmung zustande kam, so hätte der Kaiser sich selbst absetzen müssen!

<sup>3)</sup> Doch können anderseits auch unverantwortliche republikanische Staatshäupter vorkommen. Solcher Art waren die französischen Konsuln auf Grund der Verfassung vom 22. frimaire des Jahres VIII, titre VI, Art. 69, 70. Ganz wie bei Monarchen war bei den Konsuln jede strafgerichtliche Verfolgung auch wegen außeramtlicher Handlungen ausgeschlossen.

antwortliche Monarchen nicht als gleichberechtigte Gattung, sondern als Abweichung vom Typus erscheinen 1).

Endlich kann die Kontinuität der Monarchie keinen Einteilungsgrund für ihre Arten abgeben. In der Wahlmonarchie, bei Thronstreitigkeiten, beim Aussterben einer Dynastie oder dauernder Verhinderung des Thronfolgers, die Regierung zu übernehmen, können Zwischenherrschaften eintreten, die selbst nicht wieder monarchischen Charakters sein müssen. Der Charakter solcher Zwischenherrschaft ist von Fall zu Fall zu beurteilen. Zwischenherrschaft ist von Fall zu Fall zu beurteilen. Zwischenherrscher sind provisorische Staatshäupter, monarchischer Art, wenn ein physischer, republikanischer Art, wenn Wille eines Kollegiums die Herrschaft führt<sup>2</sup>). Ist das Interregnum verfassungsmäßig geordnet, demnach ein rechtlicher, kein bloß faktischer Zustand, dann haben die Zwischenherrscher nicht minder ein Recht auf Organstellung wie der Monarch selbst. Solche Ausnahmen jedoch sind ebenfalls nicht geeignet, die Monarchie selbst in Unterarten zu teilen.

Zwei rechtlich wichtige Gegensätze sind es, die in ersprießlicher Weise als Einteilungsprinzip der Monarchie dienen können:
die Art der Besetzung des Thrones und der Umfang der monarchischen Befugnisse. Daraus ergeben sich die Typen der
Wahl- und Erbmonarchie einerseits und der unbeschränkten und
beschränkten Monarchie anderseits.

a. Wahlmonarchie und Erbmonarchie. In der Wahlmonarchie wird der Thron von Fall zu Fall durch einen juristischen Kreationsakt besetzt, in der Erbmonarchie der Monarch aus einer bestimmten Familie, der Dynastie, gemäß einer verfassungsmäßig bestimmten Ordnung, der Thronfolge- oder Sukzessionsordnung, gewonnen.

Die Wahlmonarchie bedarf besonderer Kreationsorgane, deren Funktion aber derart auf den Wahlakt beschränkt bleibt, dass diese ihre Organtätigkeit mit dem Wahlakt konsumiert ist und ihnen

<sup>1)</sup> Wie die cäsaristische Herrschaft Napoleons III., vgl. oben S. 511.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Triepel, Interregnum, S. 69, kommt auf Grund einer unhaltbaren Lehre vom Träger der Staatsgewalt zu dem Resultat, dass während eines Interregnums der Staat eine besondere, weder als Monarchie noch als Aristokratie, noch als Demokratie zu bezeichnende Staatsform besitze, ein Resultat, das allein schon die Unrichtigkeit der ihr zugrunde liegenden Konstruktion dartut.

fortan nun eine gegenüber dem Monarchen als höchstem Organe untergeordnete Stellung zukommt. Irgendeine Repräsentation der Wähler durch den Gewählten, irgendeine Delegation von Rechten durch den Wahlakt findet nicht statt. Die Wahlmonarchie gehört demnach zur Monarchie, allfällige Interregna nichtmonarchischen Charakters abgerechnet, nicht, wie häufig behauptet wurde, zur Republik. Allerdings besitzt die Wahlmonarchie die Neigung, mindestens zu einer politischen Suprematie der Wähler zu führen, daher alle kräftigen Monarchien Erbmonarchien waren oder schliesslich wurden. Den Übergang von der Wahl- zur Erbmonarchie bildet die Wahl aus den Mitgliedern eines bestimmten Geschlechtes, die in mittelalterlichen Reichen häufig geübt wurde. Die Wahl kann nur auf Lebenszeit erfolgen; jede Befristung der Wahl widerspricht dem Typus der entwickelten Monarchie. Hingegen kann Lebenslänglichkeit des obersten Regierungsamtes noch keineswegs als Zeichen der Monarchie gelten; man denke an den Lord Protektor der englischen Republik 1) und den Erbstatthalter der Niederlande. Selbst in Republiken der Gegenwart kommen lebenslängliche Mitglieder des regierenden Kollegiums vor, wie die Senatoren der Hansestädte beweisen.

Die Wahlmonarchie ist aus der heutigen Staatenordnung verschwunden; nur Bulgarien bildet nach dem Buchstaben des Berliner

<sup>1)</sup> Das Commonwealth of England gehört zu den merkwürdigsten Staatsbildungen. Eingehendere rechtliche und politische Untersuchung ist ihr erst kürzlich von Esmein, Les constitutions du protectorat de Cromwell, Revue du droit public, XII, 1899, p. 193 ff. und 404 ff., zuteil geworden. Über die Verfassungen des Protektorates vgl. auch Rothschild, a. a. O. S. 141 ff. Die wechselnden Verfassungsverhältnisse der Republik, die als militärische Diktatur beginnt und zugrunde geht, ehe sie eine dauernde Form gewinnen kann, hatten bisher diesen Mangel bewirkt. (Ein Überblick bei Gneist, Englische Verfassungsgeschichte, 1882, S. 579 ff.) Auf Grund des Instrument of Government hat der Lord Protektor eine fast königliche Stellung, ist aber durch einen vom Parlament zu repräsentierenden Staatsrat sehr eingeschränkt; bei Gesetzen hat er binnen zwanzig Tagen entweder seine Zustimmung zu erklären oder das Parlament zu bewegen, die Bill zurückzuziehen, widrigenfalls sie Gesetz wird, sofern sie nicht gegen das Instrument verstöst. Vom Monarchen ist der Protektor durch seine als selbstverständlich gedachte Verantwortlichkeit unterschieden. Sie ist nicht ausdrücklich ausgesprochen. Wer aber Verurteilung und Hinrichtung des Königs zuliess, konnte unmöglich einem den Königstitel nicht führenden Staatshaupte Unverantwortlichkeit vindizieren.

Vertrages eine scheinbare Ausnahme. Doch kann sie noch immer in außerordentlichen Fällen vorübergehend entstehen. setzung von Dynastien in neugebildeten Staaten geht heute naturgemäß auf dem Wege der Wahl vor sich, wie während des 19. Jahrhunderts Belgien und die christlichen Staaten der Balkanhalbinsel gezeigt haben. Beim Wegfall der Dynastie ohne verfassungsmässige Vorsorge für eine neue ist sie auch fernerhin das normale Mittel zur Besetzung des Thrones, und zwar sind mangels abweichender Festsetzungen solchen Falles die Kammern als das verbleibende unmittelbare Organ berufen, die Wahl vorzunehmen. Derartige Wahlen waren die Wilhelms III. und der Maria durch das englische Parlament, Amadeos von Savoyen durch die spanischen Kammern (1873). Ähnlich wie die Wahl wirkt die Bestätigung des durch Usurpation erworbenen Thrones durch Volksschluss, wie die Praxis der Bonapartes in Frankreich zeigt. Diese außerordentlichen Wahlen und Bestätigungen berufen aber in der Regel nicht nur eine individuell bestimmte Person, sondern eine Dynastie, aus deren Mitte die künftigen Träger der Krone entstehen, was formell durch eine Ergänzung der Verfassungsgesetze ausgesprochen zu werden pflegt.

Dass in der Erbmonarchie nur im bildlichen Sinne von der Erblichkeit der Krone gesprochen werden kann, bedarf vom Standpunkte der heutigen Staatsordnung kaum näherer Ausführung. Nicht der Monarch erbt die Krone, sondern die Krone den Monarchen; die bleibende staatliche Institution nimmt beim Thronwechsel einen neuen Organträger auf. Die Gesamtheit der auf die Thronfolge bezüglichen Sätze ist rein öffentlichrechtlicher Natur, daher auch ausschließlich der staatlichen Verfassungsgesetzgebung unterworfen. Dieser Gedanke ist aber erst in der Ordnung der heutigen Monarchie klar ausgeprägt worden. Solange die Anschauung vom Staate als Patrimonium des Fürsten vorherrscht und den Gedanken des Fürstenamtes zurückdrängt, ist die Thronfolge mit privatrechtlichem Erbgang identifiziert Solange die Vorstellung der Staatseinheit nicht vorworden. handen ist, werden Staaten gleich Erbschaften geteilt. Im Widerstand der politisch mächtigen Volksklassen gegen die Teilungen regt sich auch die Idee, dass der Staat kein Objekt eines Familienbesitzes sei, und die Herausbildung des einheitlichen Staates lässt die öffentlich-rechtliche Natur der Thronfolge aus ihrer privatrechtlichen Umhüllung zuerst hervortreten. Dem privatrechtlichen,

dem Lehensrecht entstammenden Ursprung der modernen Sukzessionsordnungen verdankt aber die moderne Thronfolge ihre eingehende Ausbildung und Bestimmtheit, die Thronfolgestreitigkeiten so viel wie möglich ausschließen, damit ein wesentliches Bedürfnis der monarchischen Ordnung befriedigend.

Der Typus der Erbmonarchie wird auch nicht in den Ausnahmefällen gestört, wenn die fehlenden Thronfolger nach Geburtsrecht durch Erbverbrüderungen<sup>1</sup>) oder, wie es bei den Bonapartes und bei der Nachfolge der Bernadottes in Schweden der Fall war, durch Adoption bestimmt werden, endlich auch dann nicht, wenn kraft Ernennung durch den letzten Throninhaber oder durch Verfassungsgesetz, das dieser sanktioniert hat, eine neue Dynastie berufen wird. Die ersteren Fälle hat man treffend als künstliche Agnation bezeichnet<sup>2</sup>); in den letzterwähnten aber fungiert der Monarch selbst als Kreationsorgan, ersetzt demnach nur einen physischen Akt durch einen juristischen.

b. Unbeschränkte und beschränkte Monarchie. Eine Staatsform ist dann unbeschränkt oder absolut, wenn der Staat nur ein einziges unmittelbares, und zwar primäres Organ besitzt. Einen scheinbaren Ausnahmefall böte die cäsaristische Monarchie ohne konstitutionelle Einrichtungen oder Volksabstimmungen dar, in welcher der Monarch sich zum Repräsentanten des Volkes als primären Organes erklärte. Doch wäre ein solcher Staat in Wahrheit von einer absoluten Monarchie nicht zu unterscheiden. Eine absolute Monarchie ist demnach ein Staat, in welchem nur der Monarch unmittelbares Staatsorgan ist.

Mit der absoluten Monarchie ist weitgehende Selbstbeschränkung dieses Organs durch andere, mittelbare, ihm untergeordnete vereinbarlich, denen aus der Machtfülle des Herrschers Staatsaufgaben zur selbständigen Erledigung zugewiesen werden. Solche Machtverteilung war in allen absoluten Staaten der neueren Zeit in größerem oder geringerem Umfange vorhanden, in denen es daher auch ein öffentliches, die staatlichen Kompetenzen regelndes Recht gab, das sich von der Rechtsordnung anderer Staaten allerdings

<sup>1)</sup> Bayer. Verfassung, Tit. II, § 5, hessische Verf., Art. 5, sächsische Verf., § 7. Die Frage, inwiefern die bereits bestehenden Erbverbrüderungen noch rechtliche Bedeutung haben, ist an dieser Stelle nicht zu berühren.

<sup>7)</sup> Vgl. H. Schulze, Lehrbuch des deutschen Staatsr., I, S. 240.

durch den Mangel wirksamer rechtlicher Garantien unterschied. Die absolute Monarchie pflegt auf Grund des antiken Gegensatzes von Monarchie und Tyrannis derart gezeichnet zu werden, dass die Herrschermacht an dem Privatrecht der einzelnen eine Schranke findet. Allein auch ihre öffentlich-rechtliche Ordnung ist Recht, nicht Willkur. Die feste Ämterorganisation des modernen Staates verdankt wesentlich den Zeiten der absoluten Monarchie ihre wichtigsten Keime. Die Grundlagen dieser Organisation sind aber Bestandteile der materiellen Verfassung eines jeden Staatswesens. Schon im Mittelalter zählte die Ausbildung der Zentralbehörden in England und Frankreich sowie deren Einfluss auf die Gestaltung des Ämterwesens in Deutschland und seinen Territorien zu Anfang der neueren Zeit zu den bedeutsamsten Vorgängen in der Verfassungsgeschichte dieser Staaten. Durch Errichtung einheitlicher oberster Behörden sind später manche Staaten aus vordem staatsrechtlich getrennten Teilen zur Einheit zusammengefügt worden.

Mit den Ämtern bildet sich in der absoluten Monarchie allmählich ein festes Beamtenrecht. In diesem, in der inneren Verfassung der Ämter, in der Herstellung geregelter Instanzen, in der Verwaltungstradition, die jede Behörde pflegt, liegen auch gewisse Garantien gegen willkürliche Verwaltung und Änderung amtlicher Kompetenzen. Auch die Selbständigkeit der Justiz gegenüber der Verwaltung findet sich in den absoluten Staaten der neueren Zeit bereits mehr oder minder scharf ausgeprägt vor. So hat denn auch die absolute Monarchie ihre ausgebildete Verfassung, deren Grundlage in der Delegation von, der Substanz nach dem Monarchen verbleibenden, Zuständigkeiten an mittelbare Organe besteht. Darin, dass der Monarch die geliehenen Kompetenzen jederzeit wieder an sich ziehen oder in sie eingreifen kann, und dass kein unabhängiges Organ vorhanden ist. dem rechtliche Macht zusteht, eine Handlung des Monarchen zu verhindern und die Tätigkeit der Behörden zu kontrollieren, somit die Einhaltung der verfassungsmässigen Schranken ganz in den rechtlich gestimmten Willen des Monarchen und seiner Behörden gestellt ist, liegt das unterscheidende Merkmal dieser Art von Verfassungen von anderen.

Die uralte Erfahrung, dass absolute Gewalt dem Missbrauch zuneigt, hat bereits im Altertum die Probleme der Beschränkung der Gewähr und der Gewähr ihres gesetzmäsigen Funktionierens in den Vordergrund der praktischen Politik gedrängt. Als Hauptmittel zu ihrer Lösung erschien den antiken Staaten die Verteilung staatlicher Kompetenzen in der Weise, dass eine Mehrheit von Organen geschaffen wurde, deren Wirkungskreis gesetzlich abgegrenzt und von dem der übrigen gänzlich unabhängig war. Am großartigsten war dieser Gedanke in dem System der Magistraturen des republikanischen Rom durchgeführt, die einander zwar begrenzten, aber sich gegenseitig inhaltlich nicht zu bestimmen vermochten, indem keine von der anderen abhängig war und die par maiorve potestas Akte des gleich oder niedriger gestellten Magistrates zwar vernichten, aber nicht anbefehlen konnte.

Auf ganz anderen historischen Verhältnissen ruht die beschränkte Monarchie der mittleren und neueren Zeit, die rechtlich die Macht des Monarchen dauernd zu begrenzen und die Einhaltung der verfassungsmäßig aufgerichteten Schranken zu gewährleisten bestrebt ist. Sie ist nicht aus der in einem einheitlichen Staatswesen rationell vorgenommenen Verteilung von Zuständigkeiten hervorgegangen, sondern verdankt der dualistischen Gestaltung des mittelalterlichen Lehnsstaates ihr Dasein. Die beiden Staatselemente König und Volk, und zwar diese zunächst als Gesamtheit der mit Herrschaftsbefugnissen ausgestatteten, bevorrechteten Volksglieder stehen sich anfänglich als selbständige Rechtssubjekte gegenüber, deren gegenseitiges Verhältnis auf Vereinbarung ruht und durch Vereinbarungen sich dauernd äußert. Daraus ergibt sich eine Beschränkung der monarchischen Gewalt durch die anerkannten Rechte der Stände.

Die erste Form der beschränkten Monarchie ist demnach die ständische Monarchie. Ihr Typus besteht darin, dass der Monarch in seiner Regierung durch die Teilnahme der zu ständischen Körperschaften vereinigten oder durch Beauftragte der dort vertretenen Bevorrechteten und sodann auch durch die selbständige Innehabung und Ausübung von Hoheitsrechten von seiten der Gesamtheit der Stände oder deren einzelner Mitglieder eingeschränkt ist. In der ständischen Monarchie erscheint das Recht von Fürst und Ständen als gleichmäßig ursprünglich und selbständig, als eigenes, nicht etwa aus der Ordnung eines sie zusammenfassenden einheitlichen Staatsverbandes abgeleitetes Recht, wenn auch fortwährender Kampf wogt, das eine unter das andere zu beugen.

Die eigentumlichsten Merkmale der Stände sind ihre selbständige Persönlichkeit gegenüber dem im Fürsten verkörperten obrigkeitlichen Staate sowie die Eigenberechtigung der mit Virilstimmen ausgerüsteten Ständemitglieder oder der durch Mandatare vertretenen Verbände, die bei schroffer Ausprägung des ständischen Gedankens niemandes Organe, sondern durchaus selbständige Rechtssubjekte sind. Die Stände sind demnach in ihrer ausgeprägten Gestaltung Körperschaften, die, aus selbständigen Rechtssubjekten ohne Organqualität zusammengesetzt, ihr Recht und ihre Interessen vertreten, die mit dem Fürsten, wie mit einem anderen selbständigén Rechtssubjekte, paktieren oder auch kämpfen, die Räte des Fürsten zur Verantwortung ziehen 1) und auf ihrem Höhepunkt ihre eigene Verwaltungs-, Heeres- und - selbst später noch - ihre eigene Finanzorganisation, ja sogar ihre Vertretung nach außen durch Gesandtschaften haben 2), daher nach den Begriffen unserer Zeit einen Staat im Staate darstellen. Ihr Recht ist namentlich nach zwei Richtungen hin als von dem des, wenn der Ausdruck erlaubt ist, fürstlichen Staates getrennt. Einmal dem Fürsten gegenüber, der in ihrer Blütezeit auf ihre Vasallentreue im Kriege, auf ihre ganz freiwilligen Gaben zur Ergänzung der von ihm aus dem Ertrag seiner Domänen und den Regalien zu bestreitenden Staatsausgaben oder auch zur Aufbesserung seiner Privatwirtschaft angewiesen ist, dessen Herrschaft den konkreten Machtverhältnissen gemäß von ihnen entweder kontrolliert, durch eigene Rechte eingeschränkt oder auch von ihnen geteilt wird. Sodann gegenüber ihren Untergebenen, über die ihnen Herrschaftsrechte zustehen, deren Ausübung zwar der Kontrolle des Fürsten, zumal in der höchsten

<sup>1)</sup> Unsere moderne Ministerverantwortlichkeit stammt aus dem dualistischen Staate und ist keineswegs nur im mittelalterlichen England in ihren ersten Anfängen zu finden. Vgl. nähere Nachweise bei Schvarcz, Montesquieu und die Verantwortlichkeit der Räte des Monarchen in England, Aragonien, Siebenbürgen und Schweden (1189 bis 1748), 1892. Die neueste Literatur über den ständischen Staat in den oben S. 313, N. genannten Werken, hierzu noch Tezner, Technik und Geist des ständisch-monarchischen Staatsrechts (Schmollers Forschungen, XIX, 3), 1901.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noch 1790 verlangten die ungarischen Stände von Leopold II., daß zu einem Frieden mit den Türken ungarische Gesandte beigezogen werden sollten. A. Wolff-Zwiedinek-Südenhorst, Österreich unter Maria Theresia, Josef II. und Leopold II., 1884, S. 352.

Gerichtsbarkeit geübt, unterworfen ist, die sich aber häufig als praktisch wenig bedeutungsvoll erweist. So herrschen denn im ausgebildeten Typus des ständischen Staates zwei voneinander getrennte Gewalten teils nebeneinander, teils miteinander, teils aber auch gegeneinander.

Dieses grundsätzliche Verhältnis zwischen Krone und Ständen modifiziert sich aber in mannigfaltiger Weise. Gemäs der Eigenart des einzelnen Staates erscheint bald die Krone, bald der ständische Körper als das mächtigere Element, was dem ganzen Staatsleben sein eigentümliches Gepräge aufdrückt. Zusammenfassung beider Elemente zur Einheit scheint in vielen Staaten nur durch Vernichtung der Selbständigkeit des einen möglich, so dass absolute Monarchie oder ständische Republik Ende des Kampfes ist. In manchen kontinentalen Staaten zeigen sich ferner im Laufe der ständischen Entwicklung Ansätze einer Wandlung der Stände zu Staatsorganen. Die Stände betrachten sich da häufig als die politische Nation und damit als Repräsentanten des ganzen Volkes 1), in welchem Beginnen häufig die staatsrechtliche Literatur vorangeht. Die Klagen und Beschwerden, die sie auf Reichs- und Landtagen vorbringen, gelten nicht sowohl als ständische Gravamina denn als Landesbeschwerden. Dieser repräsentative Gedanke kann aber im ständischen Staate niemals klar durchgeführt werden, einmal, weil die Privilegien, die Vorrechte einzelner und ganzer Klassen eine zu große Rolle spielen, dann aber auch, weil es infolge der weite Kreise des Volkes beherrschenden persönlichen Unfreiheit zu einem einheitlich gestalteten Begriffe des Volkes nicht kommen kann. In manchen Staaten bleiben die Stände in dieser hybriden Form bis in das 19. Jahrhundert hinein bestehen, so in Schweden, Ungarn und in einigen deutschen Territorien bis in die Zeit des Deutschen Bundes. Ja, noch in die Gegenwart ragen in Finnland und Mecklenburg die Überreste des ständischen Staates mit seinem Dualismus herüber, der allerdings den Typus einer Zeit trägt, die durch das entschiedene Übergewicht der Krone das ständische Korpus zu einer öffentlich-rechtlichen Körperschaft innerhalb des einheitlich gestalteten monarchischen Staatswesens herabgedrückt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So in Frankreich schon 1484; vgl. Mestre, a. a. O. p. 11. Über den repräsentativen Charakter der Landstände in den deutschen Territorien vgl. v. Below, Territorium und Stadt, S. 244 ff.

Aus dem ständischen Staat hervorgebend und doch in scharfem Gegensatz zu ihm ist der moderne Staat durch Überwindung des ständischen Dualismus entstanden. Auf dem Kontinente, von den erwähnten Residuen abgesehen, siegt entweder der Absolutismus oder die den Staatszerfall vorbereitende Ständerepublik. Anders ist der Entwicklungsgang in England, wo durch allmähliche Umbildung der Reichsstände in Staatsorgane die Form der konstitutionellen Monarchie geboren wird.

Die konstitutionelle Monarchie ist ein Typus des unitarisch gebauten Staates zum Unterschied von der dualistisch gearteten ständischen Monarchie. Neben und unter dem mit der maior potestas ausgerüsteten König stehen das Parlament oder die Kammern als unmittelbare Staatsorgane. Sie sind also niemals juristische Personen, nicht öffentlich-rechtliche Körperschaften, sondern kollegialisch organisierte, beim Zweikammersystem in selbständige Abteilungen gegliederte Staatsorgane. wie der Monarch, im Staate und sind nur aus dem Staate zu erklären. Die Funktionen der Kammern bestehen in der Teilnahme an der Gesetzgebung, indem nur das von ihnen Beschlossene zum Gesetz erhoben werden kann, in der Genehmigung wichtiger Regierungsakte und in der Kontrolle der Verwaltung, daher ihnen die Minister verantwortlich sind. Der Monarch ist demnach auf allen Gebieten staatlicher Tätigkeit im konstitutionellen Staate eingeschränkt und ihm nur eng begrenzter Raum persönlicher, keiner Verantwortlichkeit unterliegender Tätigkeit gegeben. Gesetzbeschließendes und kontrollierendes Parlament, Erfordernis ministerieller Kontrasignatur für die monarchischen Akte, unabhängige Gerichte sind die wesentlichsten staatsrechtlichen Merkmale der konstitutionellen Monarchie. Am wichtigsten jedoch für die Erkenntnis ihrer Eigenart ist die Einsicht in das Verhältnis ihrer beiden unmittelbaren Organe.

Es sind ganz eigenartige unwiederholbare geschichtliche Verhältnisse, die die Wandlung der englischen Reichstände in Staatsorgane herbeigeführt haben. Am bedeutsamsten in diesem Prozesse aber waren drei wichtige Umstände. Einmal der streng monarchische Charakter des englischen Staates, der alle seine Institutionen derart mit dem Königtum verknüpft hat, dass alles öffentliche Recht in ihm seinem Ursprung nach als Königsrecht erscheint. Niemals ist in England der staatliche und daher königliche Ursprung aller von Baronen und Körperschaften geübten

Hoheit vergessen, der Amtscharakter aller mit Machtübung Beauftragten verkannt worden. Der Gedanke der Staatseinheit, bereits von Wilhelm dem Eroberer, der große Güter durch die Landverteilung nur spärlich und mit unzusammenhängender Grundfläche schuf, sowie durch die persönliche Treuverpflichtung der subtenentes gegenüber dem Könige, bewusst, und zwar im Gegensatz zur feudalen Zersplitterung Frankreichs im 11. Jahrhundert ausgeprägt, hat die Furchung des Feudalstaates in England nie so scharf hervortreten lassen wie auf dem Kontinente 1). Dazu kommen zweitens die Rosenkriege, welche durch den Wechsel der Dynastien und die Ungewissheit über die Person des jeweiligen Königs die Reichsstände zum unzweifelhaften Gewaltenträger des Staates erheben, dem schließlich die letzte Entscheidung darüber zufällt, wer als König anzuerkennen sei. Endlich ist das Parlament die Spitze der Gerichts- und Verwaltungsorganisation des Reiches, und damit dringt auch die Überzeugung von seiner Organnatur frühe durch. Nicht nur die Organstellung der Krone, auch die des Parlamentes ist zuerst in England erkannt und in der juristischen Theorie ausgeprägt worden.

In dem Verhältnis von König und Parlament treten aber nach der Wiederherstellung des inneren Friedens durch die Berufung der Tudors auf den Thron tiefgehende Wandlungen ein. Ist unter den Tudors zweifellos die Krone die vorherrschende Macht, so ändert sich dieses Verhältnis in den Kämpfen der Stuarts mit dem Parlamente. Beruhte schon das Dasein der restaurierten Stuarts auf Zustimmung des Parlaments, so ist seit der Revolution von 1688, welche einem vom Parlamente ins Land gerufenen Herrscher den Thron verlieh, die Vorherrschaft des Parlamentes, die sich bald durch eine neue Änderung der Thronfolgeordnung und Erhebung der landfremden Welfen zur regierenden Dynastie auf das klarste betätigte, entschieden. Doch prägt sie sich auch unter dem neuen Herrscherhaus unter manchen Schwankungen erst nach und nach schärfer aus <sup>2</sup>). Am

<sup>1)</sup> Über diese namentlich durch Stubbs und Gneist eingehend festgestellte Entwicklung vgl. aus der neuesten Literatur die anziehende Schilderung von Boutmy, Le développement de la constitution et de la société en Angleterre. Nouvelle éd. 1898, p. 13 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Eingehende Erörterung des Entstehens und Wesens der parlamentarischen Regierung in England gehört an spätere Stelle. Vorläufig

schärfsten erst nach der Thronbesteigung der Königin Viktoria. Der Grundsatz der politischen Solidarität der Mitglieder des Kabinetts, demzufolge mit dem Premierminister das ganze Kabinett wechseln muss, datiert erst von dem Fall des Ministeriums North (1782) durch ein Misstrauensvotum des Unterhauses. ersten Reformbill (1832) sind die Kabinettsmitglieder überwiegend dem Oberhaus entnommen. Die Auflösung des Unterhauses als Mittel des Kabinetts, um gegen die herrschende Majorität an die Wähler zu appellieren, ist zuerst von dem jüngeren Pitt (1784) in Anwendung gebracht worden. Ferner hatten bis zur Regierung der Königin Viktoria die hannöverschen Monarchen, namentlich seit Georg III., häufig versucht, ihren Willen gegen den des Parlamentes durchzusetzen, was ihnen auch oft gelang, wenn auch weniger durch positive Machtentfaltung als durch heimliche Ränke gegen die ihnen unbequemen Kabinette 1). Erst seit dem Sturze des Kabinetts Melbourne kann man von einem streng parlamentarischen Regime in England mit unbezweifelter Vorherrschaft des Unterhauses sprechen<sup>2</sup>).

sei auf meine Abhandlung über die Entwicklung des Ministeriums in der konstitutionellen Monarchie, Grünhuts Zeitschrift, X, S. 321, verwiesen. R. Schmidt, II¹, S. 747, Note, will die angeblich irrige "landläufige" Ansicht von der langsamen Ausbildung der parlamentarischen Monarchie (vgl. hierzu vor allem Gneist, Englische Verfassungsgeschichte, S. 688) berichtigen, indem er auf die gesetzlichen Einrichtungen hinweist, welche die Entstehung des Parlamentarismus begünstigten. Diese allbekannten Gesetze sind seit Hallam in jeder besseren englischen Verfassungsgeschichte zu finden und werden selbstverständlich auch bereits von Gneist, a. a. O. S. 634 ff., 684 ff. eingehend gewürdigt. Anderseits ist doch aber nicht zu bezweifeln, daß das parlamentarische System heute ein ganz anderes ist als in den Tagen Wilhelms III., und daß sich seine verwickelte Geschichte nicht mit einigen Schlagwörtern erklären läßt. Es ist demnach nicht abzusehen, wen und was Schmidt eigentlich berichtigen will.

1) Die Anschauungen von dem parlamentarischen System in England pflegen von dem bedeutenden Einflus der Krone unter den unmittelbaren Vorgängern der Königin Viktoria nichts zu wissen. Der bekannte Geschichtsschreiber des modernen Englands aber, McCarthy, beginnt sein Werk (A history of our own times, new ed. I, London 1882, p. 12) mit der Bemerkung, dass mit dem Tode Wilhelms IV. die Ära des persönlichen Regimes in England zu Ende ging, dass noch dieser König von dem Rechte Gebrauch machte, Minister ganz nach Gutdünken zu entlassen. (King William still held to and exercised the right to dismiss his ministers when he pleased, and because he pleased.)

2) Das Kabinett Melbourne gab am 7. Mai 1839 seine Demission,

In der englischen Geschichte treten somit die drei Arten der beschränkten Monarchie der mittleren und neueren Zeit in geschichtlicher Abfolge zutage: die ständische, die konstitutionelle und die parlamentarische Monarchie. Von diesen drei Arten ist nur die erste und zweite streng juristisch zu erfassen, während die dritte Art eine auf den konkreten Machtverhältnissen der beiden unmittelbaren Staatsorgane ruhende politische Spezies der Monarchie, eine Art der Ausübung der Regierung, aber keine rechtlich ausgeprägte Staatsform bildet. Denn die Vorherrschaft des Parlaments über den Monarchen, die sich für diesen namentlich in der Notwendigkeit bekundet, die Minister aus der jeweiligen Parlamentsmajorität zu wählen, ist ein durch die realen politischen Beziehungen zwischen Krone und Parlament gebotener Kompromiss, kann jedoch niemals in den Buchstaben des Gesetzes aufgenommen werden, weil dadurch die monarchische Staatsform völlig zerstört wäre; nicht der König, sondern das Parlament

weil es der Majorität des Unterhauses nicht mehr sicher war. Die Königin betraute Sir Robert Peel mit der Bildung eines neuen Kabinetts. Als aber Peel die Entlassung der wighistisch gesinnten Hofdamen, der Ladies of the Bedchamber, verlangte, wurde ihm dies von der durch solches Ansinnen verletzten Königin abgeschlagen, worauf Peel auf die Kabinettsbildung verzichtete. Hierauf wurde das Kabinett Melbourne wieder ernannt und erlitt im Parlamente Niederlage auf Niederlage. Auf Grund eines am 4. Juni 1841 mit einer Stimme Majorität beschlossenen Misstrauensvotums wurde hierauf das Unterhaus aufgelöst, und als sodann eine große oppositionelle Majorität gewählt wurde, trat am 30. August 1841 das Kabinett Melbourne zurück, um dem Ministerium Peel Platz zu machen, hatte also mehr als zwei Jahre ohne ausgesprochene Majorität die Geschäfte geleitet. (Vgl. die eingehende Darstellung bei Todd, Über die parlamentarische Regierung in England, übersetzt von Assmann, I, 1869, S. 110 ff., ferner McCarthy, I, p. 132 ff.) Von da angefangen erst datiert das heute in England herrschende System, und es ist keineswegs ausgeschlossen, dass es selbst bei gleichbleibenden parlamentarischen Verhältnissen unter einem anderen König einen anderen Typus erhält. Jedenfalls steht auch heute noch, wenn die entgegengesetzten Parteien einander ungefähr die Wage halten, die Entscheidung bei der Krone. Auch die politische Bedeutung des heutigen englischen Königtums darf nicht so gering gewertet werden, wie gemeiniglich angenommen wird. Selbst ein die reale Macht der Krone so niedrig veranschlagender Schriftsteller wie Bagehot weist eingehend die bedeutsame Rolle nach, die sie im Staatsleben spielt, und die der parlamentarischen Monarchie einen großen Vorzug vor der Präsidentschaftsrepublik gibt. Vgl. oben S. 664 ff. und nunmehr auch Hatschek, Engl. Staatsr., I, S. 665 ff.

wäre dann rechtlich der Herrscher, der Monarch hingegen nichts als Exekutor parlamentarischer Beschlüsse, was den Intentionen selbst der, wenn auch den König noch so weit einschränkenden, aber immerhin die Monarchie bejahenden Verfassungen wider-Die in England zuerst ausgebildete Monarchie mit parlamentarischer Regierung 1) ist auch in eine Zahl kontinentaler Staaten eingedrungen, nirgends jedoch für eine verfassungsmäsige Institution erklärt worden 2), was nicht nur für die staatsrechtliche Theorie, sondern auch für die praktische Politik von großer Bedeutung ist. Es ist dadurch nämlich eine viel größere Schmiegsamkeit der Verfassungen an wechselnde politische Verhältnisse möglich, die in schwierigen staatlichen, namentlich parlamentarischen Krisen durch die möglicherweise zu politischer Bedeutung gelangende formalrechtliche Selbständigkeit des Königtums hohen Wert erhalten kann. Nicht einmal in der heutigen französischen Republik hat man, trotz der Absicht, die parlamentarische Regierungsform zur dauernden Institution zu erheben, ihr verfassungs-

<sup>1)</sup> Gründliche, streng wissenschaftliche Untersuchung der rechtlichen Natur der heutigen Parlamentsherrschaft in England hatte bisher nicht stattgefunden. Während die altoffizielle Theorie, wie sie noch bei Blackstone zum Ausdruck kommt, das Kabinett als (bis auf den heutigen Tag!) ungesetzliche Institution gänzlich ignoriert, wird in der Regel die parlamentarische Regierung in ihrer heutigen Ausbildung als Rechtsinstitut betrachtet. Einen Mittelweg hat, von Freeman, The Growth of the English Constitution, 1872, p. 109 ff., angeregt, Dicey, a. a. O. S. 341 ff., eingeschlagen, indem er conventions of the Constitution von dem allein Rechtscharakter besitzenden und für die Kognition der Gerichte geeigneten law of Constitution unterscheidet. Allein für unsere, mit schärferen Begriffen als die englische arbeitende Wissenschaft bleibt noch immer die Frage offen, wie weit diese konstitutionelle oder politische Ethik, wie Dicey sie nennt, gewohnheitsrechtliche oder blos politische Normen enthält. So z. B. zählt Dicey (p. 369) den Satz, dass das Parlament jährlich einzuberufen sei, trotzdem ihm weitgehende Garantien (Notwendigkeit der jährlichen Bewilligung der mutiny act und des Budgets) zur Seite stehen, nicht zu den Rechts-, sondern zu den Konventionalregeln, weil er weder im common noch im statute law begründet ist. Nunmehr hat Hatschek, Engl. Staatsr., I, S. 542 ff., in sehr eingehender Weise den Nachweis unternommen, dass ein Teil dieser angeblichen Konventionalregeln tatsächlich Rechtssätze sind.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dass der König verfassungsmässig die freie Wahl der Minister außerhalb der Kammern habe, hebt für Belgien ausdrücklich hervor Vauthier, S. 51.

gesetzlichen Ausdruck zu geben unternommen 1), indem man einsah, dass damit unter Umständen die äuserste Schwächung, ja sogar Lähmung der Regierung verbunden sein könnte 2).

In Nachahmung englischer und der ihnen trotz der republikanischen Formen verwandten amerikanischen Institutionen wird seit dem Anstols, den die französische Revolution gegeben, das konstitutionelle System in der kontinentalen Monarchie mit Ausnahme Russlands rezipiert. Demgemäs sind in allen diesen Staaten zwei unmittelbare Organe vorhanden, die in Beziehung auf ihre Willenssphäre voneinander ganz unabhängig sind, deren keines also der Befehls- oder Zwangsgewalt des anderen unterstellt ist. Der Monarch kann das Parlament innerhalb der gesetzlichen Grenzen zwar in und außer Tätigkeit setzen, der Inhalt dieser Tätigkeit aber ist seiner Gewalt entrückt; und ebenso kann das Parlament durch seinen Willen Akte des Monarchen hindern, auch auf dessen Entschließungen durch Ausübung seiner Befugnisse Einfluss nehmen, kann aber seinen Willen dem Monarchen niemals rechtlich aufnötigen. Der Dualismus, der ehedem den Staat selbst in zwei staatsähnliche Hälften teilte, hat sich in der

<sup>1) &</sup>quot;Théoriquement, c'est le Président de la République qui forme le ministère; et aucun texte ne lui défend de prendre ses ministres, où il veut et comme il lui plaît, de les choisir lui-même un à un, pour les grouper ensuite comme il le peut." Le febvre, Étude sur les lois constitutionelles de 1875, Paris 1882, p. 103. In der Tat hat Mac Mahon am 23. November 1877 das ausserparlamentarische Ministerium Rochebouët ernannt, mit dem jedoch die Deputiertenkammer in Beziehung zu treten sich weigerte, und das bereits am 13. Dezember 1877 dem Kabinett Dusaure Platz machte.

<sup>2)</sup> Verfassungsmäßig festgelegt wurde die parlamentarische Regierung nur in einigen englischen Kolonien. Namentlich ist es von Bedeutung, daß die Minister in Australien (Verf. des Commonwealth of Australia, Art. 64) ihr Amt nicht länger als drei Monate führen dürfen, wenn sie nicht Mitglieder des Bundesparlamentes sind. Da aber die englische Krone australischen Gesetzen ihre Zustimmung verweigern kann und für solchen Akt keine Verantwortlichkeit der australischen Minister gegenüber dem Bundesparlamente, sondern nur der Reichsminister gegenüber dem Reichsparlamente existiert, so ist schon deshalb die parlamentarische Beschränkung der Krone durch die koloniale Regierung eine unvollkommene, wozu aber noch die bedeutsame Tatsache kommt, daß in wichtigen Punkten die Reichsgesetzgebung und Reichsverwaltung sich auf die gesamten Kolonien erstreckt. (Vgl. z. B. Moore, a. a. O. p. 142.)

konstitutionellen Monarchie in einen Dualismus der unmittelbaren Organe verwandelt.

In dem Verhältnisse der beiden unmittelbaren Organe zueinander sind a priori drei politische Möglichkeiten gegeben: Vorherrschaft des Monarchen, Vorherrschaft des Parlamentes. Gleichgewicht beider. Der letztere Fall ist der politisch unwahrscheinlichste, weil die sozialen Machtverhältnisse, welche die Grundlage der politischen bilden, sehr selten und dann sicherlich höchstens vorübergehend so liegen, dass ein völliges Gleichgewicht zweier konstanter politischer Machtfaktoren möglich ist. diesem unwahrscheinlichen Falle rechnet aber die Lehre von Bolingbroke, Swift und Montesquieu von der Balance der Gewalten. Die beiden anderen Möglichkeiten hingegen werden in den einzelnen Staaten nach der ganzen historischen und sozialen Lage eines jeden verwirklicht werden. Staaten, in denen das Parlament die ältere, gefestigtere Macht gegenüber der Dynastie ist — ahnlich, wie es Englands lange und wechselreiche Parlamentsgeschichte als letztes Resultat ergeben hat —, also Norwegen, Belgien, Griechenland, Italien, Spanien, Portugal. Rumanien, kurz: alle Staaten, die entweder durch Revolutionen entstanden oder doch umgebildet worden sind, oder deren Dynastien nicht durch Jahrhunderte alte Bande mit dem Volke verknüpst sind, werden naturgemäß eine politische Vorherrschaft des Parlaments darbieten und damit zur parlamentarischen Monarchie führen. Anders die Staaten, in denen die Krone die altere, gefestigtere Macht ist, deren Stellung niemals durch tiefgreifende Revolutionen erschüttert wurde, wo die Parlamente einem, wenn auch unter dem Drucke geschichtlicher Verhältnisse entstandenen, dennoch formell freien Willensentschluss des zum Erlas einer konstitutionellen Verfassung entschlossenen Monarchen ihr Dasein verdanken. Rechtlich stellen sich solche Verfassungen als Selbstbeschränkungen des Monarchen dar, daher die Parlamente nur die ihnen verfassungsmälsig zugewiesenen Kompetenzen besitzen und die Vermutung im Zweifelsfalle für die Zuständigkeit und Unbeschränktheit des Monarchen streitet; in diesem Rechtssatze liegt der ganze juristische Kern des monarchischen Prinzipes. In solchen Staaten wird auch politisch trotz der Beschränkung des Monarchen dessen Vorherrschaft bestehen bleiben. klarsten wird diese Bedingtheit des konkreten Verhältnisses zwischen Krone und Parlament durch die jeweiligen historischen

Verhältnisse, wenn man die Stellung des Monarchen in den beiden durch Realunion verbundenen Staaten Österreich und Ungarn miteinander vergleicht. Während in Ungarn die altständische, den König weitgehend einschränkende Verfassung zur konstitutionellen umgebildet wurde, ist in Österreich die Verfassung ein Geschenk des absoluten Kaisers gewesen; dort hat sich parlamentarische Regierung entwickelt, hier hat sie nur vorübergehend bestanden. In Beziehung auf die gemeinsamen Angelegenheiten aber ist eine parlamentarische Regierung geradezu unmöglich, weil die beiden Delegationen keine einheitliche Majorität bei dem Unterschiede der Parteiverhältnisse in beiden Staaten besitzen Diese gemeinsamen Angelegenheiten (hauptsächlich die Vertretung nach außen und das Kriegswesen) sind aber diejenigen, bezüglich deren der Herrscher der Gesamtmonarchie ehedem stets ganz unbeschränkt war. Ausgeschlossen auf Grund der geschichtlichen und der gegebenen politischen Verhältnisse ist die parlamentarische Regierung auch im Deutschen Reiche. Einmal wegen der Stellung des Reichskanzlers als preussischen Ministers, da parlamentarische Regierung im Reiche ohne eine solche in Preußen nicht möglich ist, die Majoritäten des Reichstages und des preussischen Landtages aber ganz verschieden geartet sind. Sodann wegen des Bundesrates, der als selbständiger Faktor der Reichsregierung ganz ausgeschaltet werden würde, da er neben Kaiser und Reichstag einem parlamentarischen Reichskanzler gegenüber zur völligen Bedeutungslosigkeit herabsinken müste 1).

Die beiden in den heutigen konstitutionellen Monarchien verwirklichten Möglichkeiten haben auch nach einem rechtlichen Ausdruck gerungen: die parlamentarische Monarchie als solche ist niemals gesetzlich fixiert worden, nichtsdestoweniger ist für sie auch eine juristische Formel gesucht worden, so wie später für die Monarchie mit Unterordnung des Parlamentes unter den Fürsten.

Beide Formeln wurden in Frankreich gefunden. Unter dem Einflusse der Lehre Rousseaus und der amerikanischen Verfassungsgesetzgebung seit 1776 wird die Volkssouveränetät als die selbstverständliche Grundlage der Verfassung betrachtet. Ihr zufolge wird der König vom Volke nur mit delegierter Gewalt

<sup>1)</sup> Das ist jüngst auch von einem objektiven amerikanischen Kritiker deutscher Verhältnisse hervorgehoben worden. Vgl. Lawrence Lowell, Government and Parties in Continental Europe, Boston and New York 1896, II, p. 67 ff.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

ausgestattet und ist nur Vollstrecker des im Gesetze niedergelegten Volkswillens. In scharfem Gegensatze zu diesem zuerst
in der französischen Verfassung von 1791 niedergelegten demokratischen Prinzip stehen jene Verfassungen, die nach dem Vorbilde der Charte Ludwigs XVIII. das monarchische Prinzip
verkünden, indem sie alles Imperium in der Hand des Monarchen
lassen, so dass die Kammern nur an dessen Ausübung teilnehmen
können. Während daher die englische Verfassung im Lause
der Geschichte begleitet, aber nicht wesentlich beeinflusst von
abstrakten Theorien sich entwickelt hat, erscheinen die kontinentalen Verfassungen mit als das Produkt allgemeiner Theorien,
die mit allen ihren Fehlern zur Grundlage des geltenden Rechtes
erhoben werden.

Der demokratische Typus des kontinentalen konstitutionellen Staates ist nun kein anderer als der parlamentarische. Basierung des Königtums auf die Volks-, oder, was dasselbe besagt, die Nationalsouveränetät, wie in der belgischen Verfassung, hat juristisch gar keine Folgen für die Stellung des Königs zum Volke. Der Satz, dass der König nur die ihm ausdrücklich verfassungsmässig zugesprochenen Rechte habe, dass also, im Gegensatz zu den Staaten mit überwiegender königlicher Gewalt, die Vermutung gegen die Zuständigkeit des Königs streite, ist rechtlich ganz bedeutungslos, weil dem König alle Attribute seiner Stellung in der Verfassung vollständig gegeben worden sind, Zweifel daher kaum auftauchen können 1). Sollte aber wider Erwarten einmal ein königliches Recht zweifelhaft sein, so würde es de iure dennoch nicht dem ebenfalls nach dem Buchstaben der Verfassung nur mit delegierter Gewalt ausgestatteten Parlament als zurückbehaltenes Recht zustehen. Nun hat aber die souverane

<sup>1)</sup> Die Rechte des belgischen Königs decken sich vollständig mit denen der Kione eines altmonarchischen Staates. Höchstens in der Bestimmung, dass die königliche Gewalt vom Monarchen erst nach Ableistung des Verfassungseides ausgeübt werden kann (Art. 79, 80), liegt eine Abweichung von dem monarchischen Typus, für die sich aber auch in alten Monarchien Analogien finden (vgl. z. B. die Stellung des noch nicht gekrönten Königs in Ungarn). Wesentliche rechtliche Unterschiede bestehen blos in der Stellung der Kammern, die (Const. Art. 70) ordentlicherweise an einem bestimmten Tage auch ohne königliche Einberufung sich versammeln. Andere Rechte der belgischen Kammern (Budgetrecht, Genehmigung von Staatsverträgen) sind aber auch in altmonarchischen Staaten eingeführt worden.

Nation als primares Staatsorgan weder ein Recht der Leitung noch der Bestätigung staatlicher Aktionen, so dass nicht die Nation, sondern der König rechtlich das höchste Organ des Staates ist. Allein diese und ähnliche Verfassungen sind zugleich der Ausdruck für die geschichtliche Tatsache, dass sie durch demokratische Mächte entstanden sind; sie erzählen in den einschlägigen Bestimmungen von ihrem Ursprung und konstatieren damit in politischer Hinsicht das Machtverhältnis der staatlichen Faktoren. Daher ist in ihnen die Stellung der Kammern als Repräsentanten der Nation um so mehr eine politisch überragende, als die in Frankreich sich vollendende Theorie der europäischen Demokratie, im Gegensatz zu dem amerikanischen Prinzip der Koordination der Gewalten, den gesetzgebenden Organen die herrschende Stellung gegenüber der Exekutive anzuweisen bestrebt ist. Nicht die Nation, wohl aber die Kammern werden gegebenenfalls das ursprüngliche Recht des Volkes gegen den seine Kompetenz zu erweitern versuchenden König geltend machen. Daher ist die parlamentarische Monarchie in diesen Verfassungen vorgebildet, wenn auch nicht ausgesprochen. Denn nur in dieser Form kann die Anerkennung des demokratischen Prinzipes irgend einen praktisch-politischen Sinn bekommen. Die ausdrückliche Anerkennung dieses Prinzipes kann übrigens durch die konkreten geschichtlichen Verhältnisse, unter denen die Verfassung ihr Leben führt, ersetzt werden, was z. B. der Fall in Italien ist. Das sardinische Statut von 1848 ist ganz nach dem Vorbilde der französischen Charte von 1814 gebildet. Es ist heute zur Verfassung des Königreichs Italien geworden. Während aber in Sardinien die angestammte königliche Gewalt die Vorherrschaft hatte, hat sich in dem unter der energischen Mitwirkung revolutionärer Mächte gebildeten Italien die parlamentarische Regierung durchgesetzt.

So ruht denn die parlamentarische Monarchie auf dem Kontinente, trotzdem sie das englische Vorbild zu kopieren bestrebt war, auf ganz anderem Boden als dieses. In England Produkt einer langen geschichtlichen Entwicklung, ist sie auf dem Kontinente Ergebnis abstrakter Theorien. Daher unterscheidet sich in Wirklichkeit auch die kontinentale Abart der parlamentarischen Monarchie in bedeutsamer Weise von dem britischen Originale. Die Engländer mit ihren regierungsfähigen Parteien und der Erkenntnis der Bedeutung einer starken Regierung haben zwar

nicht der Krone, wohl aber dem Kabinett, trotz aller parlamentarischen Einflüsse, Kontrolle und Mitwirkung bei der Verwaltung, das Schwergewicht der Staatsleitung erhalten, während auf dem Kontinente in Verkehrung des natürlichen Verhältnisses das Parlament häufig das Kabinett als seinen untergeordneten, von seinen jeweiligen Weisungen abhängigen Diener betrachtet<sup>1</sup>). Überdies individualisiert sich, wie nicht anders möglich, das kontinentale parlamentarische System in jedem Staate in eigentümlicher Weise. Dies näher zu verfolgen, ist Aufgabe der speziellen Staatslehre.

Da die konstitutionelle Monarchie derart zwei Typen aufweist, so gibt es auch für die rechtliche Stellung der Kammern zwei Möglichkeiten. Entweder den Kammern wird gemäs der Verfassung ein selbständiger, staatliche Hoheitsakte erzeugender Wille zugeschrieben oder nicht. In England ist das Gesetz gemeinschaftlicher Willensakt beider Häuser des Parlamentes und des Das Parlament befiehlt: be it enacted by the Kings most excellent Majesty by and with the advice and consent of the Lords spiritual and temporal and the Commons in this present Parliament assembled and by the authority of the same. Ausdrücklich gilt das Gesetz auf Grund der Autorität des Parlamentes, das derart an der Substanz des gesetzgeberischen Willensaktes selbst teil hat. In kontinentalen Staaten mit königlicher Vorherrschaft jedoch ist der gesetzgeberische Willensakt ausschliesslich Akt des Monarchen, dem das Parlament seine Zustimmung erteilt hat. Dort ist das Parlament selbständiges, hier, wenigstens überwiegend unselbständiges Organ. Grundsätzlich unterscheidet es sich aber vom Monarchen überall dadurch, dass es allein keinen unmittelbar die Untertanen verpflichtenden Akt des Imperiums vornehmen Selbst wo der Erlass des Gesetzesbefehls mit von ihm ausgeht, ist die monarchische Sanktion ein wesentliches Erfordernis für die Perfektion des Befehles; das Gesetz ist gemeinsamer Willensakt von König und Parlament. Von dieser Regel bestehen, Am weitesten gehen sie wie schon erwähnt, einige Ausnahmen. in England, wo der obrigkeitliche, behördenähnliche Charakter

<sup>1)</sup> Dieses System und seine bedenklichen Folgen sind in einer auch auf die parlamentarische Monarchie des Kontinents passenden Weise gründlich beleuchtet von d'Eichthal, p. 218 ff. Vgl. auch E. Loening, Die Repräsentativverfassung im XIX. Jahrhundert, 1899, S. 26 ff.

des Parlamentes auch darin zum Ausdruck kommt, dass es eine umfangreiche Selbstgerichtsbarkeit übt und wegen Privilegienbruches auch Ausenstehende zur Verantwortung ziehen kann.

### III. Die Republik.

#### 1. Das Wesen der Republik.

Die monarchische Gestaltung der staatlichen Institutionen hängt eng mit dem Kriege zusammen, der zur Zusammenfassung der staatlichen Leitung in einer Hand drängt. Daher wird die Monarchie mit der Herausbildung fixer Staatensysteme in der alten Welt zunächst die normale Form des Staates. Das gilt nicht nur von den zu festen Wohnsitzen gelangten Völkern des Orients. Auch dort, wo später republikanische Staaten sich bilden, in den Stadtstaaten Griechenlands und Italiens, ist die Republik nicht ursprüngliche Staatsform, sondern im Gegensatz zu einer anfänglichen monarchischen Organisation entstanden, deren nähere Gestaltung allerdings nicht derart überliefert ist, dass man ein völlig sicheres Urteil über sie abzugeben vermag.

Am deutlichsten können wir die Entstehung der Republik in Rom verfolgen, dessen Umbildungsprozels für den Stadtstaat überhaupt typisch zu sein scheint. Dort hat sich die Republik im bewusten Gegensatz zur Monarchie entwickelt; sie ist in den Vorstellungen ihrer Gründer einfach Nicht-Monarchie; ihr ursprünglicher Inhalt ist nichts als Negation der Einherrschaft, was auch in dem sie bezeichnenden Worte zum Ausdruck kommt. "Den Römern, welchen res publica, genau entsprechend dem englischen commonwealth, das Gemeinwesen schlechthin bezeichnet, erscheint die geänderte Verfassung, für die ein politischer Schlagname fehlt, negativ als die Beseitigung der Einheitlichkeit und der Lebenslänglichkeit der Gemeindevertretung, sowie ihrer bisherigen Benennung." 1) Die Konzentration der Gewalt in eines Mannes Hand erscheint dem Volksbewußtsein sofort als derart typisch für die ganze Gestaltung des Staates, dass ihm alle anderen möglichen Staatsformen in ihrer Gesamtheit den Gegensatz zur Monarchie bilden.

Dieser Gegensatz ist aber auch heute noch von grundlegender Bedeutung für die Erkenntnis des Wesens der Republik. Auch

<sup>1)</sup> Mommsen, Abrifs, S. 84.

heute noch kann sie definiert werden als Nicht-Monarchie, als Negation der Leitung des Staates durch eine physische Person. Die große Bedeutung dieses Gegensatzes wird klar, wenn man erwägt, dass in der Monarchie der höchste Wille, als einer individuell bestimmten Person zustehend, durch diese gleichsam körperlich dargestellt wird, während in allen nichtmonarchischen Staaten, mögen sie wie immer gestaltet sein, das Organ der höchsten Gewalt niemals mit dem sie bildenden physischen Einzelwillen zusammenfällt und daher auch niemals zur sichtbaren Erscheinung gelangen kann. Das ist politisch wie juristisch von der höchsten Bedeutung. Die höchste Staatsgewalt wird in der Republik niemals bloss durch einen psychologischen Prozess gebildet; sie ist stets Wille eines kleineren oder größeren Kollegiums. Dieses Kollegium aber hat eine rein juristische Existenz, die von den einzelnen es bildenden Personen scharf unterschieden ist. Sein Wille ist durch einen juristischen Prozess, kraft einer verfassungsmässigen Ordnung, aus den Willensakten verschiedener Individuen gewonnen. Daher ist die Republik in jeglicher Form dem naiven Denken viel schwerer verständlich als die Monarchie, in der die ganze Aktivität des Staates gleichsam sinnlich wahrnehmbar ist.

Die zunächst nur durch den Gegensatz gegen die Monarchie bestimmte Republik als einheitliche Kategorie zu erfassen, ist aber positiv gerechtfertigt. Denn unter formaljuristischem Gesichtspunkte lassen sich nur quantitative, aber keine qualitativen Unterschiede innerhalb des Typus der Republik wahrnehmen. Der Kreis der Personen, aus denen der herrschende Wille gebildet wird, kann größer oder kleiner sein, was nach der politischen und sozialen Seite hin von hoher Bedeutung ist, rechtlich aber keine der Republik selbständig gegenüberstehenden Kategorien zu schaffen vermag. Aristokratie, Oligarchie, Timokratie, Demokratie, und welche Staatsformen neben der Monarchie antike und moderne Staatswissenschaft sonst unterschieden haben mag, können vom streng logischen Standpunkte aus nur als Unterarten des einen großen Genus Republik und auch da nur insoweit in Betracht kommen, als feste formale Unterschiede zwischen ilmen, nicht nur jene oben geschilderten fluktuierenden, Analogien, aber nicht Identitäten darbietenden sozialen Elemente als Einteilungsprinzipien dienen. Der in der Republik entscheidende höchste Wille kann überdies viel mannigfaltiger gebildet sein, als

die herkömmlichen Ansichten annehmen. Es kann eine außerhalb des Staates stehende juristische Person sein, der die Herrschaft zusteht; es kann einer der leitenden Personen eine gesetzliche Vorherrschaft zustehen, so dass dieser Typus der Monarchie sich annähert. Es kann eine Mehrheit ganz verchieden gearteter Kollegien in ihrem Zusammenwirken die höchste Gewalt besitzen. Auch eine Mehrheit von Monarchen kann sich vereinigen, um eine Republik zu bilden. Daher fällt auch das Deutsche Reich, in dem die zur Einheit verbundene Gesamtheit der verbündeten Regierungen herrscht, unter den Typus der Republik. Über die Staatsform des Deutschen Reiches schweigen die meisten Schriftsteller des Reichsstaatsrechts. Von einigen wurde sie als Pleonokratie bezeichnet<sup>1</sup>); das ist aber nichts anderes als ein neues Wort für eine alte Sache. Denn Republik ist eben Mehrherrschaft im Gegensatz zur Einherrschaft. Dass das Reich Republik sei, hat aber kein Geringerer als Bismarck ausgesprochen<sup>2</sup>). Gerade dieses Beispiel zeigt, wie auch noch in der Gegenwart die Republik an die Monarchie grenzen kann, wie politisch zwischen beiden mannigfaltige Übergänge stattfinden können und nur die äußersten Enden der Typen schroffe Gegensätze aufweisen.

Die drei möglichen Positionen des Monarchen zum Staate finden wir auch in den Beziehungen der herrschenden republikanischen Kollegien zum Gemeinwesen wieder: Priesterherrschaften und nach der Art privatrechtlicher Eigentümer herrschende Kolonialgesellschaften repräsentieren den theokratischen und patrimonialen Typus der Republik. In den antiken und den Republiken der neueren Zeit tritt der Gedanke der Organstellung des herrschenden

<sup>1)</sup> Zorn, I, S. 90; Gareis, S. 38. Viel zutreffender ist es, wenn vom Boden der antiken Dreiteilung aus G. Meyer, Grundzüge des norddeutschen Bundesrechts, 1868, das Reich als konstitutionelle Aristokratie bezeichnet. Geffcken, S. 17, nennt das Reich eine Oligarchie, die er ohne durchschlagenden Grund mit der Monarchie als Unterart der Aristokratie auffast. Zorn, Deutsche Literaturzeitung, a. a. O. S. 880, polemisiert gegen die hier vorgetragene Lehre, trotzdem er doch selbst das Reich nicht als Monarchie, also in meinem Sinne als Republik auffast. Welche Scheu vor einem Worte!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Gelegentlich der Beratung der norddeutschen Bundesverfassung bemerkte Bismarck in der Rede vom 28. März 1867: daß "verbündete Regierungen gewissermaßen eine republikanische Spitze, die in dem Worte "verbündete Regierungen" liegt, bilden".

Kollegiums im Staate deutlich hervor, und heute ist es nur naturrechtliche Unklarheit, wenn in der demokratischen Republik das Volk als Träger der Staatsgewalt bezeichnet und ihm damit eine von seiner Organstellung im Staate unterschiedene Qualität zugeschrieben werden soll<sup>1</sup>).

#### 2. Die Arten der Republik.

Rechtlich bedeutsame Einteilungen der Republik sind die nach Zahl und Wesen ihrer unmittelbaren Organe.

1. Es gibt Republiken mit einem einzigen unmittelbaren und primären Organ. Haupttypen sind die absoluten oder unmittelbaren hellenischen Demokratien. Die Regel aber bildet die Republik mit einer Mehrheit unmittelbarer Organe. So vor allem Rom. Zunächst in der Epoche der Republik im engeren Sinne von dem Ende des Königtums bis zur Errichtung des Prinzipates, wo Magistrat, Senat, Komitien als nebengeordnete Organe erscheinen, deren Zusammenwirken den höchsten Staatswillen erzeugt. Urprünglich ist auch rechtlich das Übergewicht bei der Magistratur und dem Senate, bis die spätere Theorie die Lehre von der souveränen Stellung der Komitien ausbildet, die aber niemals bis in ihre letzten Konsequenzen durchgeführt werden konnte, da die Komitien jeglicher Initiative ermangelten und sie stets nur auf einen vom Magistrat ausgehenden Anstofs zu handeln vermochten. Ebenso aber trägt Rom in der Zeit des Prinzipates den Charakter der Republik mit einer Mehrheit unmittelbarer Organe, indem Princeps und Senat in Form 'der Dyarchie die Fülle der Staatsgewalt ausüben und die fortdauernde theoretische Behauptung der Volkssouveränetät rein doktrinärer Art, ohne alle praktische Bedeutung ist. Auch die mittelalterlichen Stadtrepubliken weisen eine Mehrheit unmittelbarer Organe auf, und in der Gegenwart bieten die freien deutschen Städte, in denen Senat und Bürgerschaft gemeinsam das ziquov bilden, das Beispiel einer im Zusammenwirken persönlich

<sup>1)</sup> Das Volk wird, wie früher dargelegt, als rechtliche Einheit erst durch die Staatsordnung geschaffen, und doch soll es Träger der Gewalt sein, durch die es selbst ins Leben gerufen wird. Ganz deutlich tritt dieser Widerspruch z. B. hervor bei Zorn, I, S. 89, der das Volk als die natürliche Persönlichkeit bezeichnet, die nach republikanischem Staatsrecht Träger der Souveränetät ist. Woher stammt diese "Persönlichkeit" des Volkes?

getrennter Organe sich darstellenden höchsten Gewalt. Aber auch nach dem Typus der konstitutionellen Monarchie kann die Republik mit einer Mehrheit unmittelbarer Organe gebildet sein. wirklicht ist er im Deutschen Reiche, das drei unmittelbare Organe: Bundesrat, Kaiser und Reichstag, besitzt. Die höchste Gewalt kommt hier kraft der geschichtlichen Entwicklung des Reiches den durch den Bundesrat vertretenen verbündeten Regierungen, unter Bevorrechtung des an ihrer Spitze stehenden Kaisers, zu, während der Reichstag rechtlich nur die dem Landtage eines deutschen Gliedstaates in seinen Beziehungen zum Monarchen gebührende Stellung inne hat. Dieses rechtliche Verhältnis entspricht aber auch den tatsächlichen politischen Beziehungen zwischen Regierungen und Reichstag, da dieser weit davon entfernt ist, auf die Leitung der Reichsangelegenheiten den Einfluss zu üben, den die Volksvertretung in der parlamentarischen Monarchie besitzt.

Eine Mehrheit unmittelbarer Organe hat auch die moderne demokratische Republik, nur ist ihr Verhältnis anders als in den angeführten Fällen, weil hier entweder mehrere sekundäre oder primäre und sekundäre Organe nebeneinander stehen, die alle im Einheitsstaate ihren Einigungspunkt in dem primären Organ, dem Volke haben. Eine Mehrheit von primären Organen haben die demokratischen Bundesstaaten, die deshalb die größte Anzahl unmittelbarer Organe besitzen. So sind in den Vereinigten Staaten Volk und Staaten die primären, Kongreß, Präsident und Unionsgerichte die sekundären unmittelbaren Organe der Union.

- 2. Nach der Art der unmittelbaren Organe sind folgende Formen der Republik geschichtlich hervorgetreten:
- a. Republiken mit korporativem Herrscher. Eine Korporation erwirbt die Herrschaft über ein Land oder einen bereits bestehenden Staat, ohne sich ihrer Korporationseigenschaft zu entkleiden. Derart war die Herrschaft des Deutschen Ordens in Preußen, die der ostindischen Kompanie in Indien, sowie anderer neuerer Handelsgesellschaften, ehe sie die Herrschaft abtraten (Gründung des Kongostaates durch die Kongogesellschaft) oder das Mutterland sie seinem Schutz unterstellte. Bis vor kurzem<sup>1</sup>) bot die Neu-Guinea-Kompanie das Beispiel eines der

<sup>1)</sup> Vgl. kaiserl. Verordn. vom 27. März 1899, Kolonialblatt, X, S. 227, dazu Laband, II, S. 266 f.

Oberhoheit des Deutschen Reiches unterworfenen Staates mit korporativem Herrscher dar. Das Charakteristische dieser unter den neueren Republiken praktisch am meisten der absoluten Monarchie sich aunähernden Form besteht darin, dass ein Wille den Staat leitet, dessen Beruf nicht in der Tätigkeit für den Staat aufgeht, der also eine Doppelstellung: im Staate und außerhalb des Staates hat 1). Der Charakter des Staates als Gemeinwesens kann sich da nicht nach allen Richtungen hin rechtlich äußern; vielmehr erscheint der Staat in bestimmtem, von den konkreten Verhältnissen des Einzelfalles abhängendem Umfange, wie bei den älteren Typen der Monarchie, als eigentumsähnliches Objekt der Herrschertätigkeit, wenn auch, wie nicht anders möglich, in manchen Institutionen der körperschaftliche Charakter des Gemeinwesens ausgeprägt ist.

- b. Oligokratische Republiken, in denen eine geringe, verfassungsmäßig begrenzte Zahl von Personen den Herrscherwillen erzeugt. Dieser Art sind Dyarchien (Rom zur Zeit des Prinzipates) oder Gesamtherrschaft von Bundesregierungen, wie im Deutschen Reiche. Als besondere Unterart müssen sie hervorgehoben werden, weil sie politisch dem Typus der Monarchie ebenfalls sehr nahe stehen. Von der vorigen Klasse unterscheiden sie sich aber wesentlich durch die ausgeprägte Organstellung der Herrschenden.
- c. Klassenherrschaften oder aristokratische Republiken. Eine Fülle von Staatsbildungen fällt unter diesen Begriff. Herrschaft eines Berufes: Priester- oder Kriegerherrschaft, Herrschaft eines siegenden Stammes, eines Geburtsstandes, des Grundbesitzes oder einer anderen Klasse der Vermögenden oder auch eine Mischung verschiedener derartiger bevorrechteter Elemente erzeugt diese Unterart der Republik. Juristisch gefast besteht diese Herrschaft darin, dass die herrschenden Personen aus einem Volksteile gewonnen werden, der kraft besonderer Vorzüge aus der Volksgesamtheit rechtlich hervorgehoben ist,

<sup>1)</sup> Die körperschaftliche Eigenschaft des Herrschers besteht nicht nach dem Rechte des beherrschten Staates, sondern nach dem Rechte des Gemeinwesens, aus dem die Körperschaft stammt; stets ist demnach auch hier die höhere Rechtsordnung vorhanden, welche von einer eigentumsähnlichen Herrschaft vorausgesetzt werden muß. Für Völker abendländischer Gesittung kann diese Form allerdings nur mehr als kurzes Übergangsstadium gedacht werden.

dessen Mitgliedern auch sonst noch Vorrechte zustehen. Die Klassenherrschaften ruhen daher auf der privilegierten politischen Stellung eines Teiles des Volkes gegenüber dem Reste.

Keine Staatsform hängt inniger mit der ganzen sozialen Schichtung des Volkes zusammen als diese. Während die Monarchie den gewaltigsten Wandel der sozialen Verhältnisse überdauert hat und sogar bei völliger Demokratisierung der Gesellschaft noch die absolute Monarchie in Form des Cäsarismus möglich ist, während anderseits Demokratien selbst beim Ausschluss eines großen Teiles von Staatsmitgliedern von der Teilnahme an der Herrschaft entstehen konnten, beruht die Aristokratie in allen ihren Formen auf dem Dasein eines in seiner Eigenart vom Staate unabhängigen überragenden sozialen Elementes, das über die anderen auch politisch den Sieg davonträgt. Daher hängt die nähere Ausbildung dieser Staatsart ganz von den konkreten sozialen Verhältnissen ab, so dass sich wenig gemeinsame Charakterzüge für alle Klassenherrschaften konstatieren lassen, irgendwelche Anschaulichkeit ihrer zahlreichen Exemplare nur durch genaue Analyse einer jeden einzelnen Bildung gewonnen werden kann. Auch darin liegt ein bedeutsamer Unterschied der Klassenherrschaft von der Monarchie und der demokratischen Republik.

Doch lassen sich immerhin innerhalb des Rahmens dieses Typus zwei Unterarten unterscheiden. In der einen ist die herrschende Klasse von der beherrschten durchaus getrennt, so dass kein Aufsteigen von dieser zu jener möglich ist, während in der zweiten den Mitgliedern der beherrschten Klasse die rechtliche Möglichkeit gegeben ist, in die Klasse der politisch Bevorrechteten zu gelangen. Der erste Typus, namentlich da vorhanden, wo geschlossenen Geburtsständen die politische Bevorrechtung zukommt, neigt in der Stellung der Herrschenden zu den Beherrschten mehr dem Charakter der Monarchie zu, während der zweite vielmehr Analogien mit der Demokratie aufweist, der er häufig zugezählt wird. So ist irgendein Vermögenszensus in der Republik eine aristokratische Einrichtung, was die antike Staatslehre bereits hervorgehoben hat, nicht minder eine Abstufung der politischen Rechte nach dem Mass der staatlichen Leistungen, denn der Gedanke irgendeiner Bevorrechtung ist mit dem konsequent durchgeführten demokratischen Prinzipe unvereinbar. Das Leben zeigt aber auch in dieser Hinsicht, wie überall, Übergänge, und in der heutigen Staatenwelt wird man deshalb die fliessende Grenze

zwischen aristokratischer und demokratischer Republik am besten nach der Entwicklungstendenz der betreffenden Verfassungen ziehen.

Mit Ausnahme der letzterwähnten Rudimente ist die aristokratische Republik, kraft ihrer Abhängigkeit von der sozialen Schichtung des Volkes, durch die Verwandlung der ständisch abgestuften Gesellschaft in die staatsbürgerliche aus der modernen Staatenwelt verschwunden. Wenn eine konkrete Republik heute dennoch eine Klassenherrschaft darbieten sollte, so wäre sie stets faktischer, nicht rechtlicher Natur; es mangelten ihr die Abschliessung der herrschenden Klasse und jegliche rechtlichen Bestimmungen über das Aufsteigen zu ihr aus der Klasse der Be-Ein solcher Zustand könnte daher auch jederzeit herrschten. ohne jede Wandlung der Rechtsordnung sich ändern. politisch-soziale Bildungen sind daher, wie groß immer ihre momentane Bedeutung für ein bestimmtes Volk sein mag, nicht imstande, einen scharf abgegrenzten rechtlichen Typus 1 schaffen.

d. Die demokratische Republik. Sie beruht auf der Stellung der Volksgemeinde als höchsten Staatsorganes, d. h. der Teilnahme aller erwachsenen, in der Regel bloss der männlichen Staatsbürger an der höchsten staatlichen Herrschaft. In ihr allein soll der herrschende Wille grundsätzlich aus der Gesamtheit der Volksgenossen hervorgehen. Nichtsdestoweniger bleiben auch in ihr ausgeschlossen die Handlungsunfähigen und fast überall die Frauen. Außerdem finden in ihr stets noch spezielle Ausschließungsgründe statt, so daß auch in ihr faktisch immer nur eine Minderzahl der Volksgenossen rechtlich Willensbildner des Staates ist. Wo zudem, wie es ja die Regel ist, keine Pflicht zur Teilnahme au der Ausübung der höchsten Gewalt existiert, da sinkt diese Minderheit in Wirklichkeit noch mehr zusammen. Indes sind es, mit Ausnahme des oft geforderten Vollbesitzes bürgerlicher Ehre, natürliche, nicht rechtliche Eigenschaften, die von der Teilnahme an der Staatsgewalt ausschließen, so daß jede Privilegierung durch bestimmte soziale Qualitäten wegfällt. Aber auch so verstanden sind mannigfache Unterschiede in der Zusammensetzung des Volkes als höchsten Staatsorganes möglich. Durch Hinauf- oder Herabsetzung der Altersgrenze kann die Größe der herrschenden Volksgemeinde vermindert oder vermehrt werden; Ausdehnung der politischen Rechte auf die Frauen ist heute

bereits vielfach gefordert und schon hie und da erreicht worden 1). Anderseits gibt es, wie schon erwähnt, Demokratien mit aristokratischen Residuen, wie z. B. Steuer- oder Bildungszensus 2).

Am eigentümlichsten in dieser Hinsicht sind die Vereinigten Staaten von Amerika, wo die Stimmberechtigung für Union und Einzelstaat von dem letzteren festgestellt wird und bei der Verschiedenheit der einzelstaatlichen Wahlgesetze in einigen Staaten das Wahlrecht hinter der Ausdehnung, die es in den europäischen Demokratien gewonnen hat, zurückbleibt, in anderen darüber hinausgeht<sup>8</sup>).

Keineswegs aber geht die Idee der demokratischen Republik so weit, dass alle Einwohner des Staates politische Rechte haben sollen, sondern nur die Mitglieder des Staates. Im Altertum waren die Sklaven vom Staate gänzlich ausgeschlossen, einer selbständigen, vom Staate unabhängigen Gewalt, der häuslichen, unterworfen. Die oft gehörte Behauptung, die antiken Demokratien seien wegen ihrer politisch rechtlosen Sklavenmengen Aristokratien gewesen, ist deshalb irrig. Der Staat als solcher herrschte überhaupt nicht über die Sklaven, die dem Dominium, nicht dem Imperium unterworfen waren. Ebensowenig waren die Sklavenstaaten der amerikanischen Union Aristokratien im Rechtssinne. Aber auch in der Gegenwart ist der Fremde in der Demokratie (wenige Ausnahmen abgerechnet) nicht Mitglied der herrschenden Volksgemeinde.

Die demokratische Republik ist auch viel unabhängiger von der sozialen Schichtung des Volkes als die Aristokratie. Wie sie einerseits vereinbar ist mit dem Ausschluß eines großen Teiles der Bevölkerung vom Staate, wie im Altertum, so tritt sie anderseits auch bei Völkern mit Resten alter privilegierter Stände, sowie bei tiefgreifenden Unterschieden in der sozialen Lage der wirtschaftlichen Klassen auf, also selbst dann, wenn Elemente zu

<sup>1)</sup> So in den amerikanischen Staaten Wyoming und Kolorado. Bryce, American Commonwealth, II, p. 553 f. Auf das australische Frauenstimmrecht — als nichtrepublikanischer Art — kann an dieser Stelle nur hingedeutet werden.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Wie nahe sich Politie und Oligarchie mit mässiger Schätzung berühren, führt Aristoteles, Pol. IV, 1298a, 36 ff., aus.

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Vgl. die eingehende Darstellung dieser verwickelten, aber interessanten Verhältnisse bei Fisk, Stimmrecht und Einzelstaat in den Vereinigten Staaten von Nordamerika (Jellinek-Meyer, Abhandlungen, I, 4).

einem aristokratischen Aufbau der Verfassung gegeben wären. Niemals aber kann sich in einem sozial ausgeglichenen Volke eine Aristokratie entwickeln.

Die demokratische Republik hat geschichtlich die folgenden eigentümlichen Gestaltungen gezeigt:

A. Die antike Demokratie. Sie beruht sowohl auf dem Gedanken der Identität von Bürger und aktivem Staatsglied als auch der völligen Gleichheit der Staatsglieder im Hinblick auf alle Fähigkeiten publizistischer Art. Daher erscheinen für sie das Los oder gesetzlicher Reihendienst als die einzigen entsprechenden Mittel, die öffentlichen Ämter zu besetzen, die Wahl hingegen, die doch persönliche Qualitäten des Kandidaten bevorzugt, bereits als aristokratische Einrichtung. Darum kommt aber auch im Altertum dieser der antiken demokratischen Idee entsprechende Typus nur selten zur reinen Existenz. Die neuere Demokratie hingegen kennt diesen Idealbegriff nicht, das Los entscheidet in ihr nur ganz ausnahmsweise, und der Reihendienst hat höchstens untergeordnete Bedeutung.

Die Ablehnung der Wahl als einer aristokratischen Institution hängt übrigens tief mit dem Mangel der Repräsentationsidee im Altertum zusammen. Die antike Demokratie ist unmittelbare (absolute) Demokratie, d. h. die Bürgergemeinde übt die ihr zukommenden Funktionen selbst aus. Die Führung der stets zeitlich beschränkten Staatsämter ist gleich dem Heeresdienst Pflicht gegen den Staat, daher auch mit rechtlicher Verantwortlichkeit verknüpft. Als reines, nur durch ethische Rücksichten in Schranken gebanntes Recht erscheint nur die Teilnahme an der Bürgergemeinde, die in allen Dingen höchste, unverantwortliche Entscheidung hat. Diese Bürgergemeinde ist dem antiken Denken ebenso identisch mit dem Staate wie später der absolute Fürst den allgemeinen Vorstellungen von der absoluten Monarchie. In. ihrer typischen Ausgestaltung ist daher diese, am reinsten in seit Perikles verwirklichte Form der Demokratie das republikanische Widerspiel der absoluten Monarchie. allem Gegensatz zwischen antikem und modernem Staate ist es das gleiche Grundproblem, das die politischen Untersuchungen alter und neuer Staatswissenschaft durchdringt, die Frage nach den mässigenden, die Einhaltung der gesetzlichen Schranken durch den Herrscher vermittelnden Garantien der absoluten Doch ist bei aller Ähnlichkeit der im Wesen beider

Staatsformen begründete Unterschied zwischen absoluter Demokratie und absoluter Monarchie leicht erkennbar. Die Republik bedarf, da ihr höchster Wille juristisch gebildet werden muß, stets einer äußeren verfassungsmäßigen Ordnung, auch ist in ihr stets eine verfassungsmäßige Verteilung der staatlichen Funktionen vorhanden, während in der absoluten Monarchie psychologischer und juristischer höchster Staatswillensakt zusammenfallen. Daher ist die Unbeschränktheit der Demokratie immer in geringerem Maße zu finden als die der Monarchie, wenn nicht revolutionäres Handeln zeitweilig sich über alle gesetzlichen Schranken hinwegsetzt. Ganz dasselbe gilt auch von der aristokratischen Republik.

B. Die moderne Demokratie. Eine demokratische Verfassung kennt die mittlere Zeit kraft der ständischen Gliederung der Gesellschaft nur ausnahmsweise. Sieht man von den rudimentären ältesten germanischen Verfassungen ab, die demokratisch waren, solange die gesellschaftliche Basis für aristokratische und monarchische Institutionen mangelte, sowie von den Verfassungen einiger frei gebliebenen Bauernschaften, so ist das, was im Mittelalter bei den germanisch-romanischen Völkern als Demokratie gilt, in Wahrheit aristokratische Republik oder Monarchie. Auch die Literatur hat, wenn sie unter dem Einflusse antiker Anschauungen vom populus spricht, fast niemals die ganze Volksgemeinde, sondern nur die herrschenden Gesellschaftsklassen im Auge. Dazu kommen die mannigfach abgestuften Verhältnisse der Unfreiheit, die notwendig ihre Wirkung auf die staatliche Organisation äußern. Auch der Unfreie, sofern er nicht leibeigen, ist Staatsglied, nicht nur seinem Herrn, sondern auch der obersten Gerichtsgewalt des Königs unterworfen, wodurch allein schon ein höchst bedeutsamer Unterschied vom antiken Staate gegeben war, der nur die scharf voneinander getrennte politische und häusliche Gewalt kannte. Auch in den ihrer Natur nach auf republikanische Verfassung angelegten Städten ist der aristokratische Typus von Anfang an vor- und späterhin ausgebildet.

Die neuere demokratische Republik ist mehr als jede andere Staatsform mit der Wirkung allgemeiner geistiger Mächte verbunden. Demokratische Ideen tauchen häufig im Mittelalter auf, nicht minder literarische Versuche, den Monarchien eine demokratische Grundlage zn geben, oder Anpreisungen der Demokratie als der besten Staatsform. Niemals jedoch wird die Volksherr-

schaft als die notwendige, einzig und allein zu Recht bestehende Staatsform behauptet, auch nicht von solchen, die jede Staatsverfassung aus dem Willen des Volkes ableiten. Diese Forderung tritt erst im Gefolge der politischen Lehren auf, die in den Kämpfen der Reformation gezeitigt wurden. An anderer Stelle wurde bereits ausgeführt, wie die Calvinsche Lehre von der Gemeinde als Trägerin des Kirchenregiments in Schottland, Holland und England fortgebildet wird zu einer Theorie, die auch die weltliche Ordnung als Produkt des Gemeinwillens darstellt und die Forderung erhebt, dass dem durch Vertrag zum Staate geeinten Volke dauernd die höchste Gewalt im Staate zustehen und von ihm auch ausgeübt werden solle. Diese Bewegung führt zunächst zu republikanischer Gestaltung des englischen Staates, die sich jedoch nicht zu behaupten vermag 1). Die Monarchie war zu tief in der geschichtlichen Entwicklung Englands begrundet, als dass die neue Ordnung des Commonwealth feste Wurzeln im Herzen des Volkes hätte schlagen können. Hingegen wuchsen in den amerikanischen Kolonien Englands auf Grund der sozialen Verhältnisse der Kolonisten, die von denen des Mutterlandes weit ablagen, republikanische Institutionen empor, so dass mit ihrer Trennung von Großbritannien diese Kolonien als nunmehr souverane demokratische Republiken in die Gemeinschaft der zivilisierten Staaten eintraten. Im Verlaufe des amerikanischen Unabhängigkeitskampfes aber wird die Theorie geboren, dass die demokratische Republik aus dem Wesen des Menschen schlechthin folge, daher die einzige zu Recht bestehende Staatsform sei2). Diese Lehre findet in Europa große Empfänglichkeit in Frankreich, auf welches überhaupt die amerikanische Revolution von größtem Einfluß war. Der contrat social hatte zwar die Möglichkeit verschiedener Regierungsformen zugegeben, sie jedoch alle auf demokratische Basis gestellt. Lag damit schon die republikanische

<sup>1)</sup> Auch diese Republik war, wie ursprünglich die römische, wesentlich nur Negation der vorübergehenden Monarchie; das damalige England ist sich über ihren positiven staatsrechtlichen Charakter niemals klar geworden.

<sup>2)</sup> Das Prototyp der amerikanischen Erklärungen der Rechte, die Bill of Rights von Virginien enthält den Satz (Art. II): That all power is vested in, and consequently derived from, the people; that magistrates are their trustees and servants, and at all time amenable to them.

Staatsform in der folgerichtigen Durchführung seiner Ideen, so wird von den Jakobinern selbst die auf Delegation von seiten des Volkes beruhende königliche Herrschaft als tyrannisch bezeichnet<sup>1</sup>) und jede Erinnerung an sie aus der Staatsordnung auszulöschen gesucht. Die französische Republik gibt sich daher nicht als ein Staat unter vielen, sondern als der nach dem einzig richtigen Modell geformte, allen andern zum allein vernunftgemäßen Vorbild dienende Staat.

Die Idee, die einzige dem Wesen des Menschen entsprechende Staatsform zu sein, liegt allen seither entstandenen oder umgebildeten demokratischen Republiken zugrunde. Von Anhängern der Monarchie ist zwar ähnliches behauptet und ausgeführt worden, allein weder in gleicher Ausdehnung noch mit gleicher Wirkung. Während die antike Staatslehre, nach dem Staatsideal forschend, es zwar unter Verwendung geschichtlich gegebener Institutionen, aber immerhin doch abweichend von allen historischen Bildungen gestaltete, behauptet jene republikanische Theorie das schlechthin Beste in einer bereits vorhandenen Staatsform gefunden zu haben und macht höchstens Verbesserungsvorschläge für bestehende Institutionen<sup>2</sup>). Daher ist die demokratische Republik das Ziel aller radikalen Parteien in sämtlichen andersgearteten Staaten.

Im letzten Grunde führt die moderne Demokratie auf den staatsrechtlichen Ausgangspunkt des modernen Naturrechts zurück, die Ableitung der Staatsgewalt aus dem vereinigten, ursprünglich souveränen Willen der aus dem Natur- in den staatlichen Zustand hinübertretenden Menschen. Daher ist für sie das politische Recht, die Anteilnahme an der Staatsgewalt, ein allgemeines, aus der menschlichen Natur fließendes, das jedem in den Staats-

<sup>1)</sup> Die Verfassung vom 24. Juni 1793 erklärt (Art. 120), dass das französische Volk "den Tyrannen" kein Asyl gewähre.

<sup>2)</sup> Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte in der jakobinischen Verfassung stellt in den Artikeln 25—35 einen allgemeingültigen Kodex des republikanischen Staatsrechts auf: Unteilbarkeit, Unverjährbarkeit, Unveräußerlichkeit der Souveränetät, die niemals von einem Teile des Volkes in ihrem ganzen Umfange ausgeübt werden kann, allgemeines Stimm- und Wahlrecht, Zeitlichkeit aller öffentlichen Ämter, Verantwortlichkeit ihrer Träger, Recht und Pflicht des Widerstandes gegen ungesetzliche Akte der Regierung. Bezeichnend namentlich Art. 27: "Que tout individu qui usurperait la souveraineté, soit à l'instant mis à mort par les hommes libres." Also der Tyrannenmord Bürgerpflicht.

verband aufgenommenen und dadurch zum Bürger gewandelten Individuum zustehen muss 1). Das ist der wesentlichste Punkt, in dem sie sich prinzipiell von der antiken Demokratie unterscheidet, die, weit davon entfernt, die Freiheit als vom Wesen des Menschen unabtrennbar zu erklären, über rein theoretische Bekämpfung der Sklaverei, die nur Härten des geltenden Rechtes milderte, das Institut selbst aber unangetastet ließ, nicht hinaus-Allerdings wird auch in der Geschichte der gekommen ist. modernen Demokratie diese Folgerung nicht sofort und nicht überall gezogen, sie liegt aber so sehr in der Richtung ihrer notwendigen Konsequenzen, dass sie in verhältnismässig kurzer Zeit gegen alle widerstrebenden politischen Mächte durchgesetzt wird. Zur letzten Folgerung zwar, der völligen Gleichstellung der Frauen mit den Männern, ist sie auch heute erst ganz ausnahmsweise durchgedrungen; dass sie aber aus ihren Prinzipien folgt, zeigen die Forderungen der radikalen Parteien der Gegenwart. welche den naturrechtlichen Gedanken des Aufbaues des Staates auf das abstrakte Individuum mit der größten Folgerichtigkeit durchführen. Aus ihren Grundsätzen ergibt sich demnach für die moderne Demokratie der Gedanke der absoluten politischen Gleichwertigkeit der Individuen. Doch wird dieser Gedanke in den einzelnen Institutionen keineswegs konsequent durchgeführt. Wie einerseits alle Wahlen, so beruhen auderseits die zahlreichen gesetzlich oder gewohnheitsmässig geforderten Eigenschaften für die Beamtung in der demokratischen Republik auf einer ihrem Grundprinzipe zuwiderlaufenden Wertung individueller Qualifikationen.

Die moderne demokratische Republik bietet eine Fülle eigentümlicher Bildungen dar, die um so komplizierter sind, als die meisten Exemplare dieser Staatsform bundesstaatlich geartet sind. Da im Bundesstaate zwei unmittelbare Organe: Gesamtvolk und

<sup>1)</sup> Daher wird auch dem Fremden, der gewisse Bedingungen erfüllt hat, ein Rechtsanspruch auf Aufnahme in den Staatsverband gegeben. Vgl. Art. 4 der jakobinischen Verfassung. Ferner werden die Wahl- und Stimmrechte in dieser Anschauung als streng individuelle mit keiner Pflicht verknüpfte Rechte aufgefast, während jede Stellung als Organ der Gesamtheit einen Pflichtcharakter haben soll. (Les fonctions publiques . . . ne peuvent être considérées comme distinction ni comme des récompenses, mais comme des devoirs. Deklaration der Rechte von 1793, Art. 30.)

Einzelstaat, an der Bildung des Bundesstaatswillens teilnehmen, so sind damit in ihm wie in der Monarchie zwei voneinander unabhängige, in der Demokratie überdies koordinierte Organe vorhanden. Sodann aber individualisiert das Repräsentativsystem vermöge der eigentümlichen Ausgestaltung, die es in jedem einzelnen Staate erfährt, die heutigen demokratischen Republiken.

Zwei bedeutsame Einteilungen klassifizieren sie. Die erste beruht auf der Stellung, die dem berrschenden Demos verfassungsmäßig zukommt.

Drei Typen sind in dieser Hinsicht in der heutigen Staatenwelt zu unterscheiden.

a. a. Demokratische Republiken mit beratender und beschließender Volksgemeinde. Eine unmittelbare Demokratie im vollen Sinne gibt es heute nicht mehr. Selbst in den schweizerischen Kantonen mit Landsgemeinden ist außer dieser ein repräsentierendes, gesetzgeberische und andere Funktionen ausübendes Organ vorhanden. So hatte in Uri der Landrat ausdrücklich die "stellvertretende gesetzgebende Gewalt" 1), in Obwalden und Appenzell A. Rh. der Kantonsrat, in Glarus der dreifache Landrat, in Nidwalden der Landrat, in Appenzell J. Rh. der große Rat Kompetenzen, die in der antiken Demokratie nur der Volksgemeinde zustanden 2). Die Landsgemeinde ist auch keineswegs dem absoluten Fürsten in der Monarchie vergleichbar. Nicht sie, sondern jenes oberste Regierungskollegium übt das Begnadigungsrecht aus, und selbst ihre legislatorischen Beschlüsse haben eine Grenze an der Privatrechtssphäre des Individuums. So erklärt Nidwalden, dass, sofern sich jemand durch einen Beschluss der Landsgemeinde in seinen Privatrechten verletzt glaubt, der gesetzliche Richter angerufen werden kann 8), und in Uri fand bis vor kurzem in solchem Falle ein höchst merkwürdiges Verfahren statt, um das Privatrecht vor legislatorischer Willkür sicherzustellen 4). Ferner ist der Gedanke, dass die Volksgemeinde

<sup>1)</sup> Verfassung vom 5. Mai 1850 § 47. Als solche übt er die Initiative und erläst in dringenden Fällen provisorische Gesetze; ferner steht ihm die Macht der Gesetzesinterpretation zu. Vgl. die jetzige Verfassung vom 6. Mai 1888, Art. 54 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Z. B. Abschlus von Staatenverträgen, Ernennungen von Beamten, Handhabung der Verantwortlichkeit der Regierungsbehörden.

<sup>3)</sup> Verfassung vom 2. April 1877, Art. 43.

<sup>4)</sup> Verfassung vom 5. Mai 1850, § 37.

nicht der Staat schlechthin, sondern nur Organ des Staates sei, unabhängig von aller Theorie in diesen kleinen Demokratien scharf ausgebildet worden. "Richtschnur der Landsgemeinde" — erklärte Uri in seiner früheren Verfassung — "sei nicht unbedingte, schrankenlose Willkür, nicht die Gewalt des Stärkeren, sondern das Recht und die nur damit vereinbarliche Staats-wohlfahrt. Das Volk verpflichtet sich zu diesem Grundsatze durch den jährlich zu schwörenden Landesgemeinde-Eid." 1).

β. Rein repräsentative demokratische Repu-Die zweite Form der heutigen demokratischen Republik ist die rein repräsentative. Alle staatlichen Funktionen werden in ihr durch Repräsentanten ausgeübt. Da diese Repräsentanten ausnahmslos sekundäre Organe eines und desselben primaren Organes sind, so ist die staatliche Einheit durch die Einheit dieses primären Organes — des Volkes — durchaus gewahrt. Wie oben dargelegt, wird durch diese Organe das Volk selbst organisiert, so dass also auch in diesem Typus der Republik das organisierte Volk die höchste Gewalt hat und ausübt<sup>2</sup>). Nur durch diese Erkenntnis wird die repräsentative Demokratie überhaupt verständlich. Anderseits kommt man, wie oben näher ausgeführt wurde, zu der Vorstellung, dass das Volk gemäß einer solchen Verfassung willens- und handlungsunfähig sei, ein Resultat, das mit den politischen Tatsachen und rechtlichen Anschauungen, die in dieser Staatsform herrschen, ganz unverträglich ist.

Vermöge der Einheit des primären Organes unterscheidet sich schon auf den ersten Blick die repräsentative Demokratie grundsätzlich von der konstitutionellen Monarchie, die zwei unmittelbare primäre Organe hat, von denen das eine durch ein sekundäres Organ repräsentiert wird. Dennoch kehrt in der Demokratie in dem Verhältnis von Gesetzgebung und Regierung, wenn auch in anderer Form, dieselbe Spaltung wieder wie in der konstitutionellen Monarchie. Daher sind dort ähnliche Konslikte wie hier möglich und Kompromisse zu ihrer Schlichtung notwendig. Die Einheit des primären Organes gestattet nämlich viel weitergehende Verteilung der staatlichen Funktionen als in der Monarchie; der

<sup>1)</sup> Ebenda § 36.

<sup>2)</sup> In einzelnen amerikanischen Gliedstaaten kommt diese Idee in der Publikationsformel der Gesetze zum Ausdruck. So z. B. in New York: The People of the State of New York, represented in Senate and Assembly, do enact as follows.

Grundsatz der Gewaltenteilung und des Gleichgewichtes der Gewalten kann in der repräsentativen Demokratie viel energischer durchgeführt werden als in der Monarchie, weil in dieser der Fürst überall selbsttätig auftritt, während dort der herrschende Demos nur durch Wahlen zu wirken vermag. Selbst in der unmittelbaren Demokratie des Altertums ist man zu scharfer Sonderung der Kompetenzen des Demos und der Behörden geschritten, als der einzigen Möglichkeit, die Ausprägung der staatsrechtlichen Normen in der Wirklichkeit des staatlichen Lebens zu garantieren.

Unter allen republikanischen Verfassungen haben die der Vereinigten Staaten und ihrer Glieder die Theorie von der Sonderung und dem Gleichgewichte der Gewalten verhältnismäsig am strengsten durchgeführt<sup>1</sup>). Die Konflikte, die sich daraus ergeben können, werden durch die kurze Dauer der parlamentarischen Wahlperioden und der Präsidentschaft wettgemacht<sup>2</sup>). Anders hingegen sind die Verhältnisse in Frank-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. oben S. 486.

<sup>2)</sup> Ganz eigentümlich geartet ist die Stellung des obersten Regierungsorganes in der Schweiz. Von einer strikten Durchführung des Prinzipes der Teilung der Gewalten ist keine Rede, vielmehr herrscht dort, wie Dubs (Das öffentliche Recht der Schweizerischen Eidgenossenschaft, II, 1878, S. 71) es treffend ausdrückt, "organische Gewaltenkonfusion". Die Bundesversammlung ist in manchen Stücken dem Bundesrat übergeordnet, sie wählt und kontrolliert ihn. Aber nichtsdestoweniger ist er die "oberste leitende und vollziehende Behörde der Eidgenossenschaft" (Bundesverfassung, Art. 95) und steht der Bundesversammlung auf breitem Gebiete unabhängig gegenüber. Seine Mitglieder, die in der Regel immer wiedergewählt werden, bestehen oft aus Angehörigen entgegengesetzter Parteien. Solches Verhältnis ist allerdings nur in einem kleinen und neutralen Staate durchzuführen. Ganz unrichtig aber ist es deshalb, in den Bundesratsmitgliedern abhängige Vollzugsorgane der Bundesversammlung zu sehen, wie es Rehm, Staatslehre, S. 287, N. 1, tut. Schon der wichtige Umstand, dass dem Bundesrate das Recht der Gesetzesinitiative zusteht, spricht gegen solche Annahme. Der Ausdruck "Beamte", den die Bundesverfassung für die Mitglieder des Bundesrates gebraucht, beweist gar nichts, da Art. 117 der Verfassung, der die Beamten der Eidgenossenschaft für verantwortlich erklärt, auch auf die Mitglieder der gesetzgebenden Räte Anwendung findet. In der Schweiz heißen nämlich auch die Kammern Behörden und deren Mitglieder Beamte. Vgl. Bundesgesetz über die Verantwortlichkeit der eidgenössischen Behörden und Beamten vom 9. Dezember 1850; Wolf, Die Schweizerische

reich, wo in der dritten Republik auf Grund der Lehren von B. Constant, Thiers und Prevost-Paradol1) das parlamentarische Regierungssystem durchgeführt und dem Staatschef nur die Stelle eines über den staatlichen Machtfaktoren stehenden, dafür aber auch eines realen Anteils an der Leitung der Geschäfte beraubten neutralen Elementes angewiesen wurde. In Frankreich sind die Kammern das höhere Organ gegenüber dem Präsidenten, und zwar politisch schon deshalb, weil sie ihn wählen, er daher im Falle einer Wiederwahl ihnen während der Dauer seiner Präsidentschaft genehm gewesen sein muß. Außerdem ist die Regierung bei der großen Kompetenz der Kammern und den geringen Machtmitteln, die ihr diesen gegenüber zustehen, fortwährend von Kammerbeschlüssen abhängig, die mittelst der Annahme und Verwerfung von Tagesordnungen mit unberechenbarer Willkur Ministerien sturzen und den im Amte befindlichen die Rechtlich aber ist der Richtung ihrer Politik vorschreiben. Präsident von den Kammern abhängig, da sie jederzeit seine verfassungsmässige Stellung ändern können. In der Union hingegen ist der Präsident vom Kongress unabhängig, nicht nur kraft des verfassungsmässigen Ausschlusses der parlamentarischen Regierung, sondern auch deshalb, weil der Kongress nur begrenzte Gesetzgebungsgewalt hat und an den verfassungsmässigen Kompetenzen des Präsidenten nicht zu rütteln vermag. Trotzdem würde, wie bereits erwähnt, im Falle eines ernstlichen, andauernden Konfliktes bei der weiten Ausdehnung der gesetzgeberischen Zuständigkeit des Kongresses sich dieser als das stärkere Organ erweisen.

γ. Repräsentative demokratische Republiken mit unmittelbar-demokratischen Institutionen. Die dritte Form der demokratischen Republik ruht auf der Verbindung der repräsentativen mit Elementen der unmittelbaren Demokratie. Im Grunde gehören bereits die sub α erörterten Gebilde hierher; wegen der eigentümlichen Art der Tätigkeit der Volksgemeinde jedoch, die nicht nur durch Abstimmung wählt und beschließt,

Bundesgesetzgebung, I, 1890, S. 29 ff.; Bundesgesetz über das Bundesstrafrecht vom 4. Hornung 1853, Art. 53; Wolf, I, S. 376.

<sup>1)</sup> Namentlich die Ausführungen von Prevost-Paradol, La France nouvelle (zuerst 1868 erschienen), 13. éd. 1884, ch. V und VI sind von bestimmendem Einflus auf die heutige Gestaltung der französischen Präsidentschaft geworden.

sondern sich tatsächlich versammelt und berät, haben sie eine besondere Stellung gefunden.

Auch für diesen dritten Typus sind manche Unterschiede seiner konkreten Ausgestaltung vorhanden. Gemeinsam ist allen Verfassungen der hierher gehörigen Staaten, dass die Volksgemeinde als solche sich niemals sichtbar versammelt, sondern nur durch Abstimmung tätig wird. Es kann nun die Tätigkeit der Volksgemeinde auf ausserordentliche Fälle beschränkt bleiben, vornehmlich also, wenn es sich um endgültige Beschlüsse über neue Verfassungen oder Verfassungsänderungen handelt, wie es früher mehrfach in Frankreich der Fall war<sup>1</sup>). Auch eine bloss ratgebende Stellung kann dem Volke in den Ausnahmefällen zuerkannt sein, in denen es tätig ist<sup>2</sup>). Wo heute überhaupt Volksabstimmungen stattfinden<sup>3</sup>), sind sie bei Verfassungsänderungen obligatorisch, so in der schweizerischen Eidgenossenschaft und ihren Kantonen<sup>4</sup>), ferner in fast allen Einzelstaaten der amerikanischen Union (Verfassungsreferendum)<sup>5</sup>).

<sup>1)</sup> Die Idee der Volksabstimmung über Verfassungen und Gesetze taucht in Frankreich zuerst 1793 unter dem Einflusse der Lehre Rousseaus auf. Das Projekt der girondistischen Verfassungen enthält (titre VIII, IX, Duguit-Monnier, p. 55 ff.) eingehende Bestimmungen über Volksinitiative und Referendum bei Gesetzen und Verfassungen, die jakobinische Verfassung führt das fakultative Referendum bei Gesetzen (Art. 59, 60), die Volksinitiative bei Revision der Verfassung (Art. 115) und die Volksabstimmung über die Verfassung ein, obwohl letzteres im Verfassungstext nicht ausgesprochen war. Am 9. August 1793 fand das erste Verfassungsplebiszit statt. Die folgenden tatsächlich vorgenommenen Plebiszite bis zu dem letzten napoleonischen von 1870 bezogen sich insgesamt auf Verfassungsfragen, vgl. Borgeaud, Établissement et revision des const., p. 248 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In Süd-Carolina werden nach der Verfassung von 1868, Art. XV, sect. 1 Zusätze zur Verfassung zuerst von der Legislatur beschlossen, sodann dem Volke vorgelegt, gelangen hierauf an die Legislatur zurück, die frei über deren Annahme und Verwerfung entscheidet. Oberholtzer, S. 42, Über das konsultative Referendum de lege ferenda: Esmein, Droit const., p. 275 f.

<sup>3)</sup> Eine Ausnahme machen die Staaten Delaware und Süd-Carolina.

<sup>4)</sup> In diesen sind wiederum verschiedene Modalitäten vorhanden. So verlangen die meisten Kantone eine Vorabstimmung über die Verfassungsrevision und sodann nach deren Beschluß durch die gesetzgebende Behörde eine definitive Nachabstimmung. Vgl. Dunant, Die direkte Volksgesetzgebung in der Schweiz und ihren Kantonen. Heidelberger Dissertation, 1894, S. 42 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vgl. oben S. 505 f. Gar keine Volksabstimmung bei Verfassungs-

Ferner kann das Volk auch bei der normalen Gesetzgebung tätig werden. Auch für diesen Fall sind verschiedene Modalitäten vorhanden. Es kann ein bereits beschlossenes Gesetz auf Antrag einer bestimmten Zahl von Bürgern dem Volke vorgelegt werden, wie bei dem sog. fakultativen Referendum in der Schweiz und einer großen Zahl ihrer Kantone 1), oder es sind bestimmte gesetzgeberische Akte der Sanktion des Volkes vorbehalten, wie in manchen Verfassungen der amerikanischen Einzelstaaten 2). Oder es sind endlich alle von den Repräsentanten beschlossenen Gesetze vom Volke zu bestätigen, wie in einem Teil der schweizer Kantone (System des obligatorischen Referendums). Ferner kann der Anteil des Volkes an der Gesetzgebung dadurch gemehrt werden, das ihm, d. h. einem verfassungsmässig festgestellten Bruchteil, das Recht der Initiative zuerteilt wird, demzufolge die Repräsentanten den Initiativantrag durchzuberaten haben und entweder diesen selbst nebst ihrem Beschlusse oder auch nur ihren Beschluss allein dem Volke vorzulegen haben. Auch hier sind zwei Arten zu unterscheiden: die Initiative zu Verfassungsänderungen und die zu einfachen Gesetzen. Beide sind in der Schweiz durchgeftthrt. Die Eidgenossenschaft<sup>8</sup>) kenut

änderungen findet statt in Delaware. Bei Totalrevisionen entscheiden aber überall die Wähler über die Beschlüsse der Konventionen durch die Vorentscheidung des Volkes, indem die Frage, ob eine Totalrevision durch Konventionen stattfinden soll, dem Volke vorzulegen ist; vgl. Oberholtzer, p. 39 f.

<sup>1)</sup> In der Eidgenossenschaft können 30000 stimmberechtigte Schweizerbürger eine Volksabstimmung verlangen (Bundesverfassung. Art. 89), in den Kantonen sinkt die Zahl der Antragberechtigten bis auf 500 (Zug). Auch freiwillig können die Legislaturen der Kantone Beschlüsse der Volksabstimmung unterbreiten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Namentlich Aufnahme von Staatsanleihen und Kontrahierung von Staatsschulden. Über diese und andere Fälle vgl. Oberholtzer, p. 51 ff.

<sup>3)</sup> Die Verfassungsinitiative war bereits in der Bundesverfassung vom 12. September 1848 (Art. 113) so normiert, dass 50000 Schweizerbürgern das Recht zusteht, die Revision derart zu verlangen, dass das Gesamtvolk über diesen Antrag abzustimmen hat. Die revidierte Verfassung vom 5. Juli 1891 (Art. 118—123) unterscheidet Total- und Partialrevision. Für die erstere hat es bei den bisherigen Bestimmungen sein Bewenden, für letztere kann ein ausgearbeiteter Entwurf den eidgenössischen Räten vorgelegt werden, die ihn mit ihren eventuellen Anträgen dem Volke und den Kantonen zur Abstimmung zu unterbreiten haben. Über Näheres vgl. M. Veith, Der rechtliche Einflus

nur die Verfassungsinitiative, die Kantone diese und teilweise auch die zweite 1). Durch all diese verschiedenen Formen: Verfassungsreferendum, fakultatives, obligatorisches Referendum sowie Volksinitiative, nähert sich die Stellung des Volkes zur Gesetzgebung der des Monarchen in der konstitutionellen Monarchie. Da, we sowehl Initiative als auch obligatorisches Referendum existieren, deckt sie sich sogar mit ihr im Hinblick auf die legislatorische Zuständigkeit vollständig. Jedoch unterscheidet sich auch dieser Typus von der Monarchie, ganz abgesehen von dem kollegialen Charakter des primären Organes, grundsätzlich dadurch, dass er niemals zwei gänzlich voneinander getrennte beratende und beschließende Organe kennt. Vielmehr gibt hier das primäre Organ den Anstofs zur Tätigkeit des von ihm eingesetzten sekundären Organes und entscheidet definitiv über die Rechtsbeständigkeit der Beschlüsse des letzteren. Verwicklung der Verhältnisse in solchen Republiken ist es doch immer ein und dasselbe Volk, das, in verschiedenen Organen verschiedener Art dargestellt, alle seine Beschlüsse fasst und ausführt.

Eine andere, untergeordnete Einteilung der heutigen demokratischen Republik kreuzt sich mit der vorhergehenden und
ist zum Teil schon erörtert worden. Es ist der Unterschied
zwischen Republiken mit einem einzigen, wenn auch in mehrere
Kammern gegliederten Organe für die Gesetzgebung, und mit
dualistisch gestalteter Form der Legislatur, so dass mehrere Organe
unabhängig voneinander gesetzgeberische Funktionen versehen.
Eben erörtert wurde der Fall, wo das Volk selbst als primäres
Organ die Beschlüsse der Kammern sanktioniert. Aber auch
sekundäre Organe können diese Befugnis haben. Das ist der
Fall in den Vereinigten Staaten, wo das von zwei Dritteln der
beiden Häuser des Kongresses beschlossene Amendement zur Verfassung von den Legislaturen von drei Vierteln der Staaten zu

der Kantone auf die Bundesgewalt nach schweizerischem Bundesrecht. Strassburger Dissert. 1902, S. 103 ff.

<sup>1)</sup> Im einzelnen herrscht hier große Mannigfaltigkeit: Einzelinitiative oder Kollektivinitiative, Anregung zur Ausarbeitung eines Gesetzentwurfes durch die Legislatur oder Einreichung eines ausgearbeiteten Entwurfes, mit oder ohne Begutachtungs- oder Anmerkungsrecht des gesetzgebenden Rates usw. Die detaillierte Untersuchung dieser rechtlich und politisch interessanten Verhältnisse gehört nicht mehr in den Rahmen einer allgemeinen Staatsrechtslehre.

ratifizieren ist. Hier wie in der Schweiz treten überdies die Gliedstaaten als legislatorische Organe auf, eine Erscheinung, die in der Lehre vom Bundesstaate näher zu untersuchen ist.

b. Die zweite Haupteinteilung der heutigen demokratischen Republik erfolgt nach der Art der Bestellung und der Organisation der Regierung, und zwar zunächst nach der Art der Bestellung, je nachdem das Volk unmittelbar oder durch Vermittlung der Volksvertretung die obersten Regierungsorgane wählt<sup>1</sup>). Typus eines Staates mit Volkswahl des Staatshauptes sind die Vereinigten Staaten und die Kantone der Schweiz. Der zweite Typus ist zuerst in Frankreich in der Direktorialverfassung verwirklicht worden und heute dort sowie in der Eidgenossenschaft ausgeprägt<sup>2</sup>). Von Bedeutung ist dieser Unterschied mehr nach der politischen als der rechtlichen Seite, indem der vom Volk selbst erwählte Präsident eine viel größere Autorität gegenüber den Kammern besitzt<sup>8</sup>) als der von ihnen bestellte und daher von ihnen, ob-

<sup>1)</sup> Eine Abart des ersten Typus ist die plebiszitäre Genehmigung eines bereits fungierenden Staatshauptes, wie sie bezüglich der Bonapartes mehrmals stattgefunden hat, eine Abart des zweiten die in der jakobinischen Verfassung projektierte Wahl eines conseil exécutif auf Grund der Vorschläge der Wähler.

<sup>2)</sup> Ganz abweichend von beiden Typen ist die Wahl der Mitglieder des Senates in den Hansestädten, welche durch ein verwickeltes, in jeder der Städte anders gestaltetes Verfahren, an dem Senat und Bürgerschaft teilnehmen, bestellt werden. Die Senate sind primäre Staatsorgane (a. A. Seelig, Hamburg. Staatsrecht, 1902, S. 50, unter Berufung auf meine Lehren, jedoch ohne durchschlagenden Nachweis); dass sie das Volk repräsentieren, ist nirgends ausgesprochen und widerspräche überdies der ganzen geschichtlichen Entwicklung. Bremen (Verf. § 3) beruft Senat und Bürgerschaft zur Ausübung der Staatsgewalt, Hamburg (Art. 6) und Lübeck (Art. 4) läst sie beiden Organen gemeinschaftlich zustehen. Gemeint ist in allen drei Hansestädten dasselbe. Von dem Typus der demokratischen Republik überhaupt entfernen sich die Hansestädte dadurch, dass die Stellung des regierenden Organes nur mit dessen Zustimmung geändert werden kann, da jedes Gesetz vom Senate mit beschlossen werden muß. Die anderen demokratischen Staatshäupter hingegen unterliegen der Verfassungsgesetzgebung, an der sie keinen Anteil haben.

<sup>3)</sup> Das hatte Frankreich 1851 erfahren, indem Louis Napoleon, der durch das allgemeine Wahlrecht unmittelbar bestellt war, sich als den "élu de la nation" gegenüber der Kammer betrachtete, deren Mitglieder nur je einen Bruchteil der Stimmen des Souveräns auf sich vereinigten. Dieses Argument hat in den Rechtfertigungsversuchen des Staatsstreiches keine geringe Rolle gespielt.

wohl sie im Wahlakt rechtlich nur als Kreationsorgan des Volkes fungieren, auch abhängige. Namentlich die Aussicht auf eine Wiederwahl ist geeignet, die Präsidenten oder regierenden Kollegien den Kammern unterzuordnen. Nach der Art der Organisation der Regierung aber gliedern sich die Staaten, je nachdem einem Kollegium oder einem Individuum die Funktionen jener obliegen. Der erste Typus dieser Unterart, früher in Frankreich zur Zeit des Direktoriums und des Konsulates die legale Form der Regierung, ist heute in der Schweiz und ihren Kantonen sowie in den deutschen freien Städten verwirklicht. Der zweite ist zuerst in den amerikanischen Einzelstaaten aufgetaucht und sodann in der Union angenommen worden, von wo er seinen Weg in die übrigen amerikanischen Republiken und auch in das Frankreich der zweiten und dritten Republik gegefunden hat. Der amerikanische Präsident ist bewußt nach dem Vorbild des englischen Königs geschaffen worden. Die schon unter der englischen Herrschaft bestehende Konzentrierung der Exekutive in dem Gouverneur einer jeden Kolonie und die Lehre Montesquieus von der Erspriesslichkeit der Vereinigung der vollziehenden Gewalt in der Hand eines einzigen haben dahin geführt, dass eine monarchenähnliche Stellung des Leiters der Regierung in der Republik zutagetritt und sich in Amerika ein analoges Schauspiel zeigt wie in Rom, wo die Republik den Umfang der königlichen Herrschaftsbefugnisse auch für die neuen Magistrate fortbestehen liess1). Da zur Zeit der Schöpfung der Union das parlamentarische Regierungssystem in England noch nicht in voller Klarheit vorhanden oder wenigstens noch nicht erkannt war, so ist es die Form des konstitutionellen, den Kammern gegenüber selbständigen Königtums, das die Gestaltung der amerikanischen Präsidentschaft derart bestimmt hat, dass eine parlamentarische Regierung durch das strikte Verbot des Zutritts der Staatssekretäre in den Kongress und den Mangel einer gesetzgeberischen Initiative der Regierung<sup>2</sup>) völlig ausgeschlossen ist.

<sup>1)</sup> Sehr interessant in dieser Hinsicht sind die Ausführungen von Hamilton im "Federalist" Nr. LXIX—LXXVII, namentlich LXIX, worin der Präsident dem König von England gegenübergestellt und der Nachweis geführt wird, dass das englische Königsrecht in den Befugnissen des Präsidenten überall eine Einschränkung erfahren habe.

<sup>2)</sup> Der Präsident kann dem Kongress durch Botschaft die Beschliesung von Massregeln empfehlen (Const., Art. II, sect. 3, § 1),

Frankreich hingegen hat nach den Erfahrungen, die es mit der nach amerikanischem Muster gebildeten Präsidentschaft der zweiten Republik und der auf demselben Vorbilde beruhenden Stellung der Minister während des zweiten Kaiserreiches gemacht hatte, in seiner heutigen Verfassung die Präsidentschaft dem Königtum des parlamentarisch regierten Englands der Gegenwart nachgebildet. Wie innig die moderne Welt mit dem Gedanken der Monarchie verknüpft ist, geht nicht zum geringsten daraus hervor, dass die bedeutsamste, am meisten verbreitete Form der heutigen Demokratie, die Präsidentschaftsrepublik, ihrer politischen Seite nach auf einer Abschwächung des monarchischen Gedankens ruht.

Eine dritte Form der Präsidentschaftsrepublik war in Frankreich 1870—1875 verwirklicht, indem der Chef der exekutiven
Gewalt der Autorität der Nationalversammlung untergeordnet
war. Und zwar hat er ursprünglich nur die Stellung eines
Ministerpräsidenten, der das Recht hat, seine Kollegen zu wählen;
erst durch das Gesetz vom 31. August 1871 wird ihm der Titel
eines Präsidenten der Republik zuteil und er über das von
ihm ernannte Ministerium hinausgehoben, ohne deshalb der
Unterordnung unter die gesetzgebende Gewalt entbunden zu
werden 1).

Von der Monarchie unterscheiden sich bei allen äußerlichen Ähnlichkeiten diese sämtlichen Formen darin, daß der Präsident niemals das höchste, auch nicht unter den sekundären Organen ist. Da, wo das Prinzip der Gewaltenteilung durchgeführt ist, kommt ihm grundsätzlich gleiche Stellung mit den anderen Faktoren der Staatsgewalt zu. Abgesehen aber von dem politischen Übergewicht der Legislative ist der Präsident oder Governor in den amerikanischen Staaten vielfach an die Mitwirkung des Senates gebunden und unterliegt der Staatsanklage durch das Volkshaus und dem Gerichte der Senate. Da das amerikanische Impeachment nicht nur wegen Rechtsverletzungen, sondern auch wegen der Art des politischen Gebahrens des Präsidenten (oder Governors) erhoben werden kann, so haben die amerikanischen

allein der Kongress kann nur auf Antrag eines seiner Mitglieder in Verhandlung eines Gegenstandes eintreten.

<sup>1)</sup> Vgl. die Verfassungsgeschichte dieser Epoche bei Lefebvre, p. 1 ff.

Legislaturen ein sehr kräftiges Mittel, um sich im Kampfe mit der Exekutive trotz aller Theorie als das mächtigere Organ zu Zudem hat der Präsident nur ausnahmsweise 1) das Recht, die Kammern in und außer Tätigkeit zu setzen, kann sie jedoch nicht auflösen; sodann hat er, wie erwähnt, keine Initiative bei der Gesetzgebung und de iure nur ein suspensives, wenn auch sehr wirksames Veto<sup>2</sup>); ihm fehlt ferner das Recht der Kriegserklärung; somit ist nicht er das den Staat in Bewegung setzende Organ. Vielmehr kann von Rechts wegen durch Verfassungsänderung seine Stellung beliebig geändert oder abgeschafft werden. In Frankreich sind die Kammern schon kraft ihrer unbegrenzten verfassungsändernden Gewalt zweifellos das höchste Organ des Staates. Dazu kommt noch der Grundsatz der parlamentarischen Regierung, der die Exekutive in stete Abhängigkeit von der Kammermajorität bringt. Der Präsident kann die Kammern zwar in und außer Tätigkeit setzen, doch haben sie ein gesetzlich geregeltes Selbstversammlungsrecht; er kann die Deputiertenkammer auflösen, doch nur mit Zustimmung des Senates. Er hat kein Recht des Veto, sondern kann nur eine nochmalige Abstimmung über ein Gesetz verlangen; ferner fehlt auch ihm das Recht der selbständigen Kriegserklärung. Endlich ist er, wenn auch nur wegen Hochverrats, verantwortlich. Die rechtliche und faktische Leitung des Staates liegt daher in Frankreich beim Parlamente und dem vom Parlamente abhängigen, jederzeit von ihm durch ein Misstrauensvotum der Deputiertenkammer entlassbaren Ministerium<sup>8</sup>).

Wenn daher auch den Präsidenten Stücke königlicher Macht zuerteilt sind, so sind sie doch rechtlich weit davon entfernt, Könige zu sein. Man hat oft behauptet, der Präsident der Ver-

<sup>1)</sup> Const., Art. II, sect. 3, § 1.

<sup>2)</sup> Selbstverständlich aber nicht bei Verfassungsänderungen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch politisch falsch ist es, wenn Rehm, Staatslehre, S. 355, die parlamentarisch regierte Demokratie als eine tatsächliche Wahlmonarchie mit dem Ministerpräsidenten als auf Zeit gewähltem Monarchen bezeichnet. Welche politischen Ansichten man auch über die Stellung eines Monarchen haben mag, so läst sich doch keine durchführen, die in einem Manne, der jederzeit von der Legislative davongejagt werden kann, und daher sorgfältig auf die Stimmung der Gesetzgeber Rücksicht nehmen muß, einen Alleinherrscher erblickt.

einigten Staaten sei mächtiger als der englische König. So schwach aber dieser auch in der politischen Wirklichkeit sein mag, ihm steht doch rechtlich die höchste Entscheidung zu über jede Änderung der Rechtsordnung seines Staates, die dem Präsidenten nicht gegeben ist. Denn dessen politische Stärke hindert nicht seine rechtliche Schwäche. Er hat einen Richter auf Erden, vor dem er sich beugen muß: den Demos, von dessen Vertretung er zur Verantwortung gezogen werden kann.

## Einundzwanzigstes Kapitel.

# Die Staatenverbindungen.

## I. Einleitende Erörterungen.

1. Sowohl die antike Lehre vom Staate, die ihm Autarkie zuschrieb, als auch die moderne von der Souveränetät widerspricht, folgerichtig zu Ende gedacht, der dauernden Verbindung mehrerer Staaten, da eine solche, wie immer sie auch rechtlich konstruiert werden mag, stets Unselbständigkeit oder Abhängigkeit irgendwelcher Art in sich schliesst. Trotz der zahlreichen Bundesverhältnisse unter den hellenischen Staaten hat denn auch die antike Staatswissenschaft das Problem der Staatenverbindungen kaum gestreift, geschweige denn feste Rechtsbegriffe von ihnen gewonnen. Die Staatslehre der modernen Zeit hat lange gebraucht, ehe sie die Staatenverbindungen eingehend und allseitig gewürdigt Auch heute noch stehen der klaren Erfassung dieser Verbindungen in vielen Punkten die herrschenden allgemeinen Lehren vom Staate entgegen, aus denen sich deduktiv die Unmöglichkeit dieser oder jener Verbindungsform ergibt. Vielleicht in keinem Teile des öffentlichen Rechtes zeigen sich die Folgen der Beurteilung des Gegebenen nach abstrakten Idealtypen schärfer als Daher ist gerade bei dieser Lehre energisch auf induktive Erforschung des gegebenen historisch-politischen Stoffes zu dringen, der die aus dem Leben gewonnenen empirischen Typen an Stelle jener Allgemeinbegriffe setzt.

Soweit unsere Kenntnis der Geschichte der Kulturstaaten zurückreicht, sehen wir stets eine Vielheit von Staaten in gegenseitigen Beziehungen stehen. Zunächst allerdings ist der Charakter dieser Beziehungen ein feindlicher, wie denn überhaupt der Krieg die erste Form des internationalen Verkehrs ist. Nicht immer

ist nämlich Vernichtung oder Unterjochung des Gegners Resultat des Kampfes, daher Friedensschlüsse selbst in Zeiten, denen jegliche Vorstellung eines Völkerrechtes mangelte, zu verzeichnen Im Zusammenhange mit dem Kriege tritt schon frühe die Bundesgenossenschaft als erste Form freundlichen Staatenverkehrs hervor. Kriegerische Bündnisse aller Art bezeichnen den ersten Schritt zu einem Zusammenschluss verschiedener Staaten zu Staatenverbindungen. Neben dem Krieg aber, wenu auch zunächst von ihm auf das bedeutsamste beeinflusst, geht ein durch die Macht der sozialen Verhältnisse hervorgerufener wirtschaftlicher Verkehr einher, der die gegenseitige Abhängigkeit der Staaten festigt und steigert. Gemeinsame Kultur und Interessen engerer Staatensysteme lassen in diesen engere Verbindungen schon in Epochen entstehen, die reicherer Entfaltung internationaler Rechtsbildung sonst nicht günstig waren. Erst die neueste Zeit aber schafft die Erkenntnis der vorhandenen und stets fortschreitenden Solidarität geistiger und wirtschaftlicher Kulturinteressen der in Verkehrsgemeinschaft stehenden Staaten, die höchst bedeutsame Wirkungen auf deren innere Ordnung hervorbringt.

2. Im weiteren Sinne des Wortes ist unter Staatenverbindung jede auf einem Rechtsgrunde beruhende dauernde Beziehung zweier oder mehrerer Staaten zu verstehen. In diesem Sinne bilden alle durch die Gemeinsamkeit des Völkerrechts verbundenen Staaten eine große Verkehrsgemeinschaft, innerhalb deren sich wiederum die durch gemeinsame geographische Lage verbundenen und durch sie von anderen getrennten Staaten vermöge der innigeren Beziehungen, die sich zwischen ihnen entwickeln, als Staatensysteme gegenüberstehen. So wird das europäische von dem amerikanischen oder ostasiatischen Staatensystem unterschieden. Diese Verbindungen sind aber sozialer, nicht rechtlicher Art, es passen auf sie vollauf die Merkmale, welche innerhalb der Staaten die sozialen Gruppen voneinander scheiden. Rechtliche Verbindungsformen hingegen, die dem weiteren Staatenverbindungs-Begriffe unterstehen, werden durch zahlreiche, dauernde Beziehungen der Staaten schaffende Verträge hervorgerufen. Sie sind stets völkerrechtlicher Art.

Von alters her ist es vorgekommen, das Staaten sich gegenseitig dauernd Vorteile versprechen. Schon die frühesten Zeiten selshafter Staaten weisen derartige Ergänzungen der inneren Staatstätigkeit durch Leistungen anderer Staaten auf. Die längste Zeit hindurch tragen sie aber einen zufälligen Charakter an sich, und die gegenseitigen Konzessionen sind entweder das Resultat von Kriegen, kriegerischen Drohungen oder kriegerischer Bundesgenossenschaft. Bis gegen Ende des 18. Jahrhunderts sind die Staatenverträge, die sich auf Gegenstände der Verwaltung und Rechtspflege beziehen, fast ausschließlich Bestandteile von Friedensverträgen oder doch im Gefolge von solchen entstanden. Von da angefangen aber beginnt ein großartiger Prozess fortschreitender gegenseitiger Indienststellung der eigenen staatlichen Tätigkeit auf Grund der wachsenden Entwicklung und Erkenntnis der zwischenstaatlichen Solidarinteressen. Er ruft zwei Formen rechtlicher Gebilde hervor. Die erste umfasst die zahlreichen Einzelverträge, durch welche Staaten gegenseitig Leistung um Leistung Die andere begreift die Vereinbarungen unter sich 1), die eine dauernde Gemeinsamkeit bestimmter staatlicher Interessen zur rechtlichen Voraussetzung haben und zu ihrer gedeihlichen Befriedigung Verwaltungsbündnisse oder Verwaltungsvereine (Unionen) schaffen, die sogar schon zu Ansätzen einer internationalen Organisation geführt haben 2). Schon ein Teil der Einzelverträge über Verwaltung und Rechtspflege, namentlich aber die Verwaltungsvereine rufen dauernde zwischenstaatliche Verhältnisse hervor, bei denen nur die Art und die näheren Umstände der so entstandenen Beziehungen, nicht mehr aber ihr Dasein künftig in Frage stehen. Solche Verträge und Vereinbarungen können gekundigt und revidiert werden, immer tritt dann aber ein neues Übereinkommen an ihre Stelle. Auslieferungs- und Konsularverträge, Weltpostverein, internationaler Telegraphen-, Meter-, Eisenbahnfrachtverein usw. sind bleibende Institutionen der also verbundenen Staaten, die zwar durch Besseres ersetzt, niemals aber ihrem Inhalte nach gänzlich vernichtet werden können. Zu ihnen hat sich in jüngster Zeit die Haager Akte zur friedlichen Erledigung internationaler Streitfälle gesellt, indem

**46** 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 193 (204) ff.; Triepel, Völkerrecht und Landesrecht, S. 68.

<sup>2)</sup> Vgl. Jellinek, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 158 ff.; Descamps, Les offices internationaux et leur avenir, Bruxelles 1894; v. Liszt, Völkerrecht, S. 146 ff.; O. Mayer, II, S. 459 ff.; Rehm, Staatslehre, S. 97 f.

die Errichtung des ständigen Schiedsgerichtshofes den ersten Schritt zur Organisation einer internationalen Rechtspflege bedeutet. Die Lösung solcher Übereinkommen, ohne dass Ersatz durch ähnliche geschaffen werden würde, bedeutete nach unseren heutigen gesellschaftlichen Verhältnissen einen entschiedenen Rückschritt der gesamten Kultur, ja, zum nicht geringen Teil würden dadurch Zustände hervorgerufen, die unserem Gefühle geradezu als barbarisch erschienen. Der also handelnde Staat ginge wirtschaftlicher und geistiger Isolierung entgegen, was innerhalb der politischen Wirklichkeit schwerlich Raum finden dürfte. Jene auf Verträgen und Vereinbarungen beruhenden Institutionen kann man daher füglich ebenso als dauernde staatliche Einrichtungen bezeichnen, wie irgendwelche im Laufe der neueren Entwicklung des Verwaltungsrechtes und der Rechtspflege entstandenen rein innerstaatlichen Schöpfungen, die trotz aller Umbildungen, die sie erfahren, einen in allen Wandlungen festen Typus bewahren.

Solche Gebundenheit der Staaten widerspricht aber bereits dem Souveränetätsbegriff, wie er von der Staatslehre des 16. bis 18. Jahrhunderts formuliert wurde. Man hat zwar zu jener Zeit inkonsequenterweise die Bindung der Staaten durch Verträge zugegeben, unter diesen aber, dem Charakter der Verträge jener Zeit entsprechend, nur solche verstanden, die durch Herstellung eines dauernden Zustandes (z. B. Friedens-, Zessionsverträge) erfüllt werden oder kurzfristige Leistungen der Staaten mit ihren Machtmitteln zum Inhalt haben. Eine dauernde gegenseitige Beschränkung der Gesetzgebung und Verwaltung der Staaten, wie sie die modernen Verträge häufig zum Inhalt haben, wäre als unzulässige Schmälerung der Souveränetät aufgefalst worden. Kein Staatenbund früherer Zeit hat seine Glieder nach innen so eingeschränkt, wie es die Verwaltungsverträge eines modernen Staates tun. Daher ist die moderne staats- und völkerrechtliche Theorie zu dem Satze gedrängt worden, dass vertragsmässige Einschränkungen eines Staates keine Minderung seiner Souveränetät bedeuten, was allerdings nicht unwidersprochen geblieben ist. Schon an diesem Punkte aber kann man sehen, wie selbst die losen und doch dauernden Verbindungen zwischen den Staaten, die durch Verwaltungsverträge gegründet werden, auf die Lehre vom Staate selbst ihre Wirkung außern. Jene Fassung des Souveranetätsbegriffes, die ihn mit dem Merkmal absoluter Schrankenlosigkeit der Staatsgewalt identifiziert, ist mit der geschichtlichen Wirklichkeit der durch ein System der Verwaltungsverträge gebundenen Staaten unvereinbar.

3. Im engeren Sinne aber sind Staatenverbindungen dauernde rechtliche Vereinigungen von Staaten politischer Natur. Von den durch Verwaltungsverträge und Vereinbarungen geschaffenen Verbindungen unterscheiden sich solche politische, d. h. auf den staatlichen Machtzweck basierte durchaus. Denn jene ergreifen die Kontrahenten stets nur auf einem eng begrenzten Gebiete ihrer Wirksamkeit. Politische Verbindungen hingegen erfassen mindestens einen oder einen Teil der verbundenen Staaten in ihrer ganzen Existenz, oder sie teilen einem Gliede des Verbandes Recht und Macht zu, das Leben des anderen zu leiten oder gar sich dienstbar zu machen.

Auszuscheiden aus diesen politischen Verbindungen sind aber die Allianzen, obwohl sie die politische Funktion einer Staatenverbindung gegebenenfalls in hohem Masse erfüllen können, weil sie nicht dauernde Verbindungen sind. Sie fallen daher noch unter die Staatenverbindungen im weiteren Sinne. Allianzen sind Bündnisse zu gemeinsamem Angriff, gemeinsamer Verteidigung oder als Schutz- und Trutzbiindnisse zu beiden Zwecken. Obwohl in der Regel kriegerischer Art, können sie doch auch ausnahmsweise friedlichen Charakter tragen, wenn sie, wie der bewaffnete Neutralitätsbund, zum Schutze gegen Übergriffe von seiten solcher Staaten stattfinden, mit denen die Verbundeten, ungeachtet des Krieges zwischen Dritten, in Frieden leben. Entscheidend für den Charakter einer Allianz ist nicht der Zweck, sondern die in Aussicht genommenen Mittel. Der Dreibund verfolgt friedliche Zwecke, ist jedoch eine kriegerische (defensive) Allianz. Wie immer die Allianz auch beschaffen sein mag, sie ist stets für konkrete Fälle und auf Zeit geschlossen, biudet aber notwendigerweise die ganze Politik der kontrahierenden Staaten schon vor Eintritt des casus foederis. Erfolgt dieser, so steht bei der Unberechenbarkeit der sich daran knupfenden Ereignisse die ganze Gestaltung der Zukunft eines jeden der verbündeten Staaten, unter Umständen sogar seine Existenz auf dem Spiele. Alle Allianzen sind aber stets leicht lösbar; bei ihrem Abschluss hauptsächlich kommt die Klausel "rebus sic stantibus" stillschweigend in Anwendung, weil im Kampfe mit den höchsten Interessen souveräuer Staaten die Pflicht der Vertragstreue zurück-

- steht 1). Daher wird auch von keiner Seite die völlige Unabhängigkeit alliierter Staaten bestritten, sofern die Allianz nicht etwa der Deckmantel eines anderen dauernden Abhängigkeitsverhältnisses ist. Alliierte Staaten sind und bleiben souverän.
- 4. Im folgenden sollen nun die Staatenverbindungen im engeren Sinne untersucht werden, soweit dies im Rahmen einer allgemeinen Staatslehre zulässig ist. Hierbei wird von eingehender Untersuchung über Klassifikation der Staatenverbindungen abgesehen, da die früher erörterten Einwände gegen die Ersprießlichkeit solchen Unternehmens hier verdoppelt wiederkehren. Staatenverbindungen bieten in der Regel auch viel verwickeltere Typen dar als Einheitsstaaten. Daher hätte eine gründliche systematische Klassifikation noch viel mehr Unterabteilungen zu schaffen als bei der Einteilung der Einheitsstaaten, ohne doch irgend eine individuelle Bildung nach allen Richtungen hin in die aufgestellten Schablonen pressen zu können. So sollen denn nur die wichtigsten, auch praktisch bedeutsamsten Unterschiede den nachstehenden Erörterungen zugrunde gelegt werden.

Von Bedeutung ist einmal der Gegensatz von organisierten und nichtorganisierten Verbindungen, je nachdem die Verbindung der Staaten in besonderen staats- oder völkerrechtlichen Organen zum Ausdruck kommt oder nicht. Ferner der Gegensatz

<sup>1)</sup> Vgl. die klassischen Worte Bismarcks, Gedanken und Erinnerungen, II, S. 258 f.; v. Liszt, a. a. O. S. 175, bezeichnet den Satz, dass alle völkerrechtlichen Verträge mit der Klausel "rebus sic stantibus" abgeschlossen werden, als zweifellos unrichtig, weil dadurch die Grundlagen des Völkerrechts verneint würden, vgl. auch Rivier, Principes, II, p. 127 ff. Zu unterscheiden sind jedenfalls unwesentliche und wesentliche Voraussetzungen des Vertrages. Nur eine Änderung der letzteren hat vertragsauflösende Wirkung. Rechtlich aber liegt dem auf diese Klausel sich berufenden Staat der Beweis der geänderten Umstände und deren Erheblichkeit ob, stellt daher die Dauer des Vertrages keineswegs in das willkürliche Ermessen des Einzelstaates. Der heutigen völkerrechtlichen Literatur ist es übrigens unbekannt, dass die Lehre von der erwähnten Klausel von Naturrechtslehrern unter Einfluss von L. 38 pr. D. de solut. et lib. 46, 3 zuerst für die privatrechtlichen Verträge aufgestellt und sodann auf alle Arten von Verträgen ausgedehnt wurde. Vgl. Schilling, Lehrbuch des Naturrechts, I, 1859, S. 225 und die S. 226 N. c zitierten Schriftsteller, ferner L. Pfaff, Die Klausel: Rebus sic stantibus in der Doktrin und der österr. Gesetzgebung, in der Festschrift zum 70. Geburtstag Joseph Ungers, 1898, S. 221 ff.

von völkerrechtlichen, auf Vertrag oder Vereinbarung, und staatsrechtlichen, auf Herrschaftsverhältnissen beruhenden Verbindungen. Die ersteren ruhen entweder auf grundsätzlicher Gleichheit der verbundenen Staaten, die durch die Verbindung keiner höheren Gewalt unterworfen werden, oder weisen vertragsmässige Beschränkung des einen Staates zugunsten des anderen derart auf, dass er, wenn auch nicht rechtlich, so doch politisch abhängig wird, die letzteren unterwerfen hingegen der Souveränetät ermangelnde Staaten der Hoheit eines über ihnen stehenden staatlichen Gebildes. Zum Verständnis der Staatenverbindungen im engeren Sinne ist aber auch die Betrachtung politisch bedeutsamer Scheinverbindungen notwendig. Deshalb und auch, weil andere sachliche Erwägungen die strikte Durchführung der erwähnten obersten Einteilung untunlich erscheinen lassen, werden die einzelnen Arten der Verbindungen in anderer Reihenfolge dargestellt werden.

## II. Die Arten der Staatenverbindungen (im engeren Sinne).

A. Scheinbare Staatenverbindungen. Um bedeutsame Grenzfälle festzustellen, sind an dieser Stelle zu erwähnen, jedoch von den Staatenverbindungen im juristischen Sinne auszuschließen alle jene Fälle, in denen ein staatsähnliches Land in dauerndem Verhältnisse zu einem Staate steht, oder wo ein Staat aus staatsähnlichen Ländern zusammengesetzt ist, so nahe auch solche Bildungen ihrer historisch-politischen Seite nach an die echten Staatenverbindungen grenzen mögen 1). Ein prägnantes Beispiel hierfür bot in der heutigen Welt zuerst Kanada, das, wenn seine lose Unterordnung unter die britische Herrschaft hinwegfiele, nur verfassungsmässige Bestimmungen über die Bestellung des bisher von der englischen Krone ernannten Generalgouverneurs und der von diesem eingesetzten Provinzialgouverneure zu treffen brauchte, um sich sofort in einen Bundesstaat zu verwandeln. Sodann trägt nunmehr denselben Typus die Föderation der australischen Kolonien Großbritanniens an sich, das Commonwealth of Australia, dessen Verfassung noch mehr von den bundesstaatlichen Ideen amerikanischen Gepräges beeinflusst ist

<sup>1)</sup> Über die eigentümliche Art des Verhältnisses der "self-governing colonies" zum Mutterlande vgl. die Ausführungen von Hatschek, Engl. Staatsrecht, S. 204 ff.

als die kanadische und dessen Unterordnung unter das herrschende Mutterland noch lockerer ist als die Kanadas <sup>1</sup>). Unter historischpolitischem Gesichtspunkte sind diese Bildungen als werdende Bundesstaaten zu bezeichnen. Andere Fälle ähnlicher Art sind oben eingehend erörtert worden. Sie beweisen, dass das geschichtliche Leben Übergänge gebiert, die mit den notwendig in gewissem Grade starren Rechtsbegriffen nicht völlig in ihrer Eigenart erfast werden können.

Zu den scheinbaren Staatenverbindungen zählt ferner die Personalunion, die aber des besseren Verständnisses wegen mit der Realunion zusammen abgehandelt werden soll. So wenig es vom Standpunkt strengster Systematik gerechtfertigt sein mag, die Personalunion als Scheinverbindung überhaupt den Staatenverbindungen zuzuzählen, so sehr muß eine Lehre von diesen Verbindungen sie wegen ihrer Unterschiede von der Realunion berücksichtigen.

Staatenverbindungen im Rechtssinne. 1. Völkerrechtlich begründete Abhängigkeitsverhältnisse<sup>2</sup>). Mannigfaltig sind die dauernden, auf völkerrechtlichen Akten beruhenden Abhängigkeitsverhältnisse, in die ein bisher selbständiger Staat geraten kann. Streng ist aber in diesen Fällen die politische von der juristischen Anschauungsweise zu trennen. Rechtliche Selbständigkeit ist nämlich selbst bei weitgehender politischer Abhängigkeit möglich. Diese Unterscheidung ist praktisch von großem Werte, da bei rechtlicher Selbständigkeit, wenn die faktische Abhängigkeit noch so weit reicht, das in Frage stehende Gebilde als souveraner Staat oder nichtsouverüner Staat zu charakterisieren ist und demgemäs alle ihm völkerrechtlich zukommenden Rechte beanspruchen kann. Rechtsstellung als Staat muss sich jederzeit seststellen lassen, während politische Unabhängigkeit etwas niemals mit voller Sicherheit zu Konstatierendes ist. Es gibt große Staaten, denen sie lange Zeit hindurch infolge ihrer Politik gemangelt hat, wie anderseits selbst rechtliche Unterordnung eines Staates denn

<sup>1)</sup> Vgl. die Parallele zwischen Kanada und Australien bei Doerkes-Boppard, Verfassungsgeschichte der austr. Kolonien und des Commonwealth of Australia. 1903, S. 287 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. aus der neuesten Literatur Bornhak, Einseitige Abhängigkeitsverhältnisse unter den modernen Staaten; Rehm, Staatslehre, S. 71 ff.; Seidler, Jur. Kriterium, S. 99 ff.

seine politische Selbständigkeit keineswegs immer ausgeschlossen hat. Kleine Staaten, deren rechtliche Unabhängigkeit außer Zweifel steht, können unter Umständen jeglicher politischer Selbständigkeit nach außen entbehren.

Die zahlreichen hier in Frage kommenden Abhängigkeitsverhältnisse, die zum Teil jeder Einordnung in höhere Kategorien spotten, bedürfen stets individualisierender Untersuchung. Für die juristische Erkenntnis dienen die Merkmale des Staates und der Souveränetät als Pfadfinder. Nur wird der politischen Betrachtungsweise insofern auf die Resultate ein Einflus eingeräumt werden, als in jenen Fällen, wo eine abstrakte juristische Möglichkeit niemals politische Wirklichkeit zu gewinnen vermag, die endgültige Entscheidung im Hinblick auf die realen Verhältnisse wird getroffen werden müssen.

Der Hauptfall der hierher gehörigen Verhältnisse sind die zahlreichen Protektorate<sup>1</sup>), die, obwohl schon seit Beginn der Konsolidierung des modernen Staatensystems vorkommend, erst in der Gegenwart erhöhte politische Bedeutung gewonnen haben, weil sie im Zusammenhange der modernen Kolonialpolitik die Form abgeben, in welcher Staaten europäischer Gesittung minder zivilisierte ihren Interessen dauernd dienstbar machen. Rechtlich ist ein Protektorat ein vertragsmäßiges Verhältnis zwischen zwei Staaten, dem gemäß der eine den anderen gegen äußere Angriffe zu schützen sich verpflichtet, wogegen dieser dem Protektor nicht entgegen zu handeln verpflichtet ist, sich daher von diesem die Art seines Verhaltens zu dritten Mächten vorschreiben lassen muß. Außerdem pflegt der Schutzstaat dem Beschützer als Entgelt für seine Schutztätigkeit noch andere Vorteile zu versprechen.

Die ihrem politischen Kern nach eine Form der Kolonisation bildenden Protektorate zivilisierter Staaten über minder zivilisierte rechtlich eingehend zu untersuchen, hat wenig Interesse, da bei dem Gegensatz der Kulturlage des beschützenden und des beschützten Gemeinwesens das gemeinsame Band einigender Rechtsanschauungen umsomehr fehlt, als diese protegierten Staaten gar nicht innerhalb der abendländischen Völkerrechtsgemeinschaft stehen. Sind daher solche Verbindungen überwiegend von poli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die neuere Literatur über diese Materie angegeben bei Ullmann, Völkerrecht, S. 53, N. 3, und v. Liszt, S. 51, N. 9; ferner Rehm, Staatslehre, S. 71 ff.

tischem Interesse, so kommen sie doch nach ihrer völkerrechtlichen Seite insofern in Betracht, als dritte Staaten die Pflicht haben, ein derartiges völkerrechtlich anerkanntes Verhältnis zu respektieren. Ausgeschlossen von den Protektoraten im völkerrechtlichen Sinne sind aber alle jene Verhältnisse von kolonisierenden Mächten zu ihren Schutzgebieten, die einem Hauptoder Mutterstaate ein Nebenland schaffen, weil hier das notwendige zweite Glied einer Staatenverbindung mangelt.

Im Gegensatz zu den erwähnten Fällen muß sich bei den Protektoraten und ähnlichen Beziehungen minder mächtiger zu mächtigen Staaten, wo beide Teile der vollen Gemeinschaft des modernen Völkerrechts teilhaftig sind, das rechtliche Verhältnis der Glieder stets genau feststellen lassen. Die Frage, ob bei allem politischen Übergewicht des Beschützers Neben- oder Unterordnung des Schutzstaates stattfindet, ob er daher souverän oder nichtsouverän sei, muss sich in solchen Fällen stets mit voller Sicherheit beantworten lassen. Für die politische Betrachtung kann die Selbständigkeit solcher Staaten gänzlich mangeln oder zweifelhaft sein; die Schwierigkeit derartiger Feststellung ist hier viel bedeutender als die rechtlicher Erkenntnis. Ein nichtsouveräner Staat kann nämlich nur im Verbande eines souveranen bestehen. Daher muss sein Gebiet und Volk notwendig doppelte Eigenschaft erhalten, es muss stets auch Gebiet und Volk des Oberstaates sein 1). Wenn daher ein Angriff

<sup>1)</sup> Juristische Abhängigkeitsverhältnisse rein völkerrechtlicher Natur ohne staatsrechtliche Wirkungen sucht Rehm, S. 72 f., nachzuweisen, indem er sich auf privatrechtliche Analogien - sogar das bürgerliche Gesetzbuch wird herangezogen — beruft. Da erhebt sich wiederum die kritische Frage, mit welchem Rechte man Sätze aus der ausgebildeten Privatrechtsordnung eines bestimmten Staates zur Konstruktion des noch vielfach der Bestimmtheit entbehrenden Völkerrechts verwenden darf. Aber selbst wenn man die Zulässigkeit solcher Analogie in dem vorliegenden Falle zugibt, so beweist sie nichts. Denn privatrechtliche Abhängigkeitsverhältnisse mindern niemals die Persönlichkeit, während ein völkerrechtliches Abhängigkeitsverhältnis gerade in einer Minderung der Souveränetät, also in der völkerrechtlichen capitis deminutio bestehen soll. Das Entscheidende aber ist, dass Abhängigkeit keine juristische, sondern eine soziale Kategorie ist. Juristisch gibt es bloss Verhältnisse der Neben- oder der Unterordnung, nichtherrschaftliche oder herrschaftliche, tertium non datur. Lässt man einmal juristische Abhängigkeitsverhältnisse nichtherrschaftlicher Natur zu, dann wäre es mit der privatrechtlichen Un-

auf einen solchen Staat rechtlich zugleich ein Angriff auf das Gebiet des ihn beherrschenden Staates ist, wenn dieser die staatsrechtliche Pflicht hat, die Angehörigen des Unterstaates als die seinigen zu betrachten und ihnen demgemäß vökerrechtlichen Schutz zu gewähren, wenn diese dauernde gesetzliche Pflichten gegen den Oberstaat haben, dann ist ein solcher Staat von Rechtswegen als nichtsouverän zu bezeichnen. Steht diesem hingegen trotz seiner Verbindung mit einem anderen ausschließlich die rechtliche Herrschaft über sein Gebiet und sein Volk zu, so daß dem anderen Staate nur vertragsmäßige Befugnisse, aber keine von dem Willen des ersteren unabhängige Herrschaft eingeräumt ist, dann ist, mag seine Lage politisch wie immer geartet sein, der Staat souverän geblieben 1).

Dieselben Kriterien bestimmen auch den rechtlichen Charakter ganz abnormer Verbindungsformen, wie z. B. des Verhältnisses Waldecks zu Preußen auf Grund der Akzessionsverträge. Trotzdem nämlich Preußen die ganze Regierung Waldecks führt, ist dieses Fürstentum dennoch Preußen gegenüber rechtlich ganz selbständig. Kein preussisches Gesetz hat in Waldeck Gesetzeskraft; Waldeck ist kein Bestandteil des preussischen Staatsgebietes; die Waldeckschen Untertanen sind nicht preussische Staatsangehörige, die von Preußen ernannten Beamten des Fürstentums sind nicht preussische Beamte; der Waldecksche Bevollmächtigte zum Bundesrat wird vom Fürsten ernannt, da dem Fürsten die Vertretung des Staates nach außen vorbehalten ist<sup>2</sup>). Waldeck ist daher nicht preußsischer Oberhoheit unterstellt, sondern steht zu Preußen in einem seine rechtliche Selbständigkeit als deutschen Bundesstaates nicht berührenden und überdies rechtlich lösbaren Vertragsverhältnis.

abhängigkeit der meisten Menschen vorbei und die juristische Kategorie für die sozialistische Klage von der Lohnsklaverei gefunden.

¹) Ganz konsequent führt Pillet, Revue générale de droit international public, II, 1895, p. 598 ff., unter dem Gesichtspunkte, daß protegierte Staaten nicht souverän seien, aus, daß dem beschützenden Staate stets ein Herrschaftsrecht bezüglich der inneren Angelegenheiten des Schutzstaates zukomme. Dagegen Rehm, Staatslehre, S. 86, der scharfe Grenzen zwischen der Zuständigkeit beider Staaten gemäß den das Protektorat begründenden Verträgen ziehen zu können vermeint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. über diese Verhältnisse Böttcher, Das Staatsrecht des Fürstentums Waldeck, im Handbuch des öff. Rechts, III, 2<sup>1</sup>, S. 154, 160 f.

Den rechtlichen Charakter solcher Verbindungen scharf zu betonen und ihn von den durch sie begründeten politischen Beziehungen zu trennen, ist nicht etwa bloß von theoretischer Bedeutung. Gerade bei derartigen Verbindungsformen kann nämlich leicht die Rechtsfrage aufgeworfen werden, sei es, daß es sich um einen völkerrechtlichen Schiedsspruch oder um die Lösung einer praktischen verfassungsrechtlichen Frage, ja selbst bloß um Konstatierung von Rechten des Individuums handelt.

Alle derartigen Abhängigkeitsverhältnisse sind nicht organisiert, es gibt keine besonderen Organe der verbundenen Staaten, in denen deren Verbindung zum Ausdrucke kommt, und die bestimmt sind, die Verbindungszwecke zu versehen.

2. Der Oberstaat mit Unterstaaten (Staatenstaat)1). Hierunter wird eine staatsrechtliche Form der Staatenverbindungen verstanden. Ein souveräner Staat übt seine Herrschaft über ihm unterworfene Staaten aus, die sich innerhalb der von dem oberherrlichen Staatswesen gezogenen Rechtsschranken frei organisieren, nach innen weitgehende Selbständigkeit besitzen, nach außen jedoch kraft ihrer Abhängigkeit große Einschränkungen erfahren und dem Oberstaate zur Heerfolge oder doch zu ökonomischen Leistungen (Tribut) verpflichtet sind. Innerhalb dieses Typus sind zahlreiche Spielarten vorhanden. Der Typus selbst ist uralt und bereits im alten Orient zu finden, wo er wie ehemals, so auch noch heute die Form abgibt für die Bildung von Grofsstaaten. Auch die römische Bundesgenossenschaft, die ja ihrem Wesen nach Unterwerfung unter die Majestät des römischen Volkes bedeutete, hat vor der Provinzialisierung der bundesgenössischen Gebiete diesen Typus an sich getragen. Nicht minder weist die mittelalterliche Welt zahlreiche derartige Bildungen auf, deren Entstehung durch den Feudalismus außerbegünstigt wurde. Das römische Reich deutscher ordentlich Nation, obwohl als Gebilde sui generis nicht durchaus einer Kategorie einzuordnen und sowohl staatenbündische als bundesstaatliche Institutionen aufweisend, hat dennoch seit dem westfälischen Frieden viele Züge einer solchen Staatenverbindung getragen. In neuester Zeit zählt das osmanische Reich im Verhältnis zu seinen christlichen und mohammedanischen Vasallen-

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 137 ff.

staaten hierher, ferner England-Indien in Beziehung auf die seine Oberhoheit anerkennenden Nachbarstaaten.

Das Charakteristische dieser Verbindungsform liegt darin, dass kein notwendiger Zusammenhang zwischen dem politischen Leben des Ober- und Unterstaates besteht, in der Regel auch keine Institutionen vorhanden sind, in denen eine derartige Gemeinsamkeit zum Ausdrucke kommen könnte. Der Staatenstaat gehört daher ganz oder doch überwiegend zum Typus der nichtorganisierten Verbindungen. Die Unterordnung von Gebiet und Angehörigen des Unterstaates unter die Gewalt des oberherrlichen ist in der Regel indirekt, sie sind durch das Medium der Unterstaatsgewalt dem Oberstaate unterworfen 1). Einzelne Abweichungen, die hiervon vorkommen, gehen nicht soweit, um das Bild des Typus in diesem Punkte wesentlich zu verrücken 2).

Derartige Bildungen entstehen aus mannigfaltigen historischen Ursachen. Innere Schwäche eines Reiches, die zum Zerfall führt, Sicherung des Oberstaates vor Angriffen des Unterstaates, indem er sich nach der Besiegung dieses mit der Beschränkung oder Vernichtung seines selbständigen Rechtes der Kriegsführung begnügt, Dienstbarmachung der militärischen Kräfte des Unterstaates in Form einer dauernden Zwangsbundesgenossenschaft, Unterwerfung bisher unabhängiger Staaten zum Zwecke ökonomischer Aus-

¹) Somit fehlt auch hier nicht das Volk als Element des Oberstaates. Wenn Brie, Grünhuts Zeitschrift, S. 143, mir entgegenhält, dass ich (Staatenverbindungen, S. 157) nicht einmal mittelbare Herrschaft über die Individuen für den Oberstaat begriffsnotwendig halte, so ist darauf zu erwidern, dass bei den politisch oft sehr abnormen Verhältnissen dieser Verbindungsform es möglich ist, dass die Oberstaatsgewalt sich auch indirekt gegenüber den Untertanen nicht zu äußern vermag. Doch ist solche Rechtslage einfach Folge der faktischen Verhältnisse, deren anomaler Charakter allen juristischen Begriffen spottet.

<sup>2)</sup> So haben im alten deutschen Reich theoretisch bis zu seinem Ende trotz der Landeshoheit Reste direkter Unterordnung der Mittelbaren unter das Reich bestanden, die praktisch allerdings von sehr geringer Bedeutung waren. Wußte doch niemand, auf welche Weise seit 1663 Reichsgesetze zu publizieren waren, und erklärt doch Häberlin, Handbuch des teutschen Staatsrechts, neue Aufl. II, 1797, S. 164: "Reichsgesetze, wodurch die Untertanen der Reichsstände verbunden werden sollen, müssen diesen daher durch ihre Landesherrschaft oder Obrigkeit bekannt gemacht werden." Wo aber war die Verpflichtung zu solcher Verkündigung reichsrechtlich ausgesprochen?

beutung, weitgehende religiöse, nationale und kulturelle Unterschiede zwischen dem Volke des herrschenden und des unterworfenen Staatswesens, die eine völlige Vereinigung beider hindern, können derartige Staatenbildungen ins Leben rufen. Ihrer politischen Seite nach sind sie vom Standpunkte der modernen Staatsauffassung durchaus anomaler Art, da kein gemeinsames Lebensinteresse beide Staaten zu einer inneren Einheit mit einander verknüpft. Sie gehören für die Staaten abendländischer Gesittung der Vergangenheit an.

3. Die monarchischen Unionen: Personal- und Realunion<sup>1</sup>). Beide Verbindungsformen stimmen darin überein, dass sie durch die Identität der physischen Monarchenpersönlichkeit bei voller rechtlicher Trennung von deren verschiedener Herrschereigenschaft in zwei oder mehreren Staaten hergestellt werden. Sie sind also streng auf Monarchien beschränkt. Ist die Gemeinsamkeit der physischen Person des Monarchen keine von den Staaten absichtlich herbeigeführte, also im rechtlichen Sinne zufällig, so ist eine Personalunion vorhanden. Ist die Gemeinsamkeit hingegen rechtlich gewollt, so trägt sie den Charakter einer Realunion. In dieser Form sind die beiden Begriffe von der neueren deutschen Wissenschaft festgestellt worden<sup>2</sup>). Die ursprüngliche Unterscheidung beider Typen, je nachdem blos die Person des Monarchen oder überdies staatliche Angelegenheiten den einzelnen Staaten gemeinsam seien, die noch in der ausserdeutschen

<sup>1)</sup> Die ältere Literatur bei v. Juraschek, Personal- und Realunion, 1878, S. 1—45. Jellinek, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 83 ff., 197 ff.

P) Reformen in der Terminologie, wie sie Rehm, Staatslehre, S. 103, und Bernatzik in Grünhuts Zeitschrift, XXVI, S. 276, vornehmen, sind um so mehr abzulehnen, weil hier endlich einmal ein Gebiet ist, wo wenigstens in der deutschen publizistischen Wissenschaft seit H. A. Zachariae Übereinstimmung herrscht. Gegen diesen so seltenen Vorzug sollten selbst sachlich ganz gerechtfertigte Bedenken zurücktreten. Nur dadurch kann schließlich die grenzenlose Verwirrung beseitigt werden, die in dieser Materie noch immer in der außerdeutschen Literatur herrscht. So bezeichnet z. B. Rivier, Principes, I, p. 95, das Verhältnis Großbritannien-Indien als Personalunion und Graf bei Bonfils-Franchille, S. 86, übernimmt diese Ansicht kritiklos, trotzdem wenige Zeilen vorher die Personalunion als zeitlich beschränkt bezeichnet und jedem der unierten Staaten "seine volle persönliche Souveränetät" zuerkannt wird.

Literatur und in der Sprache der Tagespresse angetroffen wird, ist auf rein äußerlichen Merkmalen basiert und rechtlich belanglos.

Die Personalunion ist, wie bereits erwähnt, im Rechtssinne keine Verbindung von Staaten, sondern eine staats- und völkerrechtliche communio incidens des Trägers der höchsten staatlichen Organstellung bei völliger gegenseitiger Unabhängigkeit der betreffenden Organschaften selbst. Nichts Staatliches ist den also verbundenen Gemeinwesen von Rechtswegen gemeinsam; alle etwa sonst zwischen ihnen bestehende Gemeinschaft ist daher ebenfalls zufällig oder beruht auf anderen Rechtsgründen.

Der Normalfall der Personalunion entsteht durch Zusammentreffen voneinander unabhängiger Berechtigungen zur Trägerschaft der Krone in einer Mehrheit von Staaten auf Grund verschiedener Thronfolgegesetze<sup>1</sup>). Sie dauert so lange, als die verschiedenen Berechtigungen auf eine Person konvergieren, löst sich jedoch sofort wieder, sobald die zufällige Konvergenz dadurch gelöst wird, dass die Thronfolgeordnungen wiederum verschiedene Personen zur Krone berufen. So hat das 19. Jahrhundert die Personalunionen Großsbritannien-Hannover 1837 und Niederlande-Luxemburg 1890 vermöge des Gegensatzes der kognatischen Thronfolge in den erstgenannten und der agnatischen in den zweiten Gliedern der Union sich lösen gesehen, indem in dem britischen Reiche und den Niederlanden Frauen sukzedierten, die in Hannover und Luxemburg vom Throne ausgeschlossen waren.

So wenig Interesse die Personalunion der rechtlichen Betrachtung darbietet, so bedeutsam ist sie für die Politik. Gemeinsame, ursprünglich zufällige Beherrschung war für viele, zuvörderst rechtlich ganz voneinander unabhängige Staaten der Anfang weitergehender Vereinigung oder sogar der völligen Verschmelzung. Kastilien - Aragonien, England - Schottland, die deutschen und

<sup>1)</sup> Eine Abweichung von dieser Norm in der heutigen Staatenwelt bietet die Personalunion zwischen Belgien und dem Kongostaat seit 1885 dar, die voraussichtlich durch die Erwerbung des letzteren durch ersteres bald ihr Ende finden wird. Mit dem Verschwinden der Wahlmonarchie kann die Wahl nur ausnahmsweise, bei Einsetzung einer neuen Dynastie, Entstehungsgrund einer Personalunion werden. Einen ganz neuen Typus der Personalunion böte die von Reichswegen erfolgende Verbindung des zum monarchischen Staate erhobenen Reichslandes Elsass-Lothringens mit der preussischen Krone dar, die ebenfalls nicht auf Vereinbarung beider Staaten beruhen könnte.

böhmischen Erblande Österreichs und diese hinwieder in ihren Beziehungen zu Ungarn bieten hervorragende Beispiele von der bedeutenden Rolle, welche die Personalunion im modernen Staatenbildungsprozesse gespielt hat. Andere Unionen hingegen, die solchen Vereinigungen widerstrebten, haben einem von beiden Gliedern, manchmal auch beiden zum Nachteil gereicht - es braucht in dieser Hinsicht nur auf die hannoversche Politik der englischen George hingewiesen zu werden. Daher begegnen Personalunionen heute lebhaftem Misstrauen, welches namentlich darin zum Ausdruck kommt, dass eine große Anzahl, vornehmlich deutscher Verfassungsurkunden, die Bildung von Personalunionen zu erschweren oder gänzlich zu verhindern suchen 1). Für die Zukunft zwar lassen die Schwierigkeiten, die sich jetzt und später einer rein dynastischen Politik entgegenstellen, die Gefahren der Personalunion immer mehr herabsinken, doch können sie immerhin noch für einen kleinen Staat im Verhältnis zu einem großen bestehen. Bedenklich wäre es aber auch für das Deutsche Reich, wenn ein Bundesfürst zugleich Herrscher eines größeren auswärtigen Staates wäre. Einzelne Verfassungen haben dagegen Vorsorge getroffen, de lege ferenda wäre die Bestimmung der Frankfurter Reichsverfassung zu empfehlen, derzufolge kein Staatsoberhaupt eines nichtdeutschen Landes zugleich zur Regierung eines deutschen Landes gelangen soll, noch ein in Deutschland regierender Fürst, ohne seine deutsche Regierung abzutreten, eine fremde Krone annehmen darf?).

Politisch bedeutsam ist es auch, das zwischen persönlich unierten Staaten der Krieg ausgeschlossen ist, da es unsinnig wäre, wenn ein Monarch gegen sich selbst, wenn auch in anderer Eigenschaft, zu Felde zöge. Selbst wenn der Monarch in dem einen, einem Staatenbunde angehörenden Staate durch Bundesrecht verpflichtet wäre, an einem Kriege gegen den anderen teilzunehmen, würde er es dennoch unterlassen. In solchem Fall würde er entweder den im Bunde begriffenen Staat preisgeben

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Bayern, Verf. Tit. II, § 6; Baden, Hausgesetz vom 4. Oktober 1817, § 3, Nr. 4; Oldenburg, Verf. § 15; Koburg-Gotha, Verf. §§ 9, 19. Zustimmung der Kammern erfordern Preußen, Verf., Art. 55; Sachsen, Verf. § 5; von außerdeutschen Staaten Belgien, Art. 62; Dänemark, Art. 4; Rumänien, Art. 91. Ganz ausgeschlossen ist sie in Griechenland, Art. 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) § 4.

oder dieser gegen den Willen seines Herrschers durch die Bundesgewalt gezwungen werden, an dem Kriege teilzunehmen<sup>1</sup>). Im Bundesstaate, wo die Gliedstaaten kein Recht selbständiger Kriegsführung haben, kann auch ein solcher Konflikt nicht eintreten. Die Frage nach der Möglichkeit des Krieges zwischen persönlich unierten Staaten berührt deutlich einen jener Punkte, wo juristischer Konstruktion durch den Hinblick auf das politisch Mögliche Halt zu gebieten ist.

Wohl aber ist zwischen persönlich unierten Staaten völkerrechtlicher Zwang nichtkriegerischer Art (Retorsion, selbst Repressalien) möglich, wie denn auch eine zwangsweise Unterwerfung des einen Staates unter den anderen völkerrechtlich nicht ausgeschlossen ist.

Einer vorübergehenden Lösung der Union kommt es gleich, wenn in den unierten Staaten an Stelle des verhinderten Monarchen verschiedene Regenten herrschen, wie es kurz vor dem Tode des Königs-Großherzogs Wilhelms III. in den Niederlanden und in Luxemburg der Fall war, oder wenn der Monarch nach der Verfassung des einen Staates als volljährig bereits regiert, in dem anderen aber noch thronunmundig ist und daher durch eine Regentschaft repräsentiert wird. Denn das Wesentliche und politisch Bedeutsame der Personalunion, die ja juristisch nur eine Scheinverbindung ist, liegt eben ausschließlich in der Gemeinsamkeit des physischen Substrates des Herrscherwillens, das hinwegfällt, wenn verschiedene Repräsentanten des einen Individuums als Bildner des höchsten Willens der einzelnen Staaten fungieren.

Die Realunion ist ein auf Vereinbarung<sup>2</sup>) beruhender Bund zweier oder mehrerer Staaten, kraft dessen die physische Person des Fürsten gemeinsam ist, der weiterhin in jedem der unierten Staaten eine von der anderen rechtlich ganz unabhängige

<sup>1)</sup> Brie, in Grünhuts Zeitschrift, XI, S. 105, konstruiert einen solchen außerhalb des Bereichs politischer Möglichkeit liegenden Fall. Ebenso v. Holtzendorff im Handbuch des Völkerrechts, II, S. 126, N. 5, der noch eine andere Möglichkeit anführt, wenn nämlich in dem einen Staate eine Regentschaft besteht, die dem Monarchen den Krieg erklärt, S. 125. Mit mir übereinstimmend Ullmann, a. a. O. S. 44.

<sup>2)</sup> Vereinbarung in dem Sinne, wie ich sie, System, Kap. XII, nachgewiesen habe, als Hervorbringung einer einheitlichen Willenserklärung durch inhaltlich übereinstimmende Willensakte einer Mehrheit.

Organstellung besitzt. Die Realunion ist eine organisierte Verbindung, indem mindestens der gemeinsame Monarch, der stets im Rechtssinne eine Mehrheit von Herrschern darstellt, in seiner Person die Organisation der Verbindung darstellt. Dazu können oder müssen andere vereinbarungsgemäß gemeinsame Angelegenheiten kommen. Vereinbarung ist der einzige Rechtsgrund der mit unseren modernen staats- und völkerrechtlichen Begriffen zu beurteilenden Realunionen. Unrichtig ist die Theorie, welche die Realunion auf Verfassungsgesetz eines oder beider Staaten basieren wollte, sie geradezu als verfassungsmäßige Vereinigung mehrerer Staaten unter demselben Oberhaupt definierte 1). Sie kann in die Gesetze aufgenommen werden, ähnlich wie jeder Staatenvertrag durch Publikation von Staatswegen nach innen den Charakter eines Gesetzes erhält. Brie hat noch andere Entstehungsgründe der Realunion als Vereinbarung nachzuweisen gesucht, ohne geschichtliche Beispiele für sie anführen zu können<sup>2</sup>). Solche Fälle liegen aber auch gänzlich außerhalb des Bereiches der politischen Möglichkeit und müssten überdies, wofern nur die also unierten Staaten gegeneinander selbständig sein sollen, entweder als Personalunionen oder wiederum als auf Vereinbarung der betreffenden Staaten ruhend betrachtet werden. v. Juraschek will den Begriff der Realunion erweitern auf die Gemeinsamkeit anderer Staatselemente als der Herrscherpersönlichkeit, was aber nichts als ein Gebilde der Wirklichkeit abgewendeter scholastischer Konstruktion ist<sup>8</sup>). Zukunftsstaatsrecht sollte nur da getrieben werden, wo irgendeine Aussicht auf Verwirklichung der a priori gefundenen Formen vorhanden ist. Die Realunion aber ist von so eigenartigen, sich selten wiederholenden geschichtlichen Bedingungen abhängig, dass sie selbst in der Vergangenheit selten zu finden, in der neuesten Zeit nur durch wenige Repräsentanten nunmehr, seit der Lösung der Union Norwegen-Schweden, nur in einem einzigen Falle vertreten ist und in der Zukunft, wenigstens unter Staaten europäischer Gesittung, sich kaum von neuem verwirklichen dürfte.

<sup>1)</sup> Begründet von H. A. Zachariae, darüber vgl. Lehre von den Staatenverbindungen, S. 197 ff.

<sup>2)</sup> Brie in Grünhuts Zeitschrift, XI, S. 137. Vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 294 (308), N. 1.

<sup>3)</sup> Vgl. Staatenverbindungen, S. 205 ff. Die v. Jurascheksche Lehre ist ohne Einflus auf die Literatur geblieben.

Die Mitglieder einer Realunion sind im Rechtssinne voneinander völlig unabhängig, ihre Souveränetät wird durch die
Vereinbarung zwischen ihnen nicht berührt. Es wird kein über den
Bundesgliedern stehender Oberstaat geschaffen, dessen souveränem
Willen die vereinigten Staaten untertan wären. Die Realunion
ist daher eine völkerrechtliche Verbindung, die wie jede dauernde
Staatenverbindung staatsrechtliche Wirkungen äußert, deren
Stärke sich nach dem Umfange des Bundesverhältnisses richtet.
Näher betrachtet ist sie ein Spezialfall des Staatenbundes, denn
die Aufrechterhaltung der Gemeinsamkeit der Monarchenpersönlichkeit ist eine gemeinsame Verpflichtung der unierten Staaten,
daher sie ein dauerndes Defensivbündnis in sich schließt. Deshalb treten auch realunierte Staaten nach außen hin als Gesamtmacht auf, wenigstens soweit Krieg und Frieden in Frage kommen.

Der primär völkerrechtliche Charakter der Realunion bei aller ihrer möglichen Einwirkung auf staatsrechtliche Institutionen der verbündeten Staaten äußert sich vornehmlich darin, dass sie kein Gemeinwesen über den verbündeten Staaten schafft, diese somit keineswegs einer gemeinsamen Bundesgewalt untergeordnet werden. Es gibt daher in der Realunion selbst bei weitgehender Gemeinsamkeit keine Unionsgesetze als solche, sondern nur auf Vereinbarung beruhende Gesetze der Bundesglieder, keine in sich einheitliche, sondern nur eine gemeinsame Verwaltung, die Finanzwirtschaft ist Sozietäts-, nicht Korporationswirtschaft, die Kosten der Union werden durch Matrikularbeiträge der Glieder gedeckt. Es gibt ferner keine einheitliche Staatsangehörigkeit und kein einheitliches Gebiet. Nur nach außen treten in politischen Machtfragen die realunierten Staaten als Einheit auf, weil im völkerrechtlichen Verkehr dauernde Gemeinsamkeit mehrerer Staaten und innere Einheit eines und desselben Staates, soweit die Gemeinsamkeit reicht, dieselbe Wirkung hervorrufen. Daher erscheinen die Angehörigen realunierter Staaten nach außen als Bundesangehörige, ihr Gebiet als Bundesgebiet, was in praktischer völkerrechtlicher Wirkung die Realunion dem Einheitsstaate annähert.

Realunionen sind erst der neueren Zeit bekannt. Sie setzen eine entwickelte monarchische Staatsordnung voraus, die dem Altertum fehlte, solange eine Mehrheit von Staaten der alten Welt nebeneinander bestand, sowie auch ausgeprägte staatliche Einheit, die auf dem Kontinente erst mit dem Siege der Monarchie über

die Stände eintritt. Ihrer politischen Seite nach sind sie Resultate misslungener Bestrebungen, einen Einheitsstaat zu gründen, Kompromisse, die meist nur da geschlossen werden, wo nationale Unterschiede die Herstellung eines einheitlichen Staatswesens aus mehreren verhindert haben. Nicht zu verwechseln mit den echten Realunionen sind jene Fälle, in denen mehrere Staaten sich zum Einheitsstaate zusammenschließen unter Beibehaltung gesonderter Institutionen kraft einer gemeinsamen Verfassung. Großbritannien auf der Unionsakte von 1707, die scheinbar ein Vertrag zwischen England und Schottland, in Wahrheit aber ein englisches Gesetz ist. Großbritannien ist daher rechtlich trotzdem nichts als ein erweitertes England, da irgendein der Änderung durch Parlamentsakte entzogenes Recht Schottlands, dem auch keine selbständigen Organisationsbefugnisse zustehen, nicht vorhanden und die Unionsakte sich rechtlich in nichts von anderen 'legislatorischen Willensäusserungen des englischen Staates untervormals nicht seltene Zusammenfassung scheidet. Auch die mehrerer bisher getrennter Territorien oder Staaten durch einen gemeinsamen absoluten oder nahezu absoluten Herrscher zu einer Einheit unter fortdauernder Auerkennung einer besonderen Organisation der ehemals getrennten Teile gehört nicht hierher. Solange nämlich die Vorstellung vom Monarchen als Eigentümer des Staates herrscht, kann der Gedanke, dass der Monarch allein nicht befugt sein könne, die Selbständigkeit des Staates aufzuheben, nicht durchgreifen. Daher führte die Personalunion häufig, ohne dass sich der Moment des Untergangs hätte genau feststellen lassen, direkt zum Einheitsstaate. Die Realunion setzt vielmehr zweierlei voraus: eine entwickelte Monarchie und eine starke ständische oder konstitutionelle Beschränkung in mindestens einem der unierten Staaten. Darum ist sie eine der neueren Zeit angehörige Bildung. Auf die Verhältnisse mittelalterlicher Territorien kann sie bei dem Unterschiede der Landeshoheit von einer Staatsgewalt, der bis zum westfälischen Frieden währt, nicht angewendet werden.

Das erste Beispiel einer echten Realunion ist die zwischen den habsburgischen Ländern und speziell die zwischen Ungarn und den übrigen Ländern durch die pragmatische Sanktion begründete, die nach wechselvollen Schicksalen heute in Form der Verbindung der Länder der ungarischen Krone mit den österreichischen Königreichen und Ländern zur österreichisch-

ungarischen Monarchie existiert<sup>1</sup>). In unserem Jahrhundert ist sodann die zwischen Norwegen und Schweden durch die Konvention von Moss (1814) und die Reichsakte von 1815 begründete Realunion nachgefolgt<sup>2</sup>). Beide Formen lehren gegeneinander ge-

<sup>1)</sup> Vgl. darüber und über abweichende Ansichten die Lehre von den Staatenverbindungen, S. 227 ff., ferner Ulbrich, Das österreichische Staatsrecht im HB. des öff. Rechts, 3. Aufl. 1904, S. 47 ff.; Seidler, Jur. Kriterium, S. 90 ff.; Hauke, Grundriss des Verfassungsrechts (im Grundr. d. öst. R., III1), S. 141 ff. Die Anerkennung des selbständigen ungarischen Staates von Seiten Österreichs im Jahre 1867 und die daran geknüpfte Auseinandersetzung zwischen beiden Staaten hat gegenüber der herrschenden Lehre auch Theorien Raum gegeben, die auf dem Boden bestimmter politischer Anschauungen erwachsen sind. So wirkt in Österreich der alte zentralistische Gedanke in der Lehre von einem trotz der inneren Teilung des Reiches fortlebenden Gesamtstaate nach, während in Ungarn sogar die Möglichkeit radikalerer Trennung Anhänger hat, indem die Souveränetät des ungarischen Staates von extremer Seite selbst nach der Richtung hin behauptet wird, das ihm die unbeschränkte Rechtsmacht auch über die Normen des ungarischen Ausgleichsgesetzes (Gesetz-Art. XII von 1867) zusteht. In objektiver und ungezwungener Weise vermag aber nur die hier vertretene Lehre die wichtigsten rechtlichen Erscheinungen in dem politischen Leben Österreich-Ungarns zu erklären, während alle anderen Theorien zu unlösbaren Widersprüchen führen und sich der politischen Wirklichkeit greifbar entgegensetzen. Jede Annahme bundesstaatlicher Elemente oder gar eines entwickelten Bundesstaates in Österreich-Ungarn scheitert ein- für allemal daran, dass jeder noch so rudimentäre Bundesstaat irgendwie in der Lage sein muss, seine Glieder zu beherrschen. Ein Staat aber, der seine finanziellen und militärischen Kräfte ganz von seinen Gliedstaaten erhält, der diesen gegenüber nicht mit der geringsten rechtlichen Macht ausgestattet ist, um seine Ansprüche an sie durchzusetzen, der keine wie immer geartete Instanz besitzt, um Konflikte in seinem Innern durch Rechtspruch zu entscheiden, dessen Dasein von einem seiner Glieder ausdrücklich geleugnet wird, ein solcher Staat kann sein Dasein nur im luftigen Reiche juristischer Dialektik führen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Auch bei dieser Union suchten bis zu ihrem Ende politische Wünsche die Tatsachen umzudeuten. So erklärt vom schwedischen Standpunkt Reuterskiöld im Archiv f. öff. Recht, XIV, S. 378, Schweden-Norwegen für einen Staatenstaat oder zusammengesetzten Staat. Die Union war aber (S. 380) staatsrechtlich nicht organisiert, sondern nur im Könige sozusagen personifiziert, m. a. W., sie war kein Staat und damit auch kein Staatenstaat. Andere schwedische Schriftsteller gingen noch weiter und bestritten den staatlichen Charakter Norwegens, weil es de iure von Dänemark an Schweden abgetreten und niemals völkerrechtlich anerkannt worden sei. Sie übersahen, dass

halten die mannigfaltige positive Ausgestaltung, deren die Realunion fähig ist, indem Schweden-Norwegen nur der König für
alle Zeiten, Österreich-Ungarn hingegen die habsburgische
Dynastie, solange thronfolgefähige Nachkommen Leopolds I. vorhanden sind, und außerdem ein umfangreiches und bedeutungsvolles Gebiet staatlicher Tätigkeit (Verwaltung der auswärtigen
Angelegenheiten, des gemeinsamen Kriegs- und Finanzwesens) gemeinsam sind. Daß die sonst noch von vielen der Realunion
eingeordneten Bildungen Polen-Rußland, Finnland-Rußland,
Kroatien-Ungarn und Sachsen-Coburg und Gotha keine Staatenverbindungen sind, habe ich an anderer Stelle nachgewiesen 1).

Für die Realunion gilt selbstverständlich die Unmöglichkeit des Krieges zwischen den also unierten Staaten, aber auch zwischen ihnen ist völkerrechtlicher Zwang anderer Art nicht ausgeschlossen, wie denn auch im Fall des Interessenkonflikts das Völkerrecht kein Schutzmittel gegen völlige Unterwerfung des einen Staats unter den anderen gewährt, was namentlich in dem Verhältnis der Union eines schwachen Staates mit einem starken von Bedeutung ist<sup>2</sup>).

Eine neue Begründung solcher Unionen ist aber für die Zukunft sehr unwahrscheinlich. Die Schwierigkeiten, national geschiedene Staaten in irgendeiner Form dauernd zu vereinigen.

die Existenz eines Staates ein Faktum ist, das durch juristische Deduktion nicht aus der Welt geschafft werden kann. Wie wertlos derartige Spekulationen sind, haben die neuesten Ereignisse gezeigt. Der angebliche schwedisch-norwegische Staat ist durch den Bruch der Union von seiten Norwegens über Nacht verschwunden, ohne dass er die geringsten Spuren hinterlassen hätte.

<sup>1)</sup> Staatenverbindungen, S. 70 ff.; Staatsfragmente, S. 34 ff.

<sup>2)</sup> Wie erwähnt, meinen die Verteidiger des Staatscharakters von Finnland (und Kroatien) dadurch diese Länder vor Eingriffen des mit ihnen verbundenen großen Staatswesens sichergestellt zu haben. Allein selbst die Unmöglichkeit des Krieges würde kleinere unierte Staaten noch schlechter stellen als die nichtunierten, weil völkerrechtliche Mediation und Schiedsspruch schon deshalb bei ihnen ausgeschlossen sind, weil sie völkerrechtlich gar nicht anerkannt sind, und überdies die Bestimmungen der Haager Akte sich nur auf den Krieg beziehen. Hingegen gewährt eine staatsrechtliche Einordnung solcher Länder in einen Gesamtstaat die Möglichkeit rechtlichen Beweises, dass es unzulässig ist, die ihnen gewährte Verfassung anders als in der gesetzlichen Form zu ändern. Aus demselben Grunde haben auch die Staaten eines Bundesstaates gegen ein mächtiges Bundesglied rechtlich eine ganz andere Stellung als die Mitglieder eines Staatenbundes.

die bundesfeindlichen Tendenzen, welche kraft der Souveränetät der verbundeten Staaten der Existenz eines jeden Staatenbundes entgegenwirken, stehen gedeihlicher Entwicklung der Realunionen hindernd im Wege, wie die Geschichte des gegenseitigen Verhältnisses der in Realunion begriffenen Staaten der neuesten Zeit deutlich beweist. Während im Bundesstaate eine der Zentralgewalt feindliche Partei auf die Dauer nicht geduldet werden kann, gehört das Bestehen unionsfeindlicher Parteien mit zum Inventar der heutigen Realunionen. Überdies besteht ein verhängnisvoller organisatorischer Mangel der neueren Realunionen in dem Fehlen eines Schiedsgerichtes, das die kollidierenden Ansprüche der Gliedstaaten ausgleicht oder über sie entscheidet, so das Resultat derartiger Streitigkeiten ganz von den realen Machtfaktoren abhängt und daher rechtlich nicht bestimmbar ist. Das Ende der schwedisch-norwegischen Union ist stir alle Zukunst eine eindringliche politische Warnung vor der Neubildung einer derartigen Staatenverbindung.

Was speziell die deutschen Staaten anbelangt, so ist für sie der Eintritt in eine Realunion für die Zukunft ausgeschlossen. Sinnlos ware eine Realunion zweier Gliedstaaten eines Bundesstaates, weil jedes vernünftige Motiv hierzu mangelte. Zwei deutsche Gliedstaaten können in Personalunion gelangen, sie können sich zu einem Einheitsstaate mit verfassungsmäßigen Sonderinstitutionen der Glieder vereinigen, aber eine Realunion, die beide Staaten in dieser ihrer Qualität bestehen lässt, hätte keinen Zweck, da eine gemeinsame Verteidigung nach außen nicht Sache deutscher Gliedstaaten ist. Die Realunion eines deutschen Gliedstaates mit einem auswärtigen wäre, rein politisch betrachtet, noch viel bedenklicher als die ohnehin von manchen deutschen Verfassungen untersagte Personalunion. Sie ist aber rechtlich ausgeschlossen. Realunion hat weitgehende Gemeinsamkeit der auswärtigen Angelegenheiten und die Verpflichtung der unierten Staaten zu gemeinsamer Verteidigung zur Folge, ist demnach auf dem Boden der geltenden Reichsverfassung nicht zulässig 1).

<sup>1)</sup> Übereinstimmend G. Meyer, Staatsrecht, S. 600, N. 33, der meine Ausführungen, Staatenverbindungen, S. 292, als auch gegen die Möglichkeit einer Personalunion gerichtet auffast, während ich dort nur von dem Eintritt eines Gliedstaates in einen Staatenbund oder eine Realunion spreche.

Nicht unter den Begriff der Personal- oder Realunion fallen gewisse Schwebezustände bei Übergang eines Staates oder Staatsteiles in einen anderen Staat oder die der Bildung eines neuen Staatswesens aus mehreren bisher getrennten unmittelbar vorangehende Vereinigung unter derselben Herrscherpersönlichkeit. So wäre es unzulässig, die Abtretung der Lombardei (1859) und Venetiens (1866) an Napoleon III., die nur kurze Übergänge zu ihrer Einverleibung in Italien waren, als Begründungen von Personalunionen zwischen Frankreich und diesen Gebieten zu be-Ebenso ist die Anwendung der Kategorie der Realunion auf die Moldau und Walachei (1861-66) ausgeschlossen, da diese Vereinigung beider Fürsteutümer unter demselben Staatshaupt nichts als der erste Versuch der Gründung des einheitlichen Rumäniens war. Nicht minder wäre es verfehlt, Schleswig und Holstein-Lauenburg nach ihrer Abtretung von seiten Dänemarks an Österreich und Preußen (1864-66) als mit diesen beiden Mächten in Personal- oder Realunion stehende Herzogtumer aufzufassen. Auch der Verzicht Österreichs auf Lauenburg in der Gasteiner Konvention hat dieses Herzogtum bis zu seiner Vereinigung mit Preußen (1865-76) in keine Realunion mit dem preussischen Staate gebracht, vielmehr auch nur einen Schwebezustand geschaffen. In all diesen Fällen fehlt es nämlich an jedem Motiv für eine dauernde Verbindung mit getrennter staatlicher Existenz der verbundenen Teile. Im Wesen der Realunion aber liegt es, dass sie auf unabsehbar lange Zeit, also mindestens auf die Dauer einer Dynastie abgeschlossen werde. Gleich dem Staatenbunde ist sie für die Dauer berechnet; es verdunkelt ihr Wesen, wenn man mit ihr Analogien besitzende transitorische Zustände unter ihren Begriff einzwängen will.

Die Realunion wird geendigt entweder durch Verwandlung in einen Einheitsstaat oder Lösung des Bundes dadurch, dass verschiedene Monarchen in den einzelnen der unierten Staaten zur Krone gelangen, sei es auf verfassungsmäsigem Wege, sei es durch einen Gewaltakt (Eroberung, Entthronung). Eine vorübergehende Lösung der Union durch Verschiedenheit der Regentschaftsgesetze, wie sie bei der Personalunion möglich, ist bei der Realunion ausgeschlossen, da nicht nur die Bestimmungen über Thronfolge, sondern auch über Vertretung des verhinderten Monarchen in allen unierten Staaten identisch sein müssen.

4. Der Staatenbund 1). Der Staatenbund ist die dauernde, auf Vereinbarung beruhende Verbindung unabhängiger Staaten zum Zweck des Schutzes des Bundesgebietes nach außen und innerer Friedensbewahrung zwischen den verbündeten Staaten, wozu auch die Verfolgung anderer Zwecke verabredet werden kann. Diese Verbindung bedarf einer dauernden Organisation zur Realisierung der Bundeszwecke. Durch die Merkmale der Dauer, der Allseitigkeit des nicht bloß auf bestimmte casus foederis beschränkten Verteidigungsbundes, sowie durch die ständigen Organe hebt sich der Staatenbund über jede Form der Defensivallianz hinaus.

Der Staatenbund mindert rechtlich die Souveränetät der ver- A were bündeten Staaten nicht, vielmehr verpflichten sich diese wechselseitig, zum Zwecke der Erhaltung ihrer Souveränetät gewisse Funktionen, entweder nur gemeinsam oder doch unter bestimmten. Umständen gemeinsam auszuüben. Die liegen aber dem Zwecke der Verbindung entsprechend in erster Linie auf dem Gebiete der völkerrechtlichen Beziehungen zu anderen Staaten. same Austibung des Rechtes über Krieg und Frieden, des Vertrags- und Gesandtschaftsrechtes innerhalb der bundesmässigen Grenzen sind dem Wesen des Staatenbundes angemessen. jeder Verein hat der Staatenbund eine Vereinsgewalt. Vereinsgewalt aber, die die Verwaltung der Bundesangelegenheiten zu versehen hat, ist keine Staatsgewalt. Sie hat kein Imperium über die Staaten des Bundes, da ihr keine staatsrechtlichen Mittel zu Gebote stehen, um ihren Willen durchzusetzen. kann sie dem widerstrebenden Bundesgliede gegenüber nur völkerrechtlichen Zwang anwenden, der da, wo keine grundvertragsmässige Festsetzung getroffen ist, einfach den Charakter des Krieges, andernfalls den der Bundesexekution annimmt, die ebenfalls mit internationalen Zwangsmassregeln, z. B. gemeinsamer be-

<sup>1)</sup> Die Literatur über Staatenbund und Bundesstaat ist fast unübersehbar. Eine umfassende Bibliographie bei A. Bushnell Hart, Introduction to the study of federal Government, Boston 1891, p. 178 bis 192, die aber auch nicht vollständig ist, ferner bei Le Fur, p. X bis XVII. Für die wissenschaftliche Erfassung der beiden Verbindungsformen nimmt heute die deutsche Wissenschaft zweifellos die führende Stelle ein. Die neuere deutsche Literatur nebst wichtigeren Werken der ausländischen bei Laband, I, S. 51, Note, und G. Meyer, S. 39, Note 1.

waffneter Intervention mehrerer Mächte, um die Einhaltung völkerrechtlicher Verpflichtungen von seiten eines Dritten zu erzwingen, auf gleicher Linie steht.

Die gegenteilige Ansicht, welche dem Bunde korporativen Charakter und daher der Bundesgewalt Herrschaftsrechte über die ihm eingegliederten Staaten zuschreibt<sup>1</sup>), führt mit zwingender Notwendigkeit zur Einordnung des Staatenbundes unter die Kategorie des Staates, und damit wird jedes durchgreifende Merkmal zwischen ihm und dem Bundesstaate verwischt<sup>2</sup>).

Die fortwährend wiederkehrende Behauptung von der Herrschaft der Bundesgewalt im Staatenbunde wird durch eine nicht zu bezweifelnde Erscheinung im Leben der Staatenbünde hervorgerufen. Staatenbünde scheinen sowohl nach außen als auch ihren Gliedern gegenüber als Einheiten zu handeln, deren Wille von dem ihrer Glieder scharf zu trennen ist. Demgegenüber muß aber daran festgehalten werden, daß die Zahl der Staatenbünde viel zu gering und die völkerrechtliche Ordnung viel zu wenig konsistent ist, um in ihr das Dasein völkerrechtlicher Körperschaften, die über ihren Gliedstaaten mit Einheitswillen ausgerüstet dastehen, nachzuweisen. Im Staate hat sich ja eine Fülle gesellschaftlicher und körperschaftlicher Bildungen entwickelt.

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich G. Meyer, Staatsrecht, S. 40 ff.; Brie, Theorie der Staatenverbindungen, S. 84 ff.; Haenel, Staatsr., I, S. 118; Le Fur, S. 511 ff.; v. Stengel in Schmollers Jahrbuch, 1898, S. 795 ff., 1132 ff. Rehm, Staatslehre, S. 86 ff., will zwei Arten von Staatenbünden, gesellschaftliche und korporative, unterscheiden.

<sup>2)</sup> Dieser unausweichlichen Konsequenz könnte nur die Theorie G. Meyers entgehen gemäss dessen Lehre, die das politische Gemeinwesen für den weiteren, den Staat für den engeren Begriff hält. Dass der Staatenbund Staat sei, behauptet von seinem Standpunkt aus ganz folgerichtig v. Stengel, S. 1136. Wenn Rehm, Staatsl., S. 88, N. 1, darauf erwidert, dass zum Staatsbegriff unmittelbare Herrschaft über Individuen gehört, Fdie beim Staatenbunde fehle, so begibt er sich der Möglichkeit, einem Oberstaat mit Vasallenstaaten, wie dem türkischen Reich oder einem typisch ausgebildeten Lehnsstaat mit staatlicher Gestaltung seiner Territorien, in welchem dem Oberherrn direkte Herrschaft nur über die Vasallen zusteht, den Staatscharakter zuzuerkennen. Nun fallen nach ihm solche Verhältnisse aber (S. 104) unter den Begriff des Staates. Diesen Widerspruch vermag er nicht zu lösen. Als Staat fassen ohne Umschweife den Staatenbund auf Kloeppel, Dreissig Jahre deutscher Kämpfe, S. 26 ff., und Affolter, Hirths Annalen, S. 829. Gegen beide vgl. die treffenden Bemerkungen von Anschütz zu G. Meyer, Staatsr., S. 41, N. 2 und 4.

Es ware aber methodologisch unrichtig, aus dem Dasein dieser innerstaatlichen Bildungen ohne weiteres auf die Existenz von überstaatlichen Bildungen derselben Art zu schließen. Es ist nichts anderes als echtes Naturrecht, von der Positivität des Völkerrechts vollkommen absehend, völkerrechtliche Verhältnisse ohne weiteres einem auf dem Boden eines innerstaatlichen Rechtssystems erwachsenen Begriff einzuordnen und neben die allgemein anerkannte völkerrechtliche Persönlichkeit des Staates auch die der Staatenkorporation zu stellen 1). Da zudem stete Gemeinsamkeit und innere Einheit einer Vielheit von Staaten dieselben politischen Wirkungen hervorruft, so genügt jene auf Vereinbarung beruhende Gemeinsamkeit vollkommen, um die körperschaftsähnlichen Erscheinungen im Leben der Bünde zu erklären. Will man aber eine Analogie aus der innerstaatlichen Rechtsordnung herbeiziehen, so bietet die einzige angemessene das Gesamthandverhältnis dar. Der Staatenbund kann daher mit der Reserve, der alle Analogien unterliegen, als völkerrechtliche Gemeinschaft zur gesamten Hand bezeichnet werden 2).

Die Vereinsgewalt des Bundes wird nur über die Mitglieder, d. h. die Staaten geübt. Daher wendet sie sich nur an die obersten Staatsorgane; eine Gewalt über die einzelnen Staatsangehörigen ist dem Bunde nicht gegeben. Daher gibt es im Staatenbunde keine Bundesangehörigkeit des einzelnen. Deshalb ist auch im Staatenbunde niemals eine sicher wirkende Garantie dafür gegeben, dass die Bundesbeschlüsse von allen Gliedern durchgeführt werden. Die Bundesexekution ist, wie jedes völkerrechtliche Zwangsmittel, stets von den gegenseitigen Machtverhältnissen der Bundesglieder abhängig. So war im Deutschen Bunde den großen Staaten gegenüber die Bundesexekution ein leeres Wort und die Durchführung der Bundesbeschlüsse in ihnen tatsächlich nur von ihrem guten Willen abhängig. Da die Gliedstaaten souverän sind, so streitet ferner die Vermutung stets für die Freiheit der Gliedstaaten und gegen die Zuständigkeit der Bundesgewalt. Jede Erweiterung der Bundeskompetenz kann nur durch einhellige Vereinbarung der Mitglieder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. auch Lehre von den Staatenverbindungen, S. 177 ff., wo ich allerdings bezüglich der Persönlichkeitsnatur des Staates einen von meinem jetzigen abweichenden Standpunkt einnahm.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. die Darstellung der Gemeinschaften zur gesamten Hand bei Gierke, Deutsches Privatrecht, I, S. 682 ff.

erfolgen, während innerhalb der bestehenden Zuständigkeit Mehrheitsbeschlüsse zulässig sind, die aber keineswegs als Beweis für eine Oberhoheit der Bundesgewalt über die Staaten verwendet werden können. Denn Zulässigkeit von Mehrheitsbeschlüssen ist für sich allein keineswegs imstande, irgendeinem Verbaude körperschaftlichen Charakter zu verleihen. Mehrheitsbeschlüsse können sowohl von Körperschaften als von einfachen Gesellschaften mit bindender Kraft für die Mitglieder gefast werden.

Staatenbünde können gemeinsame Verwaltungsinstitutionen, gemeinsame Behörden besitzen, es können parlamentarische Delegationen der Gliedstaaten an ihren Beschlüssen teilnehmen, wie es in dem österreichischen Reformprojekt für den Deutschen Bund 1863 vorgeschlagen war. All das stört den Typus des Staatenbundes nicht, sofern nur die Bundesbeschlüsse zu ihrer Durchführung stets eines Willensaktes der Gliedstaaten bedürfen. Das Heer der Staatenbünde bestand bisher immer aus Kontingenten der Einzelstaaten, ihre Einnahmen aus Beiträgen der Mitglieder, aber selbst gemeinsames Heer und gemeinsame Einnahmen könnten in ihm vorkommen. Solange das Prinzip der Souveränetät der Gliedstaaten rechtlich anerkannt ist, bleibt eine derartige Verbindung, wie immer sie gestaltet sein mag, ein Staatenbund.

Alle der neueren Zeit angehörenden Staatenbünde haben den erörterten Typus aufgewiesen. Nur sie aber können zur Gewinnung eines Typus verwendet werden, der als völkerrechtliche Staatenverbindung eine ausgebildete völkerrechtliche Ordnung voraussetzt. Antike und mittelalterliche Städtebünde heranzuziehen ist bei der völligen Verschiedenheit sowohl der internationalen Verhältnisse als der staatlichen Stellung der verbündeten Gemeinwesen im Vergleich mit den Staaten der neueren Zeit mißlich. Weder der achäische Bund noch die Hansa können zum Verständnis der modernen Staatenbünde förderlich verwendet werden.

Die Wissenschaft ist auch tatsächlich trotz aller Beachtung früherer Bildungen bei der Feststellung des Typus des Staatenbundes stets nur von der Untersuchung der neueren Bünde ausgegangen. Der Bund der Vereinigten Niederlande, die Vereinigten Staaten von Amerika von 1776—1787, die schweizerische Eidgenossenschaft 1815—1848, der Rheinbund und der Deutsche Bund sind die vornehmsten historischen Erscheinungen, aus welchen der Begriff des Staatenbundes abstrahiert worden ist.

Ganz abweichend von diesem Typus war aber der Bund der zum Ausscheiden aus der amerikanischen Union entschlossenen Rebellenstaaten (1861)¹). Diese wollten nach der Anleitung Calhouns<sup>2</sup>) ein "Federal Government" gründen, das staatenbündischen Charakter tragen sollte. Die konföderierten Staaten von Amerika, wie sie sich nannten, sollten eine selbständige Regierung haben, die gleich derjenigen der Vereinigten Staaten direkte Gewalt über das Volk haben sollte. Selbst Verfassungsänderungen sollten durch einfache Majorität in beiden Häusern des Kongresses und Zweidrittelmajorität der Staatenlegislaturen - also unter geringeren Erschwerungen, als sie die Unionsverfassung vorschreibt - Rechtskraft gewinnen können. Aber die Verfassung war ausdrücklich als ein Vertrag zwischen den Staaten bezeichnet, die fortdauernde Souveränetät der vereinbarenden Staaten in der Verfassung ausdrücklich anerkannt und damit die ganze theoretische Grundlage, auf welcher der neue Bund aufgebaut werden sollte. Deren praktisch wichtigste Konsequenzen waren das Recht der Nullifikation bundesrechtswidriger Gesetze, durch die in der Minorität verbliebenen Einzelstaaten und das Recht der Sezession der Minoritäten im Falle eines tiefgreifenden, auf andere Art nicht lösbaren Konfliktes. Dadurch jedoch wäre auch dieser Bund, wenn er sich hätte behaupten können, schließlich fortdauernd auf den guten Willen seiner Glieder gestellt gewesen. Die Bundesgewalt wäre trotz ihrer Ähnlichkeit mit einer Staatsgewalt dennoch nur eine Vereinsgewalt gewesen, der das wesentliche Merkmal der Staatsgewalt, die Fähigkeit unbedingter, von dem Willen der Untergebenen unabhängiger Herrschaft gemangelt hätte. Die Vermutung hätte stets für die Zuständigkeit der Glieder gegen die des Bundes gesprochen, und eine Erweiterung der Bundeskompetenz wäre kraft des Rechtes der Nullifikation und Sezession schließlich doch von dem einhelligen Willen der Gliedstaaten abhängig gewesen. lehrt dieser Versuch, einen neuen Typus des Staatenbundes zu

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Staatenverbindungen, S. 187 ff. Eine eingehende Darstellung der Lehre von der Sezession und Nullifikation und der auf sie sich gründenden geschichtlichen Vorgänge bis zur Wiederherstellung der normalen Zustände nach Beendigung des Sezessionskrieges bei Foster, I, p. 111—268.

<sup>2)</sup> A discourse on the Constitution and Government of the United States. Works of Calhoun, I, 1863, p. 109-406.

schaffen, welch weitgehender Abweichungen von dem herkömmlichen Typus diese Verbindungsform fähig ist.

VDaher kann man als notwendig feststehendes Merkmal des Staatenbundes nur die Souveränetät der Bundesglieder bezeichnen. Sie allein ist das unterscheidende Merkmal des Staatenbundes von der neueren staatsrechtlichen Form der Staatenverbindungen, dem Bundesstaate:

Mit diesem Resultate stimmt auch nach anderer Richtung hin die juristische Erkenntnis überein. Jede auf einer völkerrechtlichen Vereinbarung ruhende Staatenverbindung ist in ihrem Bestande abhängig davon, dass sie nicht mit den höchsten Sonderinteressen der Glieder kollidiere. 'Niemals ist der Staat irgendeines Vertrages, sondern stets der Vertrag des Staates wegen das Die Pflicht der Vertragstreue hat an der Existenz des also gebundenen Staates seine Grenzen; die der Gesetzeserftillung hingegen kann bis zur Aufopferung des Verbandes gehen. auch die politische Wirklichkeit entsprochen, die den für ewig erklärten Deutschen Bund zerriss, als seine Fortexistenz mit den höchsten Interessen seines mächtigsten Gliedes in Kampf geriet. Der Austritt aus einem Staatenbund ist Vertragsbruch, nicht Auflehnung gegen eine Herrschaft. Mangel an Vertragstreue kann unter Umständen rechtlich gerechtfertigt werden, Empörung gegen eine verfassungsmälsig bestehende Gewalt niemals. "Das ultra posse nemo obligatur kann durch keine Vertragsklausel außer Kraft gesetzt werden; und ebensowenig lässt sich durch einen Vertrag das Mass von Ernst und Kraftaufwand sicherstellen, mit dem die Erftillung geleistet werden wird, sobald das eigene Interesse des Erfüllenden dem unterschriebenen Texte und seiner früheren Auslegung nicht mehr zur Seite steht."1) Zudem ist selbst rechtlich die Auflösung eines jeden Staatenbundes möglich durch einhelligen Beschluss seiner Gliedstaaten. Eine staatsrechtliche Verbindung hingegen kann niemals durch den Willen ihrer Glieder von Rechtswegen gelöst werden. Der politische Selbstmord ist keine juristische Kategorie!

Vom politischen Standpunkte aus könnte gegen die hier entwickelte juristische Auffassung eingewendet werden, dass die Souveränetät der Gliedstaaten eines Staatenbundes nur bei großen Staaten überhaupt einen Sinn habe, die kleineren Staaten

<sup>1)</sup> Bismarck, Gedanken und Erinnerungen, II, S. 249 f.

hingegen eine derartige faktische Unterordnung unter die Bundesgewalt zeigen, das praktisch von deren Souveränetät nicht mehr die Rede sein könne. Diese Ansicht kann aber vom Rechte nicht angenommen werden, weil kleine Staaten, auch wenn sie ausserhalb eines Bundesverhältnisses stehen, stets durch Rücksichtsnahme auf die größeren, namentlich benachbarten Staaten in ihrer Bewegungsfreiheit gehemmt sind. Deshalb wird man aber auch einem kleinen Staate nicht den Rechtscharakter eines souveränen absprechen dürfen, wie ja auch soziale Unterschiede der Individuen und die durch sie hervorgerufenen sozialen Abhängigkeitsverhältnisse keine Unterschiede in der Rechtsstellung der Persönlichkeiten zu begründen imstande sind.

Vermöge dieser Souveränetät seiner Glieder ist aber der Staatenbund eine höchst unbefriedigende Form dauernder Organisation von Staaten, die durch bleibende gemeinsame Interessen auf eine stete Verbindung angewiesen sind. Vornehmlich nationale Gemeinschaft, sodann geschichtliche Zusammengehörigkeit anderer Art, wie die der Unabhängigkeit vorausgegangene gemeinsame Unterordnung unter dieselbe Herrschaft, sind die Motive zur Bildung von Staatenbünden gewesen. Keiner von ihnen hat sich aber bei längerer Dauer bewährt und zu erhalten vermocht, wenigstens seit Ausbildung der modernen Staatensysteme, innerhalb deren erst, im Gegensatz zu den unklaren mittelalterlichen Verhältnissen, der Staatenbund als ausgeprägte Verbindungsform entstehen konnte. Entweder ist der Einheitsstaat - in den Niederlanden - oder der Bundesstaat an ihre Stelle getreten. Die Versuche, welche im 19. Jahrhundert in Zentralamerika mit der Schaffung von Staatenbünden gemacht werden, haben zu keinem bleibenden Resultate geführt. Sie sind entweder auseinandergefallen oder nicht zustandegekommen. Auch sie bestätigen den Satz, dass sich ein Staatenbund auf die Dauer nicht zu erhalten imstande ist. Er zählt daher bereits heute zu den ausgestorbenen Arten der Staatenverbindungen. Hat doch unseren Erörterungen zufolge selbst die beständigere Form der Realunion, die wir als Spezialfall des Staatenbundes kennen gelernt haben, keine Aussicht, künftig in neuen Exemplaren dargestellt zu werden:

5. Der Bundesstaat. Der Bundesstaat ist ein aus einer Mehrheit von Staaten gebildeter souveräner Staat, dessen Staatsgewalt aus seinen zu staatlicher Einheit verbundenen Gliedstaaten

hervorgeht<sup>1</sup>). Er ist eine staatsrechtliche Staatenverbindung, die eine Herrschaft über die verbundenen Staaten aufrichtet, deren Teilnehmer jedoch stets die Staaten selbst sind, so dass sie zugleich in ihrer Gesamtheit herrschen oder doch mitherrschen, als einzelne hingegen auf bestimmten Gebieten untertan sind.

Die Möglichkeit des Bundesstaates hängt innig mit der Lehre zusammen, die Souveränetät für kein wesentliches Merkmal des Staates erklärt und demnach souveräne und nichtsouveräne Staaten unterscheidet<sup>2</sup>). Andernfalls ist das, was man Bundesstaat nennt, entweder ein Staatenbund oder ein Einheitsstaat. Die erstere Lehre ist angeregt durch die Theorie Calhouns von der Natur der amerikanischen Union, vertreten von Seydel, namentlich im Hinblick auf das Deutsche Reich<sup>3</sup>), die zweite in verschiedenen Nuancen von all denen, die entweder nur dem Gesamtstaate im Bundesstaat Souveränetät und damit ausschließlich Staatscharakter zuerkennen<sup>4</sup>), oder die eine souveräne Gewalt

<sup>1)</sup> Laband, I, S. 56, bezeichnet als Bundesstaat den Staat, in welchem die Staatsgewalt der Gesamtheit der Mitgliedsstaaten zusteht. Dann aber wären die Vereinigten Staaten von Amerika kein Bundesstaat, weil das einheitliche Volk als den Staaten gleichartiges Organ der Bundesstaatsgewalt erscheint. Allerdings schränkt Laband seinen Satz selbst ein, indem er weiter nur von Beteiligung der Staaten an der Herstellung des Gesamtwillens spricht. Dieser vorsichtigeren Formulierung hat sich Rehm, Staatslehre, S. 86, angeschlossen, indem er den Gliedstaaten blofs einen Anteil an der Bundesstaatsgewalt zuspricht.

<sup>2)</sup> Die Scheidung von souveränen und nichtsouveränen Staaten ist für die Lehre von den modernen Bundesverhältnissen zuerst von G. Meyer, Staatsrechtliche Erörterungen über die deutsche Reichsverfassung, 1872, S. 2 ff., vorgenommen worden. Sie kann heute als die für die Erklärung des Bundesstaates verbreitetste Theorie bezeichnet werden.

<sup>3)</sup> Vgl. namentlich: Der Bundesstaatsbegriff (1872), Staatsrechtliche und politische Abh., S. 1—85, und Kommentar zur deutschen Reichsverfassung, S. 1 ff.; Seydels Theorie hat unter den namhaften Publizisten keine Anhänger gefunden. Die neueste eingehende Kritik seiner Lehre bei Rehm, Staatslehre, S. 127 ff. Doch hat kürzlich O. Mayer, Republikanischer und monarchischer Bundesstaat, Archiv f. öff. R., XVIII (1903), S. 337, für das Deutsche Reich eine der Seydelschen Lehre ähnliche Theorie zu begründen versucht, widerlegt aber keinen der Einwände, die gegen Seydels Lehre vom Reiche erhoben worden sind.

<sup>4)</sup> So in verschiedenen Wendungen Zorn, I, S. 71 ff.; Borel, Étude sur la souveraineté et l'état fédératif, 1886, p. 167 ff.; Le Fur,

an zwei verschiedene Träger — Bundes- und Gliedstaat — verteilt denken, so dass sie beiden gemeinsam zusteht 1).

V Die Gliedstaaten des Bundesstaates sind nichtsouverän; den höchsten Organen ihrer Staatsgewalt und damit ihnen selbst ist jedoch als Ersatz der Souveränetät ein mehr oder minder groß bemessener Anteil an der Ausübung der Staatsgewalt des Gesamtstaates verfassungsmässig eingeräumt. Die Ordnung des Bundesstaates ruht auf einer Verfassung, die sein eigenes Gesetz ist und stets nur durch Gesetz des Bundesstaates, niemals durch den. wenn auch einmütigen Willen der Gliedstaaten, der sich in anderen als verfassungsmässigen Formen äußert, rechtlich abgeändert werden kann. Soweit die Herrschaft des Bundesstaates reicht, verlieren die Gliedstaaten ihren staatlichen Charakter. Sie werden in diesem Bereiche entweder ganz außer Tätigkeit gesetzt, indem die eigene Verwaltung des Bundesstaates an die Stelle der ihrigen tritt, oder sie erhalten den Charakter von Selbstverwaltungskörpern nach Art der Kommunalverbände, insoweit sie nach den Gesetzen und unter Aufsicht des Bundesstaates durch ihre Organe Verwaltung üben 2).

Im Bundesstaate ist eine Vielheit von Staaten zur Einheit verbunden, d. h. es sind, soweit die Zuständigkeit der Bundesstaatsgewalt reicht, alle trennenden Unterschiede unter den Gliedstaaten verschwunden. Daher sind in ihm Gebiet und Volk der Gliedstaaten zu einer Einheit zusammengefaßt, das Land der Gliedstaaten ist sein Gebiet, das Volk der Gliedstaaten sein einheitliches Volk. Aus diesen zur Einheit zusammengefaßten Staaten geht aber auch die Staatsgewalt des Bundesstaates hervor, sei es, daß die Regierungen der Gliedstaaten in ihrer Einheit die höchste Gewalt des Bundesstaates bilden, sei es, daß besondere Organe der Bundestaatsgewalt aus dem einheitlichen Bundesvolke verfassungsmäßig bestellt werden, wie die Präsidenten der Föderativ-

p. 686 ff.; Combothecra, p. 139; Willoughby und Burgess, vgl. oben S. 472, N.

<sup>1)</sup> Namentlich Haenel, Studien, I, S. 63 ff., und Staatsrecht, I, S. 200 ff., 793 ff.; Gierke, in Schmollers Jahrbuch, 1883, S. 1157 ff.; Bornhak, Allg. Staatslehre, S. 246; O. Mayer, II, S. 462 ff. Vgl. dazu die treffenden Kritiken von Laband, I, S. 76 ff., und Rehm, Staatslehre, S. 120 ff., die mit Recht konstatieren, dass auch diese Lehre, zu Ende gedacht, auf die Gleichstellung von Bundes- und Einheitsstaat hinauslaufe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. Laband, I, S. 96 ff.

republiken. Auch im zweiten Falle aber sind den Staaten Rechte der Teilnahme an der Ausübung der Bundesstaatsgewalt eingeräumt, so dass die Gliedstaaten überall Organe der Bundesgewalt sind, was für sie in der Regel eine Steigerung ihres politischen Einflusses und ihrer ganzen Machtstellung bedeutet. Alle republikanischen Bundesstaaten lassen eine der beiden Kammern als Staatenhaus fungieren, in dem die Gleichheit der Staaten durch die jedem Staate gewährte gleiche Anzahl von Vertretern zum Ausdruck kommt. Diesem Staatenhause - dem Senate — kommen in den amerikanischen Bundestaaten überdies die Funktionen eines den Präsidenten nach verschiedenen Richtungen hin beschränkenden Staatsrates zu. In den meisten Bundesstaaten ist ferner den Staaten eine entscheidende Stimme bei Verfassungsänderungen eingeräumt<sup>1</sup>). Anderer Art sind ferner Bestimmungen, durch welche außerdem auf die Staaten in der Organisation der Bundesgewalt Rücksicht genommen wird, wie z. B. in der Abgrenzung der niemals das Gebiet mehrerer Staaten umfassenden Wahlkreise im Deutschen Reiche und der Schweiz, die Verteilung der Schweizer Bundesräte auf verschiedene Kantone, ferner das den Staaten der nordamerikanischen Union eingeräumte Recht, durch ihre Wahlgesetze zugleich die Bedingungen für das Wahlrecht zum Repräsentantenhaus und für die Präsidentschaft festzusetzen.

In der Zusammenfassung der Organe der Staaten zu einem kollegialisch organisierten Organ des Bundesstaates prägt sich namentlich dessen föderalistischer Charakter aus, während die übrigen Organe ein durchaus unitarisches Gepräge tragen<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> In den Vereinigten Staaten haben zwei Drittel der Staatenlegislaturen das Recht der Initiative bei Verfassungsänderungen und
drei Viertel das der Ratifikation der beschlossenen Äuderungen. In
der Schweiz (Bundesverf., Art. 93) hat jeder Kanton die Initiative für
alle Arten von Gesetzen, und die Majorität der Kantone entscheidet
mit der Mehrheit der Schweizerbürger über die Revision. Die einschlägigen Verhältnisse der anderen amerikanischen Bundesstaaten
(Mexiko, Venezuela, Argentinien, Brasilien) bei Le Fur, p. 219 ff. Ob
diese Staaten alle tatsächlich unter den Begriff-des Bundesstaates fallen,
kann an dieser Stelle nicht erörtert werden.

<sup>2)</sup> Dabei ist aber zu bemerken, dass der Gegensatz von föderalistisch und unitarisch ein politischer ist. Juristisch sind alle Organe des Bundesstaates, auch die Staatenkollegien oder deren repräsentierendes Organ in sich einheitlich, gleich den parlamentarischen Kollegien der Einzelstaaten.

Soweit die bundesgewaltfreie Sphäre der Gliedstaaten reicht, aber auch nur so weit, ist ihr Charakter als Staaten gewahrt, wenn auch der Sprachgebrauch diese juristisch allein zutreffende Unterscheidung nicht mitmacht und die Glieder eines Bundesstaates in allen ihren Beziehungen als Staaten bezeichnet. Die verschiedenen Qualitäten der Bundesglieder müssen aber scharf voneinander geschieden werden, um die rechtliche Natur des Bundesstaates Die richtige Erkenntnis des Wesens zutreffend zu erfassen. der Bundesglieder wehrt nämlich der Auffassung des Bundesstaates als einer Staatenkorporation 1). Dieser Begriff ist ein in sich widerspruchsvoller und daher nicht realisierbar. Die Staatenkörperschaft soll über ihre Mitglieder herrschen. Soweit aber ein Verband von einem anderen beherrscht wird, ist seine Qualität als Staat ausgeschlossen. Herrschen ist die dem Staat notwendige Tätigkeit; ein Verband ist daher Staat nur insoweit, als er herrschen kann; der Gliedstaat hat daher auch nur, insofern er der Bundesstaatsgewalt nicht unterworfen ist, Staatscharakter, verliert ihn aber, wie von allen Seiten, die den Bundesstaatsbegriff anerkennen, zugegeben wird, soweit er der Bundesstaatsgewalt unterworfen ist.

Soweit die Herrschaft des Bundesstaates reicht, ist der Gliedstaat nur insofern vorhanden, als er Ansprüche auf Leistungen des Bundesstaates und auf Teilnahme an dessen Herrschaft hat. An der Herrschaft selbst aber nimmt er wie jedes Staatsglied nicht als einzelner, sondern als Organ des Gesamtstaates teil. Die Glieder des Bundesstaates sind als solche, soweit sie an der Herrschaft des Bundes teilnehmen, nicht Staaten, sondern Organe des Bundesstaates und, soweit sie unterworfen sind und überhaupt noch einen selbständigen Willen äußern können, nichtstaatliche Verbände, und nur die physische Identität dieses Verbandes mit dem Gliedstaate führt zu der ungenauen Vorstellung, dass der Gliedstaat als solcher dem Bundesstaate unterworfen sei. hat der Gliedstaat nur nach zwei Richtungen hin staatlichen Charakter: als Gemeinwesen, das von der Bundesstaatsgewalt frei ist und als Träger von öffentlich-rechtlichen Ansprüchen an den Bundesstaat gemäs dessen Verfassung.

Der Bundesstaat ist daher so wenig eine Staatenkörperschaft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Für das Deutsche Reich Laband, I, S. 91 ff. Vgl. dagegen auch Jellinek, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 281 ff.

Jellinek, Das Recht des modernen Staates. I. 2. Aufl.

als der Einheitsstaat als ein aus sämtlichen Kommunen des Staates bestehender Verband aufgefalst werden darf. Er gleicht vielmehr, soweit seine Sphäre reicht, vollkommen dem Einheitsstaate. Er herrscht, wie dieser, direkt über sein Gebiet und sein Volk, ohne dass diese Herrschaft irgendwie durch Gliedstaaten in ihrer staatlichen Eigenschaft vermittelt wäre. Vom Einheitsstaate unterscheidet er sich dadurch, dass die in ihm zu völliger staatlicher Einheit zusammengefassten Glieder in den der Buudeskompetenz nicht unterliegenden Angelegenheiten und vor allem in ihrer Organisation ihren staatlichen Charakter bewahrt haben, ferner dadurch, dass die obersten Organe dieser Staaten (Monarchen, Senate der freien Städte, Volk oder Legislaturen in den Republiken) entweder selbst Organe der höchsten Bundesgewalt sind oder diese erzeugen. Diese Verbindung von Organträgerschaft des Glied- mit der des Bundesstaates ist ein eigentümliches, sonst nirgends anzutreffendes Verhältnis, indem sonst die Organe eines Staates in dieser Eigenschaft nur ihm, nicht aber auch einem anderen Staate angehören können. Da aber ein selbständiges Recht eines Staatsorgans, das nicht Recht seines Staates ware, nicht vorhanden ist, so erhebt die Stellung der Gliedstaatsorgane im Bundesstaate die Gliedstaaten selbst zu Organträgern des Bundes 1).

Durch diese beiden Merkmale unterscheidet sich der Bundesstaat von der anderen Form staatsrechtlicher Staatenverbindung, dem Staatenstaate. Hier bilden die unterworfenen Staaten keine innere Einheit mit dem Oberstaate, daher ihre Elemente nur indirekt von dem Oberstaate beherrscht werden, dessen unmittelbare Herrschaftsobjekte nur die Regierungen der Unterstaaten sind, wie anderseits auch jede Verbindung von Unter- und Oberstaatsorganisation gänzlich mangelt.

Der Bundesstaat ruht auf verfassungsmäßiger, nicht vertragsmäßiger Ordnung. Wenn er an Stelle von bisher staatsrechtlich unverbundenen Staaten tritt, so gehen seiner Gründung Verträge voran, die sich auf seine Verfassung beziehen. Anders, wenn ein Einheitsstaat oder ein unterworfenes Land sich in Bundesstaaten verwandeln, wie es mit den Vereinigten Staaten von Venezuela, Mexiko, Argentinien, Brasilien der Fall war, wo die Einzelstaaten erst auf Grund bundesverfassungsmäßiger Zulassung

<sup>1)</sup> Vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 287 (300) ff.

sich organisieren konnten. An den letzteren Gebilden scheitert jeder Versuch, sie im staatenbündischen Sinne zu interpretieren, schon an dem Widerspruche, in dem jede solche Auslegung mit der geschichtlichen Entwicklung solcher Staaten stünde.

Gehen der Gründung eines Bundesstaates Verträge unter den künftigen Bundesgliedern voran, so können diese niemals den Rechtsgrund des Bundesstaates bilden. Denn welche Rechtsordnung knüpft an Vereinbarung unter Staaten die Wirkung der Staatsgründung? Die eigene Rechtsordnung des zu gründenden Staates sicherlich nicht, ebensowenig aber die der gründenden Staaten. Bayern z. B. konnte doch nicht nach bayerischem Recht das Deutsche Reich gründen. Dass aber das Völkerrecht aus Verträgen Staaten entstehen läst, ist eine petitio principii oder vielmehr die Behauptung eines naturrechtlichen Satzes als eines dem positiven Völkerrechte angehörenden 1).

Die Gründung des Bundesstaates ist vielmehr eine nationale Tat<sup>2</sup>), die wie der Akt der Staatengründung überhaupt nicht

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 265 f. Der hervorragendste Vertreter der Vertragstheorie für die Entstehung des Norddeutschen Bundes ist G. Meyer, Staatsr., S. 175 ff., daselbst S. 181 die Anhänger seiner Lehre. In der neueren Literatur wird seit Kuntze, Der Gesamtakt, Festgabe der Leipziger Juristenfakultät für Otto Müller, 1892, S. 80 ff., von manchen die Gründung des Bundesstaates auf einen Gesamtakt der gründenden Staaten zurückgeführt, so Fleiner, Die Gründung des Schweizerischen Bundesstaates im Jahre 1848, 1898, S. 36 ff.; Triepel, Völkerrecht und Landesrecht, S. 68 f. Ähnlich Robinson in der Zeitschr. f. d. ges. Staatsw., LIII, 1897, S. 615 f. Diese Lehre übersicht ganz wie die anderen juristischen Konstruktionen der Entstehung des Bundesstaates, dass auch der Bundesstaat, wie jeder andere Staat, zunächst ein soziales, vorjuristisches Dasein hat, an das die Rechtsordnung erst anknüpfen, das sie aber nicht schaffen kann. Kuntze, S. 82, meint selbst, wie ein Staat sich aus freiem Entschlusse unter die Oberhoheit eines anderen Staates begeben oder gar in ihm aufgehen kann, so kann er auch mit anderen Staaten ein neues Staatswesen errichten. Dabei verkennt Kuntze völlig den tiefen Unterschied, der beide Teile voneinander trennt. Gerade die Neuschöpfung eines staatlichen Gemeinwesens kann durch den ersten Fall, wo ein Staat in eine schon bestehende Staatsordnung tritt, sicherlich nicht erläutert werden.

<sup>2)</sup> Dieser Satz ist von manchen missverstanden worden. So von Zorn, der, Hirths Annalen, 1884, S. 477, meint, das ich damit das Volkselement in Gegensatz zum dynastischen stellen wollte. Vielmehr habe ich selbstverständlich die Nation im Kultursinne als die Gesamtheit aller Elemente des staatsgründenden Volkes im Auge. Wilhelm I.

juristisch konstruiert werden kann 1). Diese nationale Tat wird von den Staaten in ihrer Eigenschaft als historisch-sozialer Mächte mit vollzogen. Die der Gründung des Bundesstaates vorangehenden Vereinbarungen der Staaten aber haben juristische Bedeutung, da sie die Bedingungen festsetzen, unter denen die künftigen Gliedstaaten in den zu bildenden Bundesstaat einzutreten sich gegenseitig verpflichten. Der Eintritt selbst, wird durch Unterwerfung unter den Bundesstaat vollzogen, durch welchen zugleich die vorbereitenden Vereinbarungen ihre Erfüllung finden. Deshalb sind die Vereinbarungen über die Gründung des Bundesstaates von der höchsten praktischen Bedeutung. Sie bezeugen, dass die Gliedstaaten gewillt sind, die Gründung des Bundesstaates zu fördern, ferner, dass die Gründungsvorgänge dem inneren

und Bismarck gehören doch wahrlich zur deutschen Nation. Aber auch wenn Laband, I, S. 91, N. 1, mir entgegenhält, dass das deutsche Volk zwar keine Schöpfung der Einzelstaatswillen sei, wohl aber die staatliche Einheit des deutschen Volkes, so steht und fällt dieser Satz mit der Annahme, dass der Gründungsvorgang des Norddeutschen Bundes rechtlich zu erfassen sei. Lehnt man letztere Lehre ab, so ergibt sich mit Notwendigkeit der von Laband bekämpfte Satz, der nichts als die Folgerung aus einer festen Grundanschauung ist.

<sup>1)</sup> Vgl. die näheren Ausführungen Lehre von den Staatenverbindungen, S. 256 ff. Übereinstimmend Zorn, I, S. 30; Liebe, Zeitschrift f. d. ges. Staatswissenschaft, 1882, S. 634 ff.; O. Mejer, S. 301: Borel, p. 71, 130; R. Hudson, The North German Confederation in der Political Science Quarterly, VI, 3, New York 1892, p. 433 f.; Bornhak, Staatslehre, S. 245. Auch Laband (vgl. Staatsrecht des Deutschen Reiches, in Marquardsens Handbuch, 1. Aufl. 1883, S. 11) hat sich früher ganz auf diesen Standpunkt gestellt, sich nunmehr aber I, S. 31 f. nicht mehr in voller Klarheit über die Frage geäußert, ob die Gründung des Norddeutschen Bundes Rechtsakt war oder nicht. Die Berufung auf Kuntze scheint dafür zu sprechen, dass Laband jetzt die Gesamtaktstheorie angenommen habe. Ganz eigentümlich ist die Stellung, die Haenel zu dem Probleme der Entstehung des Bundesstaates einnimmt. Er polemisiert, Staatsr., I, S. 35 ff., eingehend gegen die Lehre, dass der Bundesstaat nicht juristisch aus einem Vertrage abgeleitet werden könne, und lässt S. 31 den Bund als Tatbestand seine Verwirklichung dadurch finden, dass diejenigen, welche hierzu nach der vereinbarten Verfassung berufen waren, sich zu Organen des Bundes aufwarfen. Das ist aber doch nichts anderes als die Behauptung, dass die Entstehung des Bundes ein faktischer Vorgang war, um so mehr, als nach Haenel auch die Verfassung nur durch den Willen der tatsächlichen Organe Rechtskraft gewinnen konnte, wie S. 32 ausgeführt wird.

Recht der Gliedstaaten nicht widersprechen. Damit erkennen die Staaten den Gründungsvorgang des Bundesstaates und den Bundesstaat selbst an. Das hat aber zur Folge, dass niemand vorhanden ist, dem ein Recht zustände, dem neuen Staatswesen die Anerkennung zu weigern. VEs ist völkerrechtlicher Grundsatz, dass, wenn die durch eine staatliche Neubildung in ihren Rechten berührten Staaten den neuen Staat anerkennen, dritte Mächte zu dessen Anerkennung verpflichtet sind. Als die Schweiz daran ging, sich 1848 in einen Bundesstaat zu verwandeln, da erklärten mehrere Mächte<sup>1</sup>), dass sie eine veränderte Bundesakte nur dann anerkennen würden, wenn sie die Zustimmung sämtlicher Kantone erhielte. Als sodann die Verfassung ins Leben trat, nachdem sie erst von 15<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Kantonen angenommen war und die dissidierenden 61/2 Kantone trotz der Ablehnung der Verfassung sich dem Bunde tatsächlich fügten 2), wurde der Bundesrat der Eidgenossenschaft und damit das neue Staatswesen selbst ohne weiteres von allen Mächten anerkannt. Nicht minder wurde aber der ohne Verletzung der Rechte seiner Glieder zustande gekommene Norddeutsche Bund sofort anerkannt, nachdem Österreich im Prager Frieden die Auflösung des Deutschen Bundes gebilligt hatte. Ebenso musste das Deutsche Reich sofort von allen Mächten anerkannt werden, was stillschweigend durch den diplomatischen Verkehr geschah.

Der Vorgang der Gründung des Bundesstaates selbst kann jedoch durch Vereinbarungen der Einzelstaaten über eine zu schaffende Verfassung, Beschließung der Verfassung von seiten eines verfassungsgebenden Parlamentes und der Regierungen, Genehmigung der also festgestellten Verfassungen durch die Kammern der Einzelstaaten und Verkündigung der Verfassung durch die Einzelregierungen als Landesgesetze nicht erklärt werden. Es ist und bleibt zwischen all diesen Vorgängen und der Entstehung des Bundesstaates selbst eine juristische Lücke, eine Kluft vorhanden, die durch keinerlei Deduktionen ausgefüllt werden kann. Juristisch ist vielmehr jede Ableitung des Gründungsaktes eines Bundesstaates aus einem Rechtsvorgange entweder unfruchtbare Scholastik, oder sie führt, konsequent zu Ende gedacht, zur Verneinung des

<sup>1)</sup> Österreich, Preußen und Frankreich mit Note vom 18. Januar 1848.

<sup>2)</sup> Vgl. aus der neuesten Literatur Fleiner, a. a. O. S. 21 ff., 39 f.

Staatscharakters des Bundes. Denn jede wie immer geartete Zurückführung des neugebildeten Verbandes auf den Willen der Konstituenten macht ihn dauernd zu ihrem Geschöpf, da die höhere Rechtsordnung über den Staaten fehlt, die das Gebilde jenes Vertrages, jener Vereinbarung, jenes Gesamtaktes, oder wie man sonst den Gründungsakt nennen mag, von ihrer Grundlage loszulösen imstande wäre 1). So wäre denn auch nicht ab-

<sup>1)</sup> Das übersieht G. Meyer, S. 179, in seiner Polemik gegen mich. Wohl erkenne ich die Möglichkeit an, dass Staaten durch Vereinbarung objektives Recht schaffen können. Doch ist und bleibt dieses Recht Völkerrecht. Wann aber ist der völkerrechtliche Satz aufgestellt worden, dass Bundesstaaten durch Vertrag entstehen können? Er ist weder vereinbart, noch beruht er auf dem Gewohnheitsrecht. Daher gehört er nicht dem ius gentium, sondern dem ius naturae an v. Stengel, a. a. O. S. 1125 ff., richtet seine übrigens ganz unselbständige Polemik gegen meine Ansicht an die Adresse von Borel, der sich doch ausdrücklich, a. a. O. S. 72, auf mich beruft. Die Lehre von der vertragsmässigen Entstehung des Norddeutschen Bundes trägt in neuer Wendung vor Ed. Loening, Grundzüge der Verfassung des Deutschen Reiches, 1001, S. 21. Die Staaten hätten nämlich sich verpflichtet, die Gewalt, der sie sich zu unterwerfen hatten, selbst zu organisieren. Dabei wird aber die Grundfrage, wie und nach welchem Rechte Staaten eine von ihnen verschiedene Gewalt schaffen können. nicht gelöst. Ferner schwebt diese Gewalt, der sich die Staaten unterworfen haben sollen, zunächst in der Luft. Denn Staatsgewalt wurde 1 all sie erst durch die Unterwerfung, vorher war sie als Organisation eines noch nicht vorhandenen Staates ein rechtliches Nichts, dem sich daher auch kein Staat rechtlich unterwerfen konnte. Anschütz, Enzyklopädie, S. 506, gründet klarer als Loening den Bundesstaat auf völkerrechtliche Vereinbarung, die eine fürderhin ausschließlich auf ihrem eigenen Willen ruhende staatliche Einheit ins Leben ruft, beweist aber das Dasein des entsprechenden Völkerrechtssatzes mit den von ihm behaupteten Rechtswirkungen keineswegs, sondern setzt diese unauffindbare Rechtsnorm als gegeben voraus. Die jungste Behauptung von Anschütz zu G. Meyer, S. 180, hingegen, dass Staaten gewohnheitsrechtlich andere schaffen können (was bisher noch von niemand behauptet wurde), beruht auf einer Verwechslung von historischem Faktum und Recht. Mit der Verweisung aufs Gewohnheitsrecht in solchen Fragen muss man überhaupt sehr vorsichtig sein. Nichts leichter als ein "Gewohnheitsrecht" auf Revolution aus der neuesten Geschichte der romanischen Völker zu deduzieren, auch für jeden internationalen Rechtsbruch lassen sich Präzedenzfälle in genügender Zahl anführen, um ihn "gewohnheitsrechtlich" zu legalisieren. Und warum sollte der gewohnheitsrechtlich begründete Bundesstaat nicht durch seine Glieder wiederum gewohnheitsrechtlich aufgelöst

zusehen, warum der Bundesstaat nicht durch Lösung jener Vereinbarung oder durch einen neuen Gesamtakt wieder in seine Teile zerfallen könnte. Wie lässt sich der absolute Verzicht der Staaten auf das Recht, den Vertrag aufzuheben, den Gesamtakt zu widerrusen, rechtlich begründen? Wo ist die unbezweiselte völkerrechtliche Lehre — nur um eine solche kann es sich ja handeln —, die derartiges als absolut verboten hinstellen könnte? Warum soll nicht einmal das Reich aufgelöst werden, um ein neues mit einem anderen Reichstag an die Stelle zu setzen? Diese rechtlich nicht zu diskutierende Theorie ist ja auf Grund der Lehre von der vertragsmässigen Entstehung des Deutschen Reiches zu politischen Zwecken aufgestellt und erörtert worden 1). Das Reich ist uns ein Staat und der Austritt aus dem Reich, die Auflösung des Reichs uns rechtlich unmöglich, weil wir davon überzeugt sind, dass das Reich ein Staat ist. Diese auf eine geschichtliche Tatsache gegründete Überzeugung liegt allen juristischen Deduktionen von der Entstehung des Reichs zugrunde, die aber ihr nichts Neues hinzuzufügen vermögen. Wem das Reich aber kein Staat ist, der wird auch für diese Überzeugung seine Theorie finden, wie ja der Gegensatz der Grundanschauungen über die Natur des Reiches zeigt. Bei allen Staatsrechtslehrern, die das Reich juristisch konstruieren, war zuerst die politische Überzeugung von dessen Natur vorhanden, zu der hierauf die juristische Rechtfertigung gesucht wurde.

Die Glieder des Bundesstaates sind entweder bei seiner Gründung vorhanden oder treten später in ihn ein. Letzteren

werden können, wenn diese nur von der rechtlichen Notwendigkeit ihres Tuns überzeugt sind? Vor allen derartigen Konstruktionen bewahrt eben die Einsicht, dass das System des öffentlichen Rechtes kein geschlossenes ist und es auch nicht sein kann.

<sup>1)</sup> Vgl. die energische Ablehnung einer solchen Ansicht bei Zorn, Reich und Reichsverfassung, 1895, S. 3 ff. Sie ist neuestens von v. Jagemann, Die deutsche Reichsverfassung, 1904, S. 30 ff., zu einem bestimmten politischen Zweck (Möglichkeit einer Verfassungsänderung ohne den Reichstag) vertreten worden und hat allseitig die schärfste Zurückweisung erfahren. Immerhin zeigt sie, welch gefährliches Spiel mit der in sich widerspruchsvollen Lehre von der vertragsmäßigen Entstehung des Reiches getrieben werden kann. O. Mayer, der (Arch. f. öff. R., XVIII, S. 364) das Reich für einen Monarchenbund erklärt, findet (S. 370) die Garantie des Reiches in der Bundestreue der Fürsten: eine Gewähr schwächster Art, wie die Geschichte des Deutschen Bundes deutlich gelehrt hat!

Falles sind zwei Möglichkeiten zu unterscheiden. Entweder die neueintretenden Gliedstaaten stehen bisher außerhalb des Bundesstaates. Dann erfolgt der Eintritt auf Grund eines Unterwerfungsvertrages mit dem Bundesstaate; kann durch Vertrag auch kein neuer Staat entstehen, so hindert doch nichts, dass durch Vertrag ein Staat sich einem anderen, bereits bestehenden unterwirft. Die Staatsschöpfung ist nie, der Eintritt eines Staates in einen anderen stets rechtlich zu werten. Oder der Bundesstaat gibt die ihm zustehende Gewalt über ein ihm zugehöriges Territorium, soweit die Sphäre seiner Gliedstaatsgewalten reicht, auf und schafft damit die Bedingungen für eine selbständige staatliche Organisation dieses Gebietes, das bisher Provinz oder Land war. In diesem Falle braucht die Unterwerfung unter den Bundesstaat nicht erst begründet zu werden, da sie der Überrest der früher vorhanden gewesenen allgemeinen Subjektion ist. Auf diesem Wege kann sich auch ein Einheitsstaat in einen Bundesstaat verwandeln, wie in jüngster Zeit die Vereinigten Staaten von Brasilien gelehrt haben. Hier wurden bloss die Gliedstaaten geschaffen, während der Zentralstaat bereits bestand und durch die bundesmässige Organisation, die er erhielt, eine Verfassungsveränderung erfuhr. Für die Lehre von der Entstehung und rechtlichen Möglichkeit des Bundesstaates ist dieser Fall besonders interessant.

Die Stellung der Gliedstaaten im Bundesstaate ist eine grundsätzlich gleiche, daher Abweichungen von diesem Grundsatz besonderer verfassungsmäßiger Festsetzung bedürfen. Diese können aber die größten Verschiedenheiten herbeiführen. Es kann die Anteilnahme an der Bundesgewalt für die einzelnen Staaten abgestuft sein, indem Unterschiede in der Stimmberechtigung eingeführt werden, oder indem einem Staate eine hegemonische Stellung eingeräumt wird, wie das im Deutschen Reiche der Fall ist. Es kann aber auch die staatliche Sphäre einzelner Bundesstaaten von der Regel abweichend in größerer Ausdehnung anerkannt werden, wofür wieder das Deutsche Reich mit den Reservatrechten einiger Gliedstaaten das hervorragendste Beispiel bietet.

So sind denn die Gliedstaaten gleich den Individuen nach viererlei Beziehungen rechtlich zu betrachten<sup>1</sup>). In ihrer Unterwerfung

<sup>1)</sup> Vgl. System der subj. öff. Rechte, S. 281 (295) ff.

unter den Bundesstaat sind sie staatlichen Charakters bar. Sodann aber haben sie eine von der Herrschaft der Bundesgewalt freie Sphäre, in der sich ihre staatliche Natur offenbart. Sie haben Ansprüche auf Leistungen des Bundesstaates, die ihnen ebenfalls in ihrer staatlichen Eigenschaft zukommen. Endlich haben sie als Staaten Ansprüche auf Organstellung im Bundesstaate, während sie die auf Grund dieser Ansprüche ihnen zukommende Stellung nicht in ihrer Eigenschaft als Sonderstaaten, sondern als Organe der Bundesstaatsgewalt ausüben. So ist es ein Recht der amerikanischen Staaten, den Senat zu bestellen; der Senat selbst hingegen übt nicht Staaten-, sondern Unionsrechte aus.

Durch diese dauernden Beziehungen erhalten die Gliedstaaten selbst im Verhältnisse zum Bundesstaate verschiedene Qualitäten, sie befinden sich in steten rechtlich relevanten Zuständen. Auch darin unterscheiden sie sich vom souveränen Staat, dem nur der eine Zustand des Daseins als Staat zu eigen ist 1).

Der Bundesgewalt gebührt allemal Recht und Pflicht, den Bundesstaat nach außen zu vertreten, sowie das ausschließliche Recht über Krieg und Frieden. Ob und in welchem Umfange die Gliedstaaten noch völkerrechtliche Persönlichkeit behalten und daher mit auswärtigen Mächten oder untereinander und mit dem Bundesstaate selbst in völkerrechtlichen Formen verkehren können, hängt von den näheren Bestimmungen der Bundesverfassungen ab! Ferner hat der Bundesstaat sein eigenes Heer, unbeschadet etwaiger untergeordneter, den Gliedstaaten bezüglich des Heerwesens verbliebener Rechte. Er hat seine eigenen, vom Willen der Gliedstaaten unabhängigen Einnahmen, seine selbständige Finanzwirtschaft. Werden seine Einnahmen durch Beiträge der Gliedstaaten ergänzt, so widerspricht das zwar dem

¹) Die richtige Konzequenz der Vertragslehre, die aber auch für die Theorie vom Gesamtakt gilt, hat Seydel gezogen, wenn er das Reich für rechtlich auflösbar hält. Vgl. Kommentar zur Reichsverfassung, S. 33 f. Für eine solche Auflösung verlangt er jedoch Einstimmigkeit aller Bundesglieder und die Einhaltung derselben Formen, wie für die Verfassungsänderung und weist die Lehre von der Sezession einzelner Bundesglieder ab, was praktisch allerdings auf die Unlösbarkeit des Reiches hinausläuft. Der Lehre Calhouns von der Sezession aber steht die größere Folgerichtigkeit und die Übereinstimmung mit der Theorie des Völkerrechts zur Seite, dem "ewige" Staatenverträge fremd sind und das niemals einem Staate die Pflicht auferlegt, seine höchsten Interessen der Vertragstreue zu opfern.

Typus der bundesstaatlichen Finanzwirtschaft, unterscheidet sich aber trotz äußerer Ähnlichkeit von staatenbündischen Verhältnissen dadurch, dass diese Leistungen nicht auf Grund einer Vereinbarung, soudern einer Gehorsamspflicht werden. Der Bundesstaat hat endlich sein eigenes Behördensystem, das von denen der Gliedstaaten durchaus getrennt ist, mittelst dessen er die ihm zustehenden Herrschaftsrechte ausübt. Die Behörden der Gliedstaaten sind entweder gar nicht der Bundesgewalt untergeordnet, wie in den Vereinigten Staaten, oder sie sind, wie im Deutschen Reiche und der Schweiz, verpflichtet, im Auftrage des Bundesstaates an dessen Verwaltung teilzunehmen, wodurch sie den Charakter mittelbarer Bundesbehörden erlangen. Die Funktionen des Bundesstaates stehen ihm ferner entweder ausschließlich zu, oder sie werden von ihm und den Gliedstaaten geübt. Stets aber geht das Recht des Bundesstaates dem der Gliedstaaten vor, daher auch alle auf gesetzlicher Grundlage ruhenden Anordnungen des Bundesstaates allen Anordnungen der Gliedstaaten, eines der wichtigsten Merkmale, das den Bundesstaat vom Staatenbunde scheidet 1). Die ganze Rechtsordnung des Gliedstaates kann sich demnach nur innerhalb der vom Bundesstaate gesetzten Schranken bewegen.

Vermöge der zwiefachen im Bundesstaate herrschenden Staatsgewalt sind auch Gebiet und Volk zweifach qualifiziert, eine scheinbare Ausnahme von der Regel, dass diese beiden Elemente jeden Doppelcharakter ausschließen und keine Zweiung zulassen. Am Einheitsstaate gemessen scheint der Bundesstaat die Herrschaft mit seinen Gliedern zu teilen, und politische Betrachtung dieser Verhältnisse hat die Lehre von der geteilten Souveränetät im Bundesstaate geschaffen. Rechtlich ist aber im Bundesstaate eine einzige souveräne Staatsgewalt vorhanden, deren Funktionen durch die nichtsouveräne ergänzt werden. Die Gesamtheit der für eine bestimmte Epoche notwendigen staatlichen Funktionen wird daher von beiden Staatsgewalten in ihrem Zusammenwirken versorgt, und damit verschwindet das Abnorme, das in der

<sup>1)</sup> Ausdrücklich ausgesprochen ist dieser Satz in den Verfassungen: Deutsches Reich, Art. 2, Vereinigte Staaten, Art. VI, § 2, Schweiz, Art. 116 letzter Absatz. Ferner Argentinien, Art. 31, Mexiko, Art. 126, Venezuela, Art. 13—18. Vgl. Le Fur, p. 544, der ihn auch für die Bundesstaaten als selbstverständlich bezeichnet, die ihn nicht ausdrücklich anführen.

Zweiung der Eigenschaft von Gebiet und Volk im Bundesstaate zu liegen scheint.

Diese Zweiung der staatlichen Elemente kann für bestimmte Teile des Bundesstaates völliger Einheit weichen. Amerikanische Bundesgebiete und Territorien, das Reichsland Elsass-Lothringen sind nicht Staaten, sondern der Herrschaft des souveränen Bundesstaates unterworfene Landschaften, da das von den Einzelstaaten versehene Komplement der Bundesstaatsgewalt in diesen Gebieten von der Zentralgewalt selbst geübt wird. Sie stehen daher nicht etwa in einer Art staatsrechtlichen Kondominiums der Gesamtheit der Gliedstaaten, sondern werden von der einheitlichen Zentralgewalt beherrscht.

Da der Bundesstaat souverän ist, so gibt es für die Ausdehnung seiner Zuständigkeit gegenüber den Gliedstaaten keine Grenze: sie kann bis zur Vernichtung ihres staatlichen Charakters gehen und der Bundesstaat sich demgemäß in einen Einheitsstaat verwandeln<sup>1</sup>). Man muß hierbei nicht etwa an den politisch kaum möglichen Fall denken, daß die Gliedstaatsgewalten mit einem Schlage von der Zentralgewalt enteignet werden<sup>2</sup>). Wohl

<sup>1)</sup> Vgl. Jellinek, Lehre von den Staatenverbindungen, S. 304 f. Die Frage ist wissenschaftlich fast nur für das Deutsche Reich erörtert worden. Vgl. namentlich Haenel, Studien, I, S. 177, und Staatsr., I, S. 779, 793; Laband, I, S. 117. Untersagt ist die Aufhebung der Föderativrepublik in Brasilien, Verf. Art. 90, § 4; dazu Le Fur, p. 710, N. 2. In Amerika gibt es heute bereits Schriftsteller, die den staatlichen Charakter der Gliedstaaten der Union bezweifeln, vgl. oben S. 472, N. 1.

<sup>2)</sup> Gegen jenen unpraktischen Fall sind die Ausführungen mancher Schriftsteller gerichtet, welche die rechtliche Unzulässigkeit der Verwandlung des Bundes in einen Einheitsstaat dartun wollen. So wollen M. Huber, Die Entwicklungsstufen des Staatsbegriffes, Sep.-Abdr. aus der Zeitschrift für schweiz. Recht, 1903, S. 16 f., und Seidler. Jur. Kriterium, S. 81, aus dem Rechtsbewusstsein heraus die rechtliche Unaufhebbarkeit des Bundesstaates beweisen. Wie aber, wenn sich die psychische Grundlage eines solchen Staates ändert? Müste ein zum Einheitsstaate neigendes Volk für alle Zeiten rechtlich die föderalistische Gestaltung seiner staatlichen Verhältnisse weiter dauern lassen? Man kann doch die Geschichte nicht durch eine Art von bundesstaatlichem Legitimismus meistern wollen. Auch Zorn, Staatsr., I, S. 136 f., der die Existenz der Einzelstaaten als tatsächliche Grundlage des Reiches für unantastbar erklärt und Rehm, der (Staatslehre, S. 179) aus dem "Bundes"charakter des Reiches die Notwendigkeit der Zustimmung der Bundesregierungen zu dessen Wandel in einen Einheitsstaat ableitet,

verfassungsänderung die Staatenqualität der Glieder immer mehr eingeschränkt wird, so dass sie schließlich vom Rechtsstandpunkte aus nicht mehr als Staaten angesehen werden können. Es können z. B. Verfassungstypen für die Gliedstaaten aufgestellt, alle Verfassungsänderungen der bundesstaatlichen Bestätigung unterworfen, für die jeweiligen Staatenregierungen das Erfordernis der bundesstaatlichen Bestätigung aufgestellt werden. In den republikanischen Bundesstaaten bestehen in der Tat Institutionen, die nur fortgebildet zu werden brauchen, um die Staatenverbindung unmerklich in einen Einheitsstaat umzubilden 1).

Aus dieser abstrakten Möglichkeit aber auf eine bereits vorhandene allseitige Unterwerfung der Gliedstaaten unter den bundesstaatlichen Willen zu schließen, wäre ganz unzulässig. Denn auch dem Individuum gegenüber besteht jenes potentielle Recht des Staates; und nichtsdestoweniger wird niemand die Be-

vermögen kein Schutzmittel gegen eine allmähliche historische Umäuderung anzugeben, die sich zweifellos in den Formen des Rechtes vollziehen kann.

<sup>1)</sup> Für das Reich behauptet G. Meyer, S. 593 ff., Schranken der Verfassungsänderungen durch die vertragsmäßigen Grundlagen des Reiches. Da aber im Reiche keine Gewalt existiert, die eine in den gesetzlichen Formen vollzogene Kompetenzerweiterung des Reiches für ungültig erklären könnte, so wäre dieser Satz, selbst wenn man ihn zugäbe, nur eine lex imperfectissima. Die Frage, ob ein einzelner Gliedstaat aus dem Bundesstaat ausgeschlossen, aufgehoben oder ungünstiger als die übrigen Gliedstaaten gestellt werden könne, ist nach dem Rechte eines jeden einzelnen Bundesstaates zu beantworten. In den Vereinigten Staaten z. B. bilden die Bestimmungen, dass keinem Gliedstaat ohne dessen Einwilligung das gleiche Stimmrecht im Senate entzogen werden dürfe (Const., Art. V) und dass eine Fusionierung und Teilung von Gliedstaaten nur mit Zustimmung der Legislaturen der betreffenden Staaten und Genehmigung des Kongresses stattfinden dürfe, einen wirksamen Schutz für die Existenz der Gliedstaaten im Bunde. Es blieb daher nach Beendigung des Sezessionskrieges der Union nichts anderes übrig, als den Rebellenstaaten nach Wiederherstellung der friedlichen Zustände die früheren Rechte zu gewähren. Wo aber derartige Schutzmittel der Gliedstaaten nicht vorgesehen sind, läst sich aus der Natur des Bundesstaates allein kein Rechtssatz ableiten, der dem einzelnen Gliedstaat seine Existenz im Bunde gewährleistete. Praktisch würde diese Frage wohl nur im Falle eines inneren Krieges oder der Teilnahme eines Gliedstaates an einem gegen den Bundesstaat gerichteten internationalen Kriege werden.

hauptung wagen dürfen, dass wir aus diesem Grunde Staatssklaven seien, der Persönlichkeit gänzlich entbehren oder sie nur als ein Prekarium besitzen. Das Verhältnis der Bundesgewalt zu den Gliedern muss vielmehr stets nach aktuellen, nicht nach der potentiellen Zuständigkeit der Bundesgewalt beurteilt werden. Jene bedeutet aber in der Regel nur einen Hilfsbegriff zur Rechtfertigung des Rechtssatzes, dass Rechtsschranken irgend welcher Art für Verfassungsänderungen des Bundesstaates nicht existieren. Für die bedeutsamsten Bundesstaaten der Gegenwart: das Deutsche Reich und die Vereinigten Staaten von Amerika, ist es sehr unwahrscheinlich, dass in absehbarer Zeit erhebliche rechtliche Einschränkungen der Staatensphäre erfolgen werden. Der föderalistische Gedanke hält in ihnen dem unionistischen umsomehr die Wage, als eine weitergehende Stärkung der Bundesgewalt als die durch Ausbau der verfassungsmässigen Institutionen des Bundes erfolgende von keiner politischen Partei ernstlich gefordert wird. Zudem bilden in Deutschland schon die gemeinsamen Interessen der herrschenden Dynastien und die mit ihnen übereinstimmenden Neigungen des Volkes einen wirksamen Schutz vor zu weit gehender Zentralisation. Viel mehr als die Stärke des Reiches ist der Einfluss Preussens auf die anderen Staaten vermöge der politischen Machtverhältnisse im Wachsen begriffen. Dies liegt aber außerhalb der Rechtssphäre des Reiches und kommt keineswegs in einer in gleichem Masse fortschreitenden Ausdehnung der preußischen Rechte in der Organisation des Reiches zum Ausdruck. Für die nordamerikanische Union aber liegt der Einheitsstaat gänzlich außerhalb des Bereiches jeder geschichtlichen Möglichkeit, nicht nur wegen des ganzen Entwicklungsganges dieser Föderation, sondern auch vermöge ihres Umfanges und der Mannigfaltigkeit ihrer Glieder.

Wie Einengung, so ist aber auch die weitestgehende Ausdehnung der Gliedstaatssphäre durch Verfassungsänderung des Bundesstaates rechtlich möglich, wenn auch politisch nur innerhalb enger Grenzen wahrscheinlich, es sei denn, dass die geschichtlichen Verhältnisse zu einem Zerfalle des Bundes drängen.

Betrachtet man die Staatenverbindungen politischer Art nach ihrer historisch-politischen Seite, so ergibt sich, dass ihre einzige gesunde und normale Form der Bundesstaat ist. Völkerrecht-

liche Staatenverbindungen sind mit dem unsicheren Wesen behaftet, das allen völkerrechtlichen Vereinbarungen politischer Natur anhaftet. Staatenbünde sind nach außen und innen schwach, die politisch dauerhafteren Realunionen hingegen fortwährend inneren, auf Lösung des Bundes hinzielenden Streitigkeiten ausgesetzt. Die anderen völkerrechtlichen Verbindungen jedoch sind ihrer ganzen Tendenz nach vorübergehender Art; sie führen entweder zum Einheitsstaate oder zur Wiederauflösung des Verbandes. Der Staatenstaat ist für die Gegenwart keine normale Bildung mehr, sondern, wie die neueste Geschichte des türkischen Reiches lehrt, ein Stadium im Zersetzungsprozesse eines zerfallenden Staatswesens. Der Bundesstaat hingegen vermag die dauernde Form für die Gestaltung des gemeinsamen Lebens einer Nation oder einer durch gemeinsame Schicksale verbundenen Mehrheit von Bruchteilen verschiedener Nationen abzugeben. Namentlich ein großes Reich wird sich leichter in föderalistischer Form als in der eines, wenn auch noch so dezentralisiert gestalteten Einheitsstaates kräftig entfalten können. Deshalb ist dem Bundesstaate noch eine große Rolle in der künftigen Gestaltung der zivilisierten Staatenwelt vorbehalten. Heute bereits ist er die herrschende Form auf dem amerikanischen Kontinente. Aber auch das britische Reich wird auf die Dauer seine Kolonien nur bewahren können, wenn es imstande ist, den Gedanken der Imperial Federation zu verwirklichen, während es heute bereits politisch, wenn auch nicht juristisch den Charakter eines überdies sehr losen Staatenbundes trägt. Die germanische Welt, der schon jetzt die führende Stelle in dem gesamten Staatensystem zusteht und in Zukunft in noch höherem Grade zustehen wird, ist geschichtlich darauf angewiesen, den Bundesstaat zur normalen Form des politischen Daseins ihrer Völker zu erheben. Es sind gegenwärtig nur kleinere germanische Staatswesen, wie die Niederlande und Dänemark, die nicht bundesstaatlich gestaltet wären oder einer solchen Gestaltung zustrebten. Norwegen hat zwar das Band gelöst, das es bisher an Schweden knupfte, doch ist eine engere Verbindung der nordischen Staaten der Zukunft vor-Verwirklicht ist der föderalistische Gedanke bereits im Deutschen Reiche, der Schweiz und der nordamerikanischen Union, während England seine germanischen Kolonien zu werdenden Staaten und künftigen Bundesgliedern heranzuziehen sucht.

Mit dem Fortschritte der föderalistischen Staatsidee wird

auch die Stellung der selbständigen Mittel- und Kleinstaaten im Laufe der Zeiten verändert werden, da sie genötigt sein werden, sich dereinst größeren Ganzen einzugliedern. Dadurch allein kann auf die Dauer ihr Dasein garantiert werden. Denn das ist der ungeheure Vorzug, den ein kleiner Staat durch den Eintritt in einen Bundesstaat gewinnt, dass sein bis dahin unsicheres Dasein nun gegen jeden Angriff von außen dauernd garantiert Ein Bundesstaat kann sich zwar durch Entstaatlichung aller seiner Glieder in einen Einheitsstaat verwandeln, er kann aber nicht einen einzelnen Staat wider seinen Willen seiner Existenz berauben. Das ist, wenn auch rechtlich nicht unmöglich, doch politisch so gut wie ausgeschlossen, was, wie schon erwähnt, die amerikanische Union deutlich gelehrt hat, die sich nach Niederwerfung der Rebellenstaaten im Sezessionskriege schliesslich genötigt sah, diese unversehrt wieder in ihren Bund aufzunehmen.

## Zweiundzwanzigstes Kapitel.

## Die Garantien des öffentlichen Rechtes.

Alles Recht ist geltendes Recht. Geltung eines Rechtes muß aber irgendwie verbürgt sein, d. h. es müssen Mächte vorhanden sein, deren Dasein die Rechtsgenossen die Umsetzung der Rechtsnormen von abstrakten Anforderungen an menschlichen Willen in konkrete Handlungen als wahrscheinlich erwarten läßt. Absolute Sicherheit ist allerdings nicht möglich, weil das absolut Gewisse in den stets mit Fehlern behafteten menschlichen Institutionen keinen Raum hat. Zudem hat alle vorsorgliche Sicherung keinen Raum gegentiber den die Rechtsordnung selbst beherrschenden historischen Mächten. Gegen den Strom der Weltgeschichte können wirksam Dämme nicht errichtet werden, spurlos wird solches Menschenwerk von ihm hinweggespült.

Die Garantien des öffentlichen Rechtes sind in den verschiedenen Kulturepochen und den einzelnen Staaten so verschieden wie das Recht überhaupt. Daher hat jede Rechtsordnung in jeder Zeit ihre besonderen Garantien. Deren erschöpfende Durchdringung und Darstellung ist deshalb nur in einer Lehre von den einzelnen Institutionen des konkreten Staates einer bestimmten Epoche möglich.

Eine allgemeine Staatsrechtslehre kann und muß jedoch zur Vollendung ihrer Aufgabe die verschiedenen Mittel zur Verbürgung des öffentlichen Rechtes in allgemeinen Kategorien ordnen und darstellen.

Wie bei allem Rechte sind auch bei dem öffentlichen drei Arten von Garantien vorhanden: soziale, politische, rechtliche Garantien. Dass nicht nur dort, wo rechtlich messbare Garantien vorliegen, Recht vorhanden ist, wurde schon an anderer Stelle dargelegt. Das ist namentlich der Fall beim Völkerrecht, dessen Bürgschaften überwiegend sozialer und politischer Art sind. Die Garantien des Völkerrechtes eingehender zu verfolgen, würde die Aufgabe einer allgemeinen Staatsrechtslehre übersteigen.

I. Über soziale Garantien des öffentlichen Rechtes genügen wenige Worte, da auf früher Angeführtes hingewiesen werden kann. Die großen gesellschaftlichen Mächte: die Religion, Sitte, soziale Sittlichkeit, kurz: die Gesamtheit der Kulturmächte und die durch sie geschaffenen Interessen und Gliederungen wirken ununterbrochen an dem Auf- und Fortbau des Rechtes und gewähren die stärkste, durch andere Mächte nur vervollkommnete Bürgschaft seiner Geltung. Sie bilden die mächtigste tatsächliche Einschränkung aller in abstrakt juristischen Vorstellungen lebender Willkur und bestimmen mit einer die Wirksamkeit bewußten Willens übersteigenden Kraft das reale Leben staatlicher Institutionen und die Geschichte der Staaten. Sie wirken aber vermöge ihrer Natur auch bestehendem Rechte entgegen, können ebensowohl rechtszerstörend als rechtserhaltend auftreten. Sie wirken ferner in der Regel im großen, nicht oder doch häufig nicht im einzelnen Rechtsfalle. Darum sind soziale Garantien zwar für sich allein imstande, einem Rechte die Geltung zu gewähren, doch ist solches Recht nur unvollkommen verbürgt, daher selbst ein unvollkommenes Recht.

Solche soziale Garantien haben aber niemals irgendeiner dauernden Ordnung staatlicher Verhältnisse gemangelt. An ihnen hat selbst die Willkür der sich von jedem menschlichen Gesetz losgelöst dünkenden Machthaber eine Grenze gefunden oder durch sie ein Ende genommen.

II. Politische Garantien liegen in den realen Machtverhältnissen der organisierten staatlichen Faktoren: der Staaten selbst in völkerrechtlichen, der Staatsorgane in staatsrechtlichen Verhältnissen. Die bedeutsamste politische Garantie der staatlichen Ordnung liegt in der Art der Machtverteilung, die in der Organisation des Staates zum Ausdruck kommt.

Solche Machtverteilung kann zum Zwecke der Gewähr des öffentlichen Rechtes beabsichtigt sein, sich aber auch durch ihr bloßes Dasein in dieser Weise bewähren. Die Notwendigkeit, einen großen Teil der Geschäfte durch Beamte besorgen zu lassen, hat auch in absoluten Staaten eine Einschränkung der

realen Fürstenmacht bedeutet, die allerdings ebensosehr eine Gewähr des Rechtes wie deren Gegenteil im Gefolge haben konnte. Tatsächliche Machtverteilung an verschiedene Staatsglieder hat aber zu allen Zeiten als hervorragendes Mittel der Verbürgung der bestehenden Ordnung gegolten, wenn sie auch daneben stets noch andere Zwecke verfolgte.

Die antiken Republiken haben in der Verteilung von Machtbefugnissen an verschiedene Magistrate, in der Ordnung von deren gegenseitigen Verhältnissen ein wirksames Mittel für die Aufrechterhaltung ihrer Institutionen erblickt. In dem ausgeprägten Typus des mittelalterlichen Staates war die politische Machtverteilung durch den Gegensatz von rex und regnum von selbst gegeben. Die entwickelte Organisation des modernen Staates beruht auf dem Dasein gesonderter, voneinander relativ unabhängiger Zuständigkeiten. Diese Sonderung hat sich zum Teil unbeeinflusst von jeder politischen Theorie vollzogen; sie ist auf dem Kontinente sodann in umfassenderem Masse durch die Einwirkung allgemeiner Lehrsätze, namentlich der Lehre von der Gewaltenteilung, durchgeführt worden. Der Schaffung besonderer Organe für die einzelnen Staatsfunktionen lag auch der Zweck zugrunde, durch solche Machtverteilung die Aufrechterhaltung der öffentlichen Rechtsordnung zu sichern 1). Die Art der Behördenorganisation: Einzel- oder Kollegialbehörden, die Selbstverwaltung in ihren verschiedenen Formen, die Gewährung einer sicheren Rechtsstellung an das Berufsbeamtentum haben auch Folgen für die Garantierung des öffentlichen Rechtes.

Andere Festsetzungen politischer Garantien sind im Laufe der Zeiten als minder bedeutsam erkannt worden. So vor allem die gesetzlich festgelegten politischen Eide, die gerade da am meisten gefordert wurden, wo sie sich am wenigsten wirksam erwiesen haben<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> In der Theorie soll die Gewaltenteilung nur die Rechtsstellung des einzelnen garantieren: die liberté politique ist nach Montes quieu ihr Zweck. Anders hat die Praxis diese Lehre benutzt. Bekanntlich ist in Frankreich die Trennung der Justiz von der Verwaltung seit 1790 keineswegs nur im Interesse der Unabhängigkeit der Rechtsprechung, sondern ebensosehr im Interesse der Freiheit der Verwaltung von jeder richterlichen Kontrolle durchgeführt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ein Beweis für den Umschwung der Anschauungen in diesem Punkte seit der Mitte des vorigen Jahrhunderts ist die Tatsache, dass

Politische Garantien teilen mit den sozialen die Eigenschaft, sich nicht mit völliger Sicherheit berechnen zu lassen. Sie können, wie diese, das Gegenteil der beabsichtigten Wirkung haben. der Schöpfung von Volksvertretungen hat man auf dem Kontinente anfänglich die sicherste Gewähr für die Verwirklichung der Rechtsordnung erblickt. Die Geschichte hat aber gelehrt, dass parlamentarische Willkür und Korruption nicht minder rechtszerstörend wirken kann wie fürstliche und bureaukratische Allmacht. Namentlich die so bedrohliche Erscheinung der Obstruktion lässt die Frage entstehen, wie man die Staatsordnung vor rechtswidrigem Handeln einer parlamentarischen Minderheit schützt. An die Zukunft tritt das schwierige Problem heran, eine Verantwortlichkeit der Kammermitglieder für verfassungswidrige Handlungen ohne Gefährdung ihrer Unabhängigkeit zu schaffen.

III. Rechtliche Garantien unterscheiden sich von den sozialen und politischen dadurch, dass ihre Wirkung sich mit Sicherheit berechnen lässt. Ungewiss kann es sein, ob sie im einzelnen Falle anerkannt sind; ungewiss, ob sie in ihrer konkreten Ausgestaltung genügen; ungewiss, ob sie unter allen Umständen gehandhabt werden: solche menschliche Schwächen haften allem menschlichen Tun an. Allein ihrem Wesen entspricht es, der Sicherung des Rechtes zu dienen. Sie haben bei der Verkettung aller gesellschaftlichen Erscheinungen auch soziale und politische Nebenwirkungen.

Die rechtlichen Garantien teilen sich in zwei große Kategorien: sie bezwecken entweder Gewähr des objektiven Rechtes oder des individuellen Rechtskreises, in der allerdings stets auch ein Moment der Gewähr des ersteren vorhanden ist, so dass, noch genauer gesprochen, es sich entweder um überwiegende Gewähr des objektiven oder des subjektiven Rechtes handelt.

heute weder der deutsche Kaiser noch der Präsident der französischen Republik den Verfassungseid leisten. Für den ersteren war es noch von der Frankfurter Reichsverfassung (§ 190), für den letzteren von der Verfassung der zweiten Republik vom 4. November 1848 (Art. 48) gefordert. Ebenso haben heute — im Gegensatz zu den Landtagsmitgliedern — die Mitglieder des deutschen Reichstages und auch die Mitglieder der französischen Kammern seit der dritten Republik keinerlei Eid oder Gelöbnis abzulegen.

Die rechtlichen Institutionen, durch welche jene Garantien herbeigeführt werden, zerfallen in vier Klassen: Kontrollen, individuelle Verantwortlichkeit, Rechtsprechung, Rechtsmittel.

1. Die Kontrollen, d. h. die Prüfung der für den Staat erheblichen Handlungen seiner Organe und Glieder an dem Massstab bestimmter Normen, können entweder politische oder rechtliche Kontrollen sein. An dieser Stelle seien nur die rechtlichen Kontrollen untersucht, welche die Prüfung der erwähnten Handlungen gemäß Rechtsnormen bezwecken.

Solche Kontrollen kennt der moderne Staat in großer Ausdehnung. Sie zerfallen in die administrativen Kontrollen, die von der höheren Behörde gegenüber der niederen, in höchster Instanz von dem Staatsoberhaupt geübt werden. Zu ihnen zählt auch die Kontrolle, die dem Staat über die Selbstverwaltung übenden Verbände zusteht. Ferner in die finanziellen Kontrollen, die, von den administrativen häufig getrennt, besonderen Kontrollbehörden zugewiesen sind, wie sie denn auch zum Teil zur nächsten Kategorie zählen. Das sind die parlamentarischen Kontrollen, deren Macht und Ausbildung in den einzelnen Staaten verschiedenartig gestaltet ist. Sie werden geübt durch parlamentarische Kritik, ferner durch die parlamentarisch zulässigen Mittel der Interpellation, der Resolution, der parlamentarischen Untersuchung, der Adresse an die Krone, deren faktische und rechtliche Wirksamkeit von der konkreten Machtstellung der Parlamente abhängig ist. Sie können ebensowohl zu politischen Zwecken als zu den der rechtlichen Kontrolle dienen. Das in parlamentarisch regierten Staaten so bedeutungsvolle Mittel der Misstrauensvoten wird in der Regel nur aus rein politischen Gründen angewendet. Dasselbe ist der Fall mit den Befugnissen der Regierungen gegentiber den Parlamenten, namentlich dem Recht der Auflösung der Wahlkammern.

2. Individuelle Verantwortlichkeit schuldet dem Staate jeder Träger staatlicher Organstellung, der nicht durch ausdrücklichen Rechtssatz von ihr befreit ist. Das ist aber in vollem Umfange nur der Monarch, der auch als Individuum persönlich nicht zur Verantwortung gezogen werden kann. Auch die Kammern, aber nur in ihrer Tätigkeit als kollegiale Staatsorgane sind von jeder Verantwortlichkeit frei. Für seine berufliche Tätigkeit aber ist das Kammermitglied einer, wenn auch

nur sehr beschränkten, niemals seine Abstimmung ergreifenden Verantwortlichkeit gegenüber der Kammer selbst unterworfen. Hingegen ist der Beamte dem Staate für rechtmässige Amtsführung zivil-, straf- und disziplinarrechtlich verantwortlich. Diese Verantwortlichkeit wird in der Regel geübt durch Gerichte und Disziplinarbehörden. Eine Ausnahme macht die Verantwortlichkeit der höchsten Beamten in vielen Staaten. Für sie besteht ein besonderer Staatsgerichtshof, und die Klägerrolle fällt dem Parlamente zu. Historisch hat sich diese Institution in der Form, wie sie heute gedacht ist, zuerst in England entwickelt, wenn auch andere ständische Staaten analoge Einrichtungen besalsen. Dort wurden, wie auch anderswo, hohe Beamte vor den höchsten Gerichtshof des Reiches, nämlich das Oberhaus, gestellt; eigenartig jedoch war die Anklage durch die Gemeinen. Aus diesem Impeachment wurde später ein Privileg der ihm unterworfeneu hohen Beamten, so dass sie nur mittelst dieses verfolgt werden konnten. Diese Institution wurde zunächst in Amerika rezipiert, aber mit bedeutenden Modifikationen. Dort ist der Senat Richter, die Repräsentanten Kläger. Jedoch nur Amtsentsetzung und Verlust politischer Rechte kann durch Urteil verhängt werden; allfällig verwirkte Kriminalstrafe muss vom ordentlichen Richter ausgesprochen werden. Das englische und amerikanische System des Impeachment liegt den modernen kontinentalen Ministerverantwortlichkeitsgesetzen zugrunde, die im einzelnen große Mannigfaltigkeit aufweisen. Diese Ministerverantwortlichkeit kann sowohl rechtliches als politisches Gepräge tragen. Ihr praktischer Wert ist am geringsten in dem parlamentarisch regierten Staate, wo Kabinette durch Misstrauensvoten leicht entfernt werden können. Auch sonst hat sie mehr prinzipielle als praktische Bedeutung. Eingehend kann von ihr an dieser Stelle nicht gehandelt werden.

3. Rechtsprechung ist eine staatliche Funktion zum Hier kommt nicht sowohl die Schutze des gesamten Rechtes. formelle als die materielle Rechtsprechung in Frage. Sie kann daher auch geübt werden von Behörden, die abweichend von der herkömmlichen Ordnung der ordentlichen Gerichte organi-Wesentlich ist Unabhängigkeit der Rechtsprechung siert sind. von administrativen Einflüssen und rechtlich geordnetes Verfahren. Dem Richter steht die nach der konkreten Staatsordnung verschiedenartig zugemessene Pflicht der Prüfung von Gesetzen und Verordnungen auf ihre Rechtsgültigkeit zu, was ebenfalls eine wichtige Garantie des öffentlichen Rechtes in sich schließt. Rechtsprechung kann der Staat auch verwenden, um über objektivrechtliche Fragen entscheiden zu lassen, indem er seinen Organen Parteirolle zuteilt, wie bei den Kompetenzkonflikten.

In der Ausdehnung der Rechtsprechung auf das Gebiet des öffentlichen Rechtes ist einer der bedeutsamsten Fortschritte in dem Ausbau des modernen Staates im Laufe des 19. Jahrhunderts zu erblicken. Sie ist vor allem in der Ein- und Durchführung der Verwaltungsrechtsprechung zutage getreten, die in den verschiedenen Rechtssystemen eine Fülle von Besonderheiten aufweist. Obwohl auch zum Schutze des objektiven Rechtskreises verwendbar, wirkt sie doch in erster Linie als Gewähr der subjektiven öffentlichen Rechte der einzelnen und Verbände.

4. Rechtsmittel stehen den Subjizierten zur Verfolgung ihrer öffentlichen Rechte in großem Umfange zu Gebote. Auch ihnen haftet der Beamte zivilrechtlich, kann von ihnen strafrechtlich belangt werden; ferner haftet ihnen der Staat, sei es subsidiär, sei es an Stelle der Beamten, wenn auch hier noch oft einschränkende Vorschriften existieren. Wie der Anspruch auf Rechtsschutz überhaupt publizistischer Art ist, so auch der zur Erhebung der Verwaltungsklage berechtigende. Ihm schliesst sich an die Verwaltungsbeschwerde, sowie der Anspruch auf Interessenschutz und Interessenberücksichtigung. Gerichts- und Verwaltungsbehörden, auch an die obersten Staatsorgane kann sich der einzelne mit einer Bitte um Recht wenden. So namentlich an die Kammern vermöge des Petitionsrechts, dessen Ausübung diese in die Lage setzt, zum Schutze individuellen Rechtes Beschlüsse gegenüber der Regierung zu fassen. Dieses Petitionsrecht ist mannigfaltiger Gestaltung fähig. Es kann blos als Ausflus der individuellen Freiheitssphäre gedacht sein, derart, dass seine Ausübung nicht bestraft oder verboten werden kann. Es kann aber auch positive Ansprüche in sich schließen, indem die Kammern verpflichtet sind, die Petition zu untersuchen und über sie Beschlus zu fassen 1).

<sup>1)</sup> Letzteres z. B. in Sachsen, Verf. § 36, Württemberg, Verf. § 38, Baden, Verf. § 67 Abs. 2, Bayern, Ges. v. 19. Jan. 1872, Abschn. II, N. 2.

Wer sinnend den Prozess steigender Gewähr der Festigung des öffentlichen Rechtes und der Erfüllung der auf ihm ruhenden individuellen Forderungen an den Staat überblickt, der kann, wenn er auch noch so zweifelnd der Vortrefflichkeit menschlicher Dinge gegenübersteht, sich nicht des Gedankens erwehren, daß es der Zukunft vorbehalten sei, das schwer zu erringende Gut unverbrüchlicher Rechtsordnung zum dauernden Besitze der Staaten und damit der Menschheit zu gestalten. Im Ausblick auf solche Zukunft soll dieses Buch geschlossen werden.

## Namen- und Sachregister.

Die Seitenzahlen beziehen sich sowohl auf den Text als auch auf die Noten. Die Autoren sind, soweit sie nur in den Literaturübersichten in den Noten aufgeführt sind, nicht aufgenommen, ebenso nicht die der neuesten Zeit angehörenden.

Abdankung s. Thronentsagung. Abgeordneter s. Parlament. Abhängigkeitsverhältnisse, soziale

88 f., 104, 218 f., 749.

juristische 728.
 völkerrechtlich begründete 726 ff.
 Absolutismus 34, 436, 441, 566, 627, 689, 769.

- demokratischer 236, 445, 469, 531.

- kontinentaler zentralisierter 611.

— moderner 320, 555.

monarchischer 32, 236, 317, 435, 438, 445, 454, 457, 469, 531, 535, 539, 570, 581, 612 f., 674, 677 ff., 699.

— monarchischer aufgeklärter 671.

— - höfischer 671.

- - konfessioneller 671.

Abtretung eines Gebietes s. Gebietsabtretung.

Achäischer Bund 554, 746.

**Adam** 191.

Additionalakte 511.

Adoption 43 f.

Adoption des Thronfolgers 677. Adresse an die Krone 772.

Amter mit Imperium 544.

— mittelbare 545.

- ohne Imperium 544.

<u>unmittelbare 545.</u>

Amterorganisation s. Behördenorganismus.

Anderung der Institutionen 41 f. Agnation, künstliche 43, 677.

Agreement of the people 496, 498, 558.

**A**hrens 65, 83, 8**5**, **211**, 239.

Akte, private des Monarchen 673. Akzessionsverträge 729. Albert (Prinz) 672.

Albrecht, W. E. 62, 459, 658.

Alexander III. 32.

Allgemeines Landrecht 206, 415, 453, 457.

Allianzen 723.

- Defensiv- 723, 743.

Althusius 152, 199, 431.

Amadeus v. Savoyen 676.

Amerikanische Bundesgebiete 763.

— Bundesstaaten 752.

— Kolonien s. Kolonien.

— Republiken 752.

Ammianus 124.

Amtsrechte des Königs 657.

Amtsvorsteher in Preußen 624.

Anarchie 463, 481, 491, 530, 597, 666.

Anarchismus 86, 178 f., 214 ff., 347. 368.

Ancillon 457.

Anhalt 518.

Ansiedler 265, 501 ff.

Anthropologie, physische 76.

- psychsiche 78.

- soziale 78.

Appenzell A. Rh. 707.

Appenzell J. Rh. 707.

Aretin 59.

701.

Aragonien 680.

Argentinien 480, 752, 754, 762.

Aristokratie 650, 674, 694.

- konstitutionelle 695.

Aristoteles 33, 46 f., 53, 54, 57, 74, 82. 97, 197, 205, 210, 212, 213 f., 219 f., 232, 237, 274, 286, 290 f., 295 f., 298, 300, 304, 341, 395, 422, 424, 426, 445 f., 491 f., 554, 581, 582, 589, 594, 598, 645, 650,

Aschieprozesse 297 f. Athen s. Staat, antiker, u. Hellenen. Aufgaben der Gemeinden, freiwillige 630. — obligatorische 630. Auflösungsrecht 512, 514, 575, 601, 667, 717, 772, Augustinus 180 f., 214, 224. Aurelius Victor 124. Ausbürgerung 416. Ausgleichsgesetz v. 1867 739. Ausland 635. Auslieferungsverträge 721. Australien 477 f., 480, 505, 506, 637, 639, 642, 643, 725, 726. Autarkie 422 ff., 719. Autonomie 466, 475 ff., 493.

Babeuf 237. Bacon 150, 372, 378. Baden 128, 387, 454, 456, 479, 518, 615, 624, 734, 774. Baldus 429, 549. Balkanhalbinsel 367, 516, 676. Barnave 339, 408. Bartolus 428 f., 432. Bayern 194, 231, 340, 450, 456, 534, 677, 734, 754, 774 Beamte (s. auch Behörden) 548, 566, 577, 662, 769, 773. — Berufs- 615, 616 f., 623 f , 770. — Ehren- 614, 623 f., 626. — Staats- 317, 622. Beamtenernennung s. Ernennung. Beamtenrecht 678. Beaumanoir 434. Begnadigungsrecht 470, 602, 663, 707. Behörden (s. auch Beamte) 545, 547, 565, 570, 581, 585, 586, 606, 610.

Einzel- 544, 770.
Gemischte 624 f.

- Gerichts- 612.

— Kollegial- 544, 577, 770.

— Landes- 639.

-- Lokal- 612, 619, 621.

Mittel- 621 f.
Provinzial- 619 ff.
Staats- 317, 621 f.

— Unter- 621 f.

- Verwaltungs- 578, 612.

— Zentral- 610, 612 f., 621, 678. Behördenorganismus 583, 639, 662,

770.
Belgien 266, 403, 409, 452, 510, 515 f., 576, 615, 652, 667, 676,

686, 688, 690, 733. Belgien-Kongostaat s. Kongostaat. Belgische Verfassung von 1831 515. Bellarmin 191. Bentham 129, 237. Berkeley 150. Bern 479. Berufsgenossenschaften 628. Beugnot 455 f. Bevölkerungslehre 81. Bezirksausschuss, preussischer 624, — sächsischer 624. Bezirksrat, badischer 624. Biblische Schriften s. Testament. Biener 192. Bildungszensus 701. Bill of attainder 361 f., 470. Bill of Rights (s. a. Menschenrechte) 240, 398 ff., 659. Bismarck 550, 695, 724, 748, 756. Blackstone 160, 204, 301, 350, 361, 372, 400 f., 449, 451, 484, 549 f., **560, 562, 578, 686**. Bluntschli 60 f., 264, 290. Bodin 57, 74, 126, 391, 424, 438 f., 440 f., 442, 444, 446 f., 448 f., 450, **4**52, 47**4**, 582, 587, 651. Böhmen (s. a. Landtag, böhmischer) 279.

Boehmer 58, 152, 499. Bolingbroke 588, 688.

Bonaparte (s. a. Napoleon) 453, 674, 676, 677, 714.

Bonifaz VIII. 182, 429, 431.

Bosnien 383, 635.

Bossuet 140, 183, 444.

Boyer 438.

Brandenburg s. Preußen.

Brasilien 269, 480, 593, 752, 754, 760, 763.

Bremen 714.

Buckle 74.

Bündnisse, kriegerische 720.

Bürgergemeinde 123.

Bürgermeister 579. Bürgschaften s. Garantien.

Bulgarien 173, 268, 481 f.

Bundesakte, deutsche 455.

Bundesbehörden 762.

Bundesexekution 743, 745.

Bundesgenossenschaft 720, 721.

– römische 730.

Bundesgewalt 761. Bundesrat, deutscher 17, 522, 534, 541, 568, 628, 638, 689, 697.

– der Schweiz 709.

Bundesstaat 17, 37, 230, 264, 266 f., 268, 276, 384, 468, 472 ff., 483, 487 ff., 531, 533, 543, 583, 637, 642, 643, 706, 707, 725, 726, 730, 735, 739, 740, 743, 748, 749 ff., 766.

Bundesstaat, demokratischer 543, 573, 697.

— republikanischer 752.

Bundestag, deutscher 339 f.

Burckhardt, Jakob 126.

Burg 125.

Burke 560.

Byzanz 309, 313, 321.

Cäsarismus 511, 674, 677, 699. Cahiers 508, 561. Calhoun 747, 750. 761. Calvin 495, 704. Capetinger 429, 433, 435. Carlyle 53, 498. Castaldus 429, 430. Castro, Paul de 432. Charondas von Milet 53. Charten (s. a. Verfassungsurkunden) 403, 455, 501, 503, 511, 513, 514 f., 518, 602, 690, 691. Christlicher Staat s. Staat, christlicher. Christliche Theologie 224. Chrysostomus 180. Cicero 55, 82, 192, 242, 263, 301, 307, 341, 426, 445, 537. citadin 125. citizen 125. citoyen 125. città 125. cittadino 125. civis Romanus 124. civitas 124, 125, 305. Civitas maxima 375, 465 f. Clermont-Tonnère 590. Cleve-Berg 454. Commonwealth of Australia siehe Australien. — of England 496 ff., 675. Comte, Auguste 66, 87, 207. Connecticut 401, 496, 501. Constant, Benjamin 59, 288 f., 303, 338, 452, 487, 512, 590, 710. Contrat social s. Rousseau. Coroner 624. Cromwell 496, 497. Cucumus 289. Cues, Nikolaus von 586.

Dänemark 317, 516, 734, 739, 742, 766.

Dahlmann 289.

Dakota 269.

Darwin 100, 529.

Daseinstypus s. Typus.

Delaware 506, 711, 712.

Delegation, parlam. der Gliedstaaten 746.

Delegationen, österreichisch-ungarische 533, 689. Demen 610. Demokratie 540, 554, 569, 650, 674, 694, 699. - absolute s. Absolutismus demokratischer. — antike (s. a. Staat, antiker) 702. — moderne 579, 703 ff. — repräsentative 323, 542, 568, 573. — unmittelbare 548, 568 f., 709. — — **a**bsolute 702. Demokratisches Prinzip 456, 511. 512, 515, 516, 666, 690, 691, 697, 704. Demokrit 195, 294. Descartes 150. Despotie 281, 491, 597, 650. Deutsche Hausgesetze 661. Deutscher Bund 457, 745, 746, 759. Deutscher Orden 697, 748. Deutsches Keich s. Keich, deutsches. Deutsche Staaten (s. auch Reich, deutsches) 476, 741. Dezentralisation 611, 613, 622 ff., 651. — administrative 618 ff. — der Gesetzgebung 618. — durch Länder 632 ff. — der Rechtsprechung 618. — durch Selbstverwaltung 622 ff. Dienst, öffentlicher 616. Dienstpflicht, staatl., 412, 623, 625, 626. Diktatur, römische 672. Diokletian 654. Diskontinuität der Sitzungsperioden Disziplinarbehörden 773. Disziplinargewalt 376, 414 f. Dominium 386, 391, 701. - politicum 494. – regale 494. Dreibund 723. Dualismus des Staates 283, 312 ff., 315, 316, 319, 320, 321, 322 f., 394, 397, 399, 426, 435, 483, 493, 502, 555 f., 585, 614, 626, 653, 656, 659, 672 f., 680, 682. Dualistisch gestaltete Legislatur s. Zweikammersystem. Ducange-Henschel 126. Dyarchien 535, 541, 696. Dynastien 165, 378, 529, 667, 674,

Eduard VII. 664. Ehe, germanische 43. Eide, politische (s. a. Verfassungseid) 770, 774.

676, 677, 683, 688, 733, 742, 755.

Eidgenossenschaft, schweizerische, von 1815—1848 746. Eigentum, öffentliches 387, 388. Einheit, deutsche 318. — formale 170. — italienische 318. — kausale 170. — räumliche 170. — teleologische 164, 171 f., 227. — Verbands- 171 f., 274. — zeitliche 170. Einheitsstaat s. Staat (Einheits-). Einkammersystem 509. Einverleibung s. Inkorporation. Einzelstaaten s. Bundesstaat. Ekklesie 554. Elektoren in Amerika 576. Elemente des Staats 381 ff., 642. Elisabeth v. England 558, 586. Elsass-Lothringen 159, 477, 479, 541, 577, 620, 635, 638, 733, 763. empire 125. Empirischer Typus s. Typus. Engels 86, 105 f., 186, 221. England 17, 42, 43, 59, 74, 126, 127, 183, 190 f., 196, 198, 274, 297, 301, 317, 318, 323, 338, 352, 362, 372, 377, 398, 400, 418, 428, 432 f., 435, 449, 477, 484, 489, 494, 496 f., 499, 503, 512, 518, 521 f., 535 f., 549, 558 ff., 564. 567, 586 ff., 590, 594, 599, 602, 613, 615 f., 619, 623, 656, 659, 664 f., 668, 669, 672, 680, 682 ff., 691 f., 704, 715, 717, 738, 766, 773. England-Hannover 733. England-Indien 730, 732. England-Irland 274. England-Schottland 274, 733, 738. Enktesis 302. Entstehung der Staaten 173, 259 ff., 276 f., 755. — primäre 259 f. — sekundäre 259 f. Entthronung 742. Entwicklung 7, 41 ff., 44. Entwicklungstypus s. Typus. Eötvös 207. Epidamie 302. Epikuräer 195, 200, 262, 295, 322 f. Erblande 128, 271, 455, 643. Erbstatthalter d. Niederlande 675. Erbverbrüderung 677. Erfüllungszwang 415 f. Erkenntnisarten d. Staates 130 ff. — historisch-politische 131. — juristische 132. - objektive 131. - subjektive 131.

Erklärung der Menschenrechte s. Menschenrechte. Ernennung d. Minister u. d. Beamten 470, 593, 597, 602, 663, 707. Ernennung des Thronfolgers 677. **Eroberung 276, 742.** Erwerbung eines Gebiets 389. Estat aristocratique 126. – populaire 126. Etatsrecht der Kammern 601. Ethik 96, 97. Ethischer Zweck s. Staatszwecke. Ethnographie 78. Ethnologie 76. Ethologie 78. Eudamonistisch-utilitarische Theorie s. Staatszweckstheorien. Euergesie 302. Euripides 295. Ewigkeit der Staatsgewalt 490. Exekutive s. Vollziehung. Familie 4, 80, 86, 88, 92, 100 f., 187, 190, 207, 249, 260 f., 306 f., 356, 476. Federal Government 747. Ferguson 82, 288. Ferrault 437. Feudalherren 626. Feudalismus (s. a. Monarchie, ständische und Mittelalter) 196, 312, 313, 317, 432 ff., 619, 656, 683, 730. Fichte 178, 204, 206, 209, 211, 226, 241, 286, 445. Filmer 191, 198, 203, 444. Finanzlehre s. Staatswirtschaftslehre. Finanznot der Fürsten 313. Finnland 478, 507, 640, 641, 643, 681, 740. Fiskuslehre 373 f. Florentinus 308. Florenz 125, 429. Föderative Gewalt 587. Forschungsweise s. Methodik. Forstgesetz, badisches 387. Fortescue 494. Franckensteinsche Klausel 524. Frankenreich 310, 673. Frankreich (s. a. Charten, Parlament, Präsident und Königtum) 32, 117, 126, 183, 231, 297, 312, 317 f., 338 f., 348, 351, 372, 402 ff., 408, 418, 427 f., 430, 432 ff., 437 ff., 448, 453, 455 f., 464, 470, 486,

**493** f., 503, 507 ff., 518, 549, 560 ff., 566, 576, 591, 596, 600, 602 f., 604, 612, 615, 619, 629, 635, 654, 656, 668, 671, 673, 681, 687, 689, 690 f., 704, 705, 709 f., 711, 714, 715, 716, 757, 770. Frantz, C. 60, 135. Franz I. (von Frankreich) 437. Franz II. (röm.-deutscher Kaiser) 127, 128, 276, **4**55. Französische Verfassungen, einzelne 508 ff. Frauenrechte 700, 701, 706. Freiheit 239, 247. — antike 282, 285, 287 f., 290, 706. — bürgerliche 287, 308. — demokratische 287. — individuelle 297 f., 300, 303, 321. — moderne 287 f., 290. — politische 287 f., 308. Freiheitsbegriff 295 f., 308. Freiheitsbriefe (s. a. Menschenrechte) 397, 501, 507. Freiheitsrechte (s. a. Menschenrechte) 322, 401 f., 406, 409, 504, Friedrich II., Kaiser 310. Friedrich III., (römisch-deutscher) Kaiser 428, 430, 436. Friedrich der Große 550, 658. Friedrich v. Württemberg 128. Friedrich Wilhelm I. 452. Friedrich Wilhelm III. 32. Fundamentalgesetz s. Grundgesetz. Funktionen des Staats s. Staatsfunktionen.

Garantien 20, 326, 328, 353 f., 355, 363, 366, 464, 465.

— nicht staatliche (s. a. Garantien)

327, 357.

des objektiven Rechts 771, 774.
des öffentlichen Rechts 768 ff.

— politische 768, 769 ff.

— rechtliche 678, 768, 771 ff.

— — Kontrollen 772.

— — Rechtsmittel 772, 774 f.

— Rechtsprechung 773 f.

- Verantwortlichkeit 772 f.

— soziale 768, 769.

— staatliche 327.

— des subjektiven Rechts 771, 774.

- völkerrechtliche 482.

— zufällige 282

Gebiet der Kommunalverbände 390 f.

Gebiet des Staats s. Staatsgebiet. Gebietsabtretung 273.

Gebietsänderung 390.

Gebietskörperschaften 637.

Gehorsam 412, 606. 762.

Geisteswissenschaften 3, 24, 69, 72 f. Gemeinde (s. a. Verband, kommunaler) 88, 92, 101, 379, 612, 614 f. 626, 628 ff.

- höherer Ordnung 628, 632.

- kirchliche 495, 704.

- politische im engeren Sinn

Gemeindegesetze 630. Gemeindeorgane 579. Gemeinderäte 579. Gemeindesteuer 630.

Generalstaaten, niederl. s. Niederlande.

Genossenschaftsrecht 378.

Genossenschaftswesen 56, 101, 153. gens 124.

Genua 126.

Geographie, physikalische 73.

— politische 73. Georg I. 44.

Georg' III. 684. George, englische 735.

Gerber 62, 162, 227, 243, 371, 381, 385, 388 f., 392, 415, 459.

Gerichte (s. a. Richter) 594, 585, 621, 661, 667.

- Friedens, s. Richter.

- Gemeinde- 618.

— Gewerbe- 570, 578, 618.

— Hof- 312.

- Kaufmanns- 570.

Königs- 311.Reichs- 570.

- Schieds- (der Arbeiterversicherung) 570, 578, 618, 624.

— Unions- 543, 697.

— Volks- 311, 312, 581. Gerichtsbarkeit 589.

Gerichtsverfassung 639.

Gesamthandverhältnis 745.

Gesamtherrschaft der Bundesregierungen 698.

Geschäftsordnung, parlamentarische 524 f.

Geschichte 8, 24, 40, 49, 97.

— Kultur- 97.

— politische 9, 45.

— Rechts- 45, 51, 345 f., 611.

- Sozial- 9.

- der Staatslehre 52 ff.

— Ur- 21.

Gesellschaft 147.

— Wirkung des Staats auf sie 117. Gesellschaftsbegriff 81 ff.

- engerer 92 f.

- engster 94.

— sozialistischer 86.

Gesellschaftsbegriff, soziologischer 88, 89. --- weitester 89 f. Gesellschaftslehre 25, 88, 89, 93 ff., Gesellschaftsverhältnisse, internationale 116 f. Gesellschaftsvertrag, s. Staatsgründende Verträge. Gesellschaftswissenschaften 3, 4 f., 6 ff., 24, 26 f., 28 f., 41, 45, 49, 70, 79 ff., 96 f., 168. – Spezialdisziplinen 96 ff. Gesetze, einfache 492, 497 f., 513 f., 518 ff., 523. > — empirische 27. > — historische 36. > — kausale 27. — Verfassungs- (s. a. Verfassungsgesetzgebung) 492, 497 f., 501, 514, 518 f, 520, 662. Gesetzessanktion, s. Sanktionsrecht. Gesetzgebende Kollegien. s. Parla-Gesetzgebung 503, 580, 587, 588, 590, 593 f., 595 ff., 613, 614, 621, — materielle 609, 618. Gewalt, abgeleitete 416. — ursprüngliche 416. Gewaltenteilung 34, 483 ff., 485, 487, 499, 503 f., 506, 509, 523, 537, 562, 576, 585 ff., 589, 591 ff., 600, 658, 666, 709, 716, 770. Gewerbekammer 628. Gewohnheitsrecht 331, 758. Glarus 707. Glaubensfreiheit, s. Religionsfreiheit. Gleichstellung der Frauen, s. Frauenrechte. Gliederung d. Staates 610 ff., 618 ff. Gliedstaaten, s. Bundesstaat. Glossatoren 306, 432, 556. Gneist 564, 598, 620, 630, 675, 683 f. Gönner 337, 584, 673. Gouverneur der Kolonien 502, 503, 715. — Generalgouverneur 642, 725.

- Lieutenant-Governor 642.

-- Provinzialgouverneur 725. Grafschaftsverwaltung 523.

Grassaille 438.

734.

Graswinckel 191, 444.

Griechen, s. Hellenen.

Gregor VII. 181 f., 196.

Griechenland, heutiges

Großbritannien, s. England. Großer Kurfürst 270, 454.

Grotius 57, 152, 162, 170, 193, 199, 451. **40**3, 518. Guy-Pape 437. 193, 234, 660. 671, 714, 746. 746, 761. haus). 464, 688,

274, 324, 341, 424 f., 445, 446 f., Grundgesetz 494 f., 496 f., 498 f., Grundherren (s. a. Feudalismus u. Mittelaster) 417, 493, 557, 612, Grundrechte 298, 340, 363, 401, — der Gemeinden 629. — ökonomische 341. Haager Akte 721, 740. Habsburgische Dynastie 740. Habsburgische Länder (s. a. Osterreich) 279, 317, 358. Haller, L. v. 136, 140, 186 f., 192, Hamburg 479, 714. Handelsgesellschaften 697 Handelskammer 628. Handelsprivilegien 501. Handlungsunfähige 217 f. Handwerkskammern 628. Hannöversche Monarchen (s. a George, englische) 684. Hannover (s. a. Preulsen) 340, 620. Hansestädte (s. a. Senatoren und Bremen, Hamburg, Lübeck) 473, Heerwesen (s. a. Krieg) 151, 282, 302, 317, 412, 480, 544, 631, 641, Hegel 85, 105, 120, 211, 221, 226, 237 f, 264, 286, 288. Heinrich III. (Frankreich) 438. Heinrich IV. (Frankreich) 494. Heinrich VIII. 362. Hellenen (s. a. Staat, hellenischer) 5, 22, 33, 46, 52 ff, 56, 97, 115, 123, 180, 190, 235, 237, 262, 282, 309, **396**, 55**4**, 610 f., 693. Hermann, K. F. 289, 290, 291. Herrenhaus, s. Parlament (Ober-Herrschaft 71, 78, 83, 88, 119, 136 f., 139 ff., 158 f., 169, 172 f., 185 f., 187, 188 f., 196, 197, 213, 218 f., 259 f., 271, 333, 372, 386, 388 f., 390 f., 437, 596, 607, 743, 747. Herrschaftsrecht 417 f., 744, 762. Herrschergewalt (s. a. Staatsgewalt) 285, 356 f., 374 f., 379, 381, 385 f., 395, 399, 412, 414 ff., 421 ff. - abgeleitete 173, 420, 477, 545, 628. — ursprüngliche 173, 418, 420, 545, 653.

Herzegowina 383, 635. Hessen 456, 624, 677. Hessen-Darmstadt 454. Hildenbrand 290, 300. Hobbes 57, 82, 139, 143, 152, 162, 186, 191 f., 198, 200 ff., 205, 211, 242, 287, 319, 439, 444 f., 449, <sub>1</sub> **451, 452, 462, 483, 498, 582, 587,** 657. Höpfner 372, 584. Hofstaat 127. Hoheitsrechte, formelle 584, 590 f. — materielle 452, 453, 469, 471, 480, 582 ff., 587, 591 f., 627. Homer 292. Hooker 198 f., 452, 586. Horde 81, 260 f., 476. — genossenschaftlich organisiert 651, 671. - herrschaftlich organisiert 651. Huber 58. Humanismus 436, 437. Humboldt, W. v. 241. Hume 74, 150.

Jakob I. 494. Jakob II. 198, 350. Jakobiner 236, 705, 706, 711, 714. Idealtypus, s. Typus, idealer. Jhering 359, 463. Impeachment 42, 43, 666, 716. Imperial Federation 766. imperio 125. Imperium, s. Herrschaft. Independenten 198. Indianer 410. Individualismus 286, 294 f. Individualistische Theorie, s. Weltanschauung, individualistische. Individualrecht (s. a. Recht, subjektives u. Recht | Privat- | 398, 548, **550.** Individuum 3, 27 f., 30, 33, 45, 46, 53, 54, 88, 95, 105 f., 115, 123, 142 f., 144, 163 f., 166, 171, 185, 194, 197 f., 205, 207, 209, 215 f., 217, 219, 221 f., 238, 240 f., 246 f., 249 f., 252, 282 f., 284, 285 f., 287 f., 293 f., 296, 299 f., 303 ff., 307 ff., 321 f., 348, 372 f., 395, 397, 399, 405, 406 f., 411, 413, 416 f., 445, 462, 500, 504, 506 f., 526 f., 609, 610, 647, 655, 656, Individuum ideales (Weiser) 423 f. — souveranes 424. Initiative 602, 603, 605, 664, 669,

712, 715.

— des deutschen Kaisers 523.

Initiative, Einzel- 713. — königliche 513. - Kollektiv- 713. — des Parlaments 513. — Volks- 711 f. — zu einfachen Gesetzen 666, 709. 712, 717. - zu Verfassungsänderungen 655. 712, 752. Inkorporation 272, 277 f. — beiderseitig gewollte 277. — einseitig gewollte 277. — legale 277. — unvollkommene 6명. Innocenz III. 431. lnnungen 628. Innungsverbände 628. Integralerneuerung 513, 575. ! Interessenberücksichtigung 774. Interessenschutz 774. Internationale Gesellschaftsverhältnisse 116 f. Internationale Rechtspflege 722. Internationaler Eisenbahnfrachtverein 721. Internationaler Meterverein 721. Internationaler Telegraphenverein 721. Interpellation 772. Interregnum 674, 675. Jonische Inseln 268. Joseph 11, 680. Josephus 282. Ireton 496, 497. Irland (s. a. England-Irland) 620. Island 620. Israelitischer Staat, s. Staat, israelitischer. Italien 232, 275, 367, 514, 518, 520, 688, 691. — mittelalterliches (s. a. Stadtrepubliken) 313, 315. Julianus 39. Junius Brutus 195. Jurisprudenz, s. Rechtswissenschaft. Juristische Person 175 f. Juristischer Staatsbegriff, s. Staatsbegriff. Jury 614. Jus gentium 129. Justi 236. Justiz (s. a. Rechtsprechung) 376, 584 f. 591, 594, 678.

Mabinett, englisches (s. a. Regierung, parlament.) 17, 44, 301, 522, 594, 664 ff., 669, 684 ff., 692.

Justizakt 599.

Justizrecht 376 f., 379 f.

Kabinett Dufaure 687. Kabinett Melbourne 684 f. Kabinett North 684. Kabinett Rocheboüet 687. Kaiser, deutscher 17, 18, 522, 534, 540 f., 577, 689, 697, 771. Kaiser, österreichischer 127, 128, 455, 478. Kaisertum, römisch-deutsches, s. Reich römisch-deutsches. Kallikles 189. Kamerun 639. Kammern, s. Parlamente. Kammerstaat 127. Kanada 477, 637, 639, 640, 642, 725, **726.** Kanonisten 556, 657. Kant 57, 58, 136, 145, 150, 152, 164, 206, 211, 239 f., 241, 286, 368, 371, 391, 445, 466, 484, 487. Kantone s. Schweiz. Kantonsrat 707. Kapland 477, 637. Kardinäle 532. Karl I. (England) 190. Karl II. (England) 191, 401, 501. Karl V. (Frankreich) 435. Karl X. (Frankreich) 513. Karl d. Kühne 430. Karoline (Gemahlin Georgs IV.) 362. Karolinger 311. Kastilien-Aragonien (s. a. Aragonien) 733. Katharina I. 349. Katharina II. 349. Kausalwissenschaft 19. Kirche 4, 92, 108, 180, 228, 238 f., 252, 283, 293 f., 308, 315 f., 356, 365, 379, 397, 414, 417, 426, 428, 430, 432, 437 f., 442, 473, 497, **532, 555, 571.** Kirchen 379, 381, 382, 493. Kirchenrecht 357, 379 f. Klassen, volkswirtschaftliche 85 f. 104 f., 119, 565, 570, 701. Klassenwahl 554. Klüber 382. König als oberster Lehnsherr 432 ff. Königreiche und Länder, österr. 128. Königsrecht 312. Königtum, mittelalterliches 311, 427, 429, 433 f., 437 f., 439, 441, 473, **549**, **654**, **656**, **673**. Königtum von Gottes Gnaden 270, **452**, **513**, **655**, **659**. Koimperium 383. Kollektivistische Theorie, s. Weltanschauung, kollektivistische. Kollektivtheorie, s. Staatstheorien.

Kolonialministerien 620. Kolonialpolitik, moderne 727. Kolonien 642. — amerikanische 198, 398, 402, 501 ff., 505, 637, 639, 704, 766. – — Eigentümer- 501. — Kron- 501. — australische, s. Australien. Kolonisten, s. Ansiedler. Komitien 696. Kommunalfreiheit 615. Kommunalverbände, s. Verbände. Kompetenzkonflikte 774. Kondominium 383, 763. Kongostaat 697, 733. Kongregationalisten 198. Kongress, amerik. 506, 523, 540, 542 f., 563, 593, 697, 710, 713, 715, 716, 747, 764. Konstantin 309. Konstitution (Begriff) 492, 511. Konstitution, s. Staatsverfassung und Staat, konstitutioneller. Konsularverträge 721. Kontinuität der Monarchie 674. Kontrasignatur 539, 670, 682. Kontrollen (s. a. Garantien) 589, 772. — politische 772. — rechtliche 772. — administrative 772. — — finanzielle 772. -- - parlamentarische 772. Konvente 517. Konventionen 505, 506, 574, 712. Korporationstheorie, 8. theorien. Korporationsverwaltung 627. Kosmopolitismus 294. Krakau 268. Krankenkassen 628. Krause 87. Kreationsorgan, s. Staatsorgane. Kreisausschufs, hessischer 624. — preußischer 624. — sächsischer 624. Kreisstandschaft 533. Krieg 17, 265, 296, 302, 313, 526, 540, 551, 593, 595 f., 636, 641, 663, 671, 680, 689, 693, 717, 719, 720, 721, 723, 731, 734, 735, 737, 740, 743, 761, 764. Kriegerherrschaft 698. Kriegsstaat 127. Kritik, parlamentarische 772. Kroatien 478, 641, 643, 740. Kroatien-Ungarn 740. Krönung 659, 690. Kronrechte, konstitutionelle 669.

— statutarische 669.

Kuba 367.
Kultgemeinschaft 293, 305, 308.
Kulturwissenschaft 3.
Kunst 98, 167.
Kurfürsten 270, 532f., 571.
— Großer, s. Großer Kurfürst.
Kynismus 294, 423.

Laboulaye 290, 408. Länderstaat 643. Lafayette 403, 508. Land (Terminus) 125 Land (s. a. Dezentralisation) 641 ff. — integrierendes Staatsglied 642. — Neben- 635, 642, 644, 728. — organisiertes 643. — unorganisiertes 643. Landesausschufs 638. Landesbehörden, s. Behörden. Landesgesetze deutsche 125. — österreichische 637 f. — ungarische 125. Landesgesetzgebung 637 f. Landesorgane 638 ff. Landesparlamente 638 ff. Landesstaatsrecht 125. Landesversicherungsämter 570. Landfrieden 313. Landrat, dreifacher in Glarus 707. Landrat in Uri 707. Landschaft 127. Landstaat, germanischer 311. Landtag 125, 637, 771. Landtag, böhmischer 638. Landtag, ungarischer 267. Lassalle 94, 186. Lebenskraft 146. Legislative, s. Gesetzgebung. Legislaturen, s. Parlament. Legisten 55, 306, 426, 434, 436, 437, 549, 657. Legitimitätsprinzip 278. Lehnsherren, s. Feudalismus und Staat, ständischer und mittelalterlicher. Lehnsverhältnis (s. a. Feudalismus und | Staat, ständischer und mittelalterlicher) 473 f. Leibniz 224, 455. Leist 584. Leiturgien 298, 303. Leopold I 740. Leopold II 658, 680. Leveller 496. Lex fundamentalis, s. Grundgesetz. Lex regia 306, 511. Liberalismus, s. Parteien, liberale. Lilburne 496. Lipsius 58.

— historische 52, 65. philosophische 65. — soziologische 66. — wirtschaftsgeschichtliche 67. — wirtschaftspolitische 67. Locke 57, 58, 150, 162, 191, 198 f., 203, 205, 240, 307, 319, 400 f., 449, 452, 484, 493, 498, 587 f. Lokalbehörden 619 ff. Lombardei 742. Lord-High-Steward 43. Lord-Kanzler 43. Lord-Protektor 496, 497, 498, 675. Lostrennung von Staatsteilen 278. Louis Philipp 513. Loyseau 126, 446, 448, 474. Ludwig VI. 434. Ludwig XI. 435. Ludwig XIV. 32, 183, 453, 655, 656, 657, 659. Ludwig XVIII. 455, 511, 513, 514. Lübeck 714. Luxemburg, s. Staatsverfassung und Niederlande. Lykurg, s. Spartanischer Staat.

Literatur der Staatslehre 52 ff., 65 ff.

**M**achiavelli 57, 74, 126, 127, 190, 315, 441, 650. Macht (Terminus) 128. — ethisch-historische 352 ff. – rechtliche 351 ff. Machttheorie, s. Staatliche Rechttertigungstheorien. Magistrate, außerordentliche römische 492. Magistratur in Rom 554 f., 679, 715, 770. Magna Charta 323, 399, 401. Maiblumevertrag 265, 496. Majestätsrechte, s. Hoheitsrechte und Souveranetätsrechte. Majoritätsprinzip 138, 139, 498, 500, 517, 519 f., 573, 670, 746, 747. Manegold v. Lautenbach 196. Maria Theresia 270, 643, 680. Marineverwaltung 489. Marsilius v. Padua 197, 428, 458, **586**. Marx 85, 86, 105 f, 186, 221. Massachusetts 401, 464, 503. Mecklenburg 681. — Schwerin 620. Meinung, öffentliche 99, 366, 571. Menschenrechte 240, 398 f., 402 ff. 484, 504, 506 f., 508 f., 516, 518, **587**, **659**, **704**, **705**, **706**. Merovinger 312.

Metapolitik 60.

>Methode, historische 40, 41 ff.

— isolierende 69 ff.

— juristische 17, 40, 49 ff.

— privatrechtliche 50.

— staatsrechtliche 50.

— universelle 69 ff.

/Methodik 24 ff.

— des Staatsrechts 25.

Metternich 457.

Mexico 480, 593, 752, 754, 762.

Militärkonvention, sächsische 18.

Mill, J. Stuart 241, 408.

Minister 349, 511, 512, 539, 544, 602, 617, 620, 686 f., 716 f.

— preussische (s. a. Preusen) 522.

Ministeranklagen 667, 669.

Ministerverantwortlichkeit 376, 511, 514, 520, 680, 773.

Minoritäten 351, 521, 747, 771.

-- -vertretung 568.

Mirabeau 59.

Mistrauensvotum 772.

Mittelalter (s. a. Staat, mittelalterlicher, u. Königtum, mittelalterliches) 7, 33, 55 f., 102, 104, 125, 138, 142, 152, 180f., 192, 195, 196, 197, 219, 238, 241, 252, 262, 283, 306, 308, 309, 316, 333, 341, 365, 391, 396 f., 417, 424, 426, 430, 436, 440, 442 f., 445 f., 460, 493, 494, 555 f., 575, 584, 611, 619, 654, 657, 678, 730, 738, 744. Mohl, Robert von 60 f., 83, 87, 96, 178, 225, 242, 264, 289 f., 303, **377, 566, 598, 646**.

Moldau-Wallachei 742.

Mommsen 308, 441, 492, 554, 555, 556, 655, 672, 693.

Monarch 487, 532, 545, 547 f., 565, 568 f., 575 f., 592, 593, 605, 641, **752**, **772**.

— als Eigentümer Staates des 655 f., 657, 738.

— — Gott oder als Gottes Stellvertreter 654 f.

- — höchste Staatsgewalt 663.

- — Inhaber d. gesamten Staatsgewalt 661.

— — Repräsentant 657.

- -- Staatsglied und Staatsorgan 656 f.

Monarchie (s.a. Despotie, Theokratie, Tyrannis) 74, 125 f., 540, 544 f., 577 f., 604, 650, 651, 653 ff., 709.

- absolute, s. Absolutismus, monarchischer.
- Arten 670 ff.
- auf Zeit 672.
- beschränkte 438, 457, 674, 677 ff.

Monarchie, demokratische 577, 689 ff.

— Erb- 674 f.

— konstitutionelle (s. a. Staat konstitutioneller) 323, 537, 542, 544, 569, 573, 615, 685, 687 ff., 708, · 713, 715.

— lebenslängliche 672.

— mit einer Mehrheit monarchischer Personen 670.

— parlamentarische (s. a. Parlament u. Regierung), 516, 652, 684, 685, 686 f., 689 ff.

— patriarchalische 655.

— ständische 313 f., 533, 569, 679, 685.

— undeschränkte (s. Absolutismus, monarchischer).

Wahl- 532, 671, 674 f., 717, 733.

– Wesen 653 ff.

Monarchisches Prinzip 453, 454, 456 ff., 487, 511, 513 f., 517, 663, **688**, **690**.

Monarchomachen 195, 442, 494, 586. Monismus des Staats, s. Staatseinheit.

Montaigne 438.

Montesquieu 58, 74, 115, 226, 287, 293, 299, 452, 484 f., 499, 504, 509, 512, 587 fl., 592, 650, 666, 688, 715, 770.

Moratorien 298.

Moser, J. J. 474. Müller, Otfried 291.

Münzrecht 470.

Munizipalverfassung 312.

Machwahl, s. Wahl.

Name des Staats 123 ff.

Napoleon III. (s. a. Bonaparte) 345, 714, 742.

Nassau (Triersche Lande) 454.

Nation 112 ff.

— Definition 114.

nation 129.

Nationalversammlung zu Berlin 516.

— Frankfurt 339 f., 516, 771.

-- Wien-Kremsier 516.

Naturrecht 11, 31, 33, 46, 57 ff., 59, 82 ff., 86, 106, 115, 136, 137, 138, 149 f., 152, 162, 186, 192, 193, 203, 207 f., 211 f., 216, 219, 233, 240, 243, 262, 264, 272, 307 f., 319, 321, 326 f., 336 ff., 355, 361, 372, 391, 399 ff., 401, 418, 441, 443 ff., 445 f., 450 ff., 457 f., 461 f., 469, 474, 483, 490, 493, 498 ff., 503, 507, 537, 547, 591, 724, 745, 755.

— absolutistisches 453.

— konstitutionelles 338, 512, 513, 517.

Naturrecht, modernes 576, 705.

— neueres 611.

— reaktionäres 336.

- sozialistisches 341.

Naturwissenschaft 3, 24, 26 ff., 29, 69, 72 ff.

nazione 129.

Neapel 457.

Nebenländer, s. Land.

Neuerwerbungen von Gebietsteilen 620.

Neues Testament, s. Testament. Neu-Guinea-Kompanie 697.

Neutralitätsbund 722.

New Hampshire 503.

New York 708.

Nidwalden 707.

Niederlande 128, 318, 338, 514, 615,

746, 749, 766.

Niederlande-Luxemburg 733, 735.

Nihilisten 214.

Norddeutscher Bund 230, 755, 756, 757, 758.

Nord-Karolina 501.

Normannen 310.

Normannenkönig Wilhelm 433, 619.

Normen 19.

- politische 20.

— Rechts- 19, 326.

— Willens- 20.

Normwissenschaft 19f., 49.

Norwegen 510, 667, 668, 688.

Norwegen-Schweden 507, 736, 739, 740, 741, 766.

Nullifikation 747.

Oberbefehl über das Heer 602. Obstruktion, parlamentarische 354, 570, 771.

Obwalden 707.

Öffentliche Meinung, s. Meinung, öffentliche.

Ökonomie, politische, s. Volkswirtschaft.

Österreich (s. a. Delegationen, österr.-ung.u.Österreich-Ungarn) 127 f., 267, 270, 279, 297, 338 f., 340, 383, 402 f., 452 f., 455, 478, 514 ff., 524, 615, 635, 637, 643, 689, 734, 742, 757.

Österreichische Landesgesetze 637 f.

Reichsgesetze 637 f.

Österreich-Ungarn 635, 738 ff. Okkupation 276 f., 384, 390, 392.

Oldenburg 734.

organe.

Oligarchie 694, 695. Organe, s. Staatsorgane und LandesOrganisation, lokale administrative 610.

— lokale richterliche 610.

— von Nebenländern (s. a. Land) 620.

Orosius 124.

Ortsstatut 618.

Osmanisches Reich, s. Türkei.

Osnabrücker Friedensschluss 507.

Ostindien 620.

Ostindische Kompanie 697.

Ostrakismos 299.

Pådagogik 5. Papst 196, 438 f., 441, 532, 557, 571.

— in Avignon 427, 435.

Parlament (s. a. Monarchie, parlam. und konstitutionelle und Regierung, parlamentarische) 323, 338, 349, 362, 398, 464, 484, 496 ff., 503, 506, 512, 530 f., 533 ff., 539, 541 f., 547, 549, 559, 560, 561 ff., 594, 605, 614 f., 616, 651, 664, 666 f., 668, 670, 682, 683 ff., 710, 712 ff., 717, 752, 754, 771, 773, 774.

- Geschäftsordnung 378, 524 f.,

— Oberhaus 525, 536, 560, 589, 594. 664, 669, 684, 773.

— Unterhaus 524, 536, 559, 560, 616, 664, 684, 685.

Parlamentarische Rechte, s. Recht, parlamentarisches.

— Untersuchung 772.

Parteien, fortschrittliche 110.

-- fragmentarische 111.

— liberale 59, 210, 241, 287 f., 512, 629.

parlamentarische 570.

- politische (s. a. Politik) 109 ff., 220, 564.

- radikale 110, 705.

— reaktionäre 110.

— regierungsfähige 691.

— soziale 220, 565.

— unechte 111.

— zufällige 111.

Partialerneuerung 513. Partikularparlamente 638.

Passivbürger 308.

Patriarchaltheorie s. Staatliche Rechtfertigungstheorien.

Patrimonialtheorie s. Staatliche Rechtfertigungstheorien.

Paul I. 649.

Peel, Robert 685.

Penn, William 501.

Pennsylvanien 479, 501.

Perikles 295, 649, 702.

Personalunion 17, 620, 726, 732 ff., Peter der Große 349. Peter III. 349. Petition of Right 374, 398 f. Petitionsrecht 774. Pflege (s. a. Staatstātigkeit, soziale) 609. Pflicht s. Verpflichtung. Phaleas v. Chalkedon 53. Philipp August 434. – der Schöne 313, 429, 431, 435. Philippinen 367. Phonizische Kolonien 282. Phylen 610. Physik der Staaten 60 f. Physiologie der Staaten 60 f. Pisa 126, 429. Pitt, jüngerer 684. Pius II. s. Sylvius, Aen. Plan of government 504. Planta 135. Platner 289 Plato 33, 46, 53 f., 74, 118, 142, 186, 189, 194, 210, 224, 237, 286, 289 f., 291, 295, 297, 300, 303, **537, 598, 645.** Plebiszit 505, 506, 509 ff., 517, 521, 676, 710 ff., 714. — Verfassungs- 711. Plconokratie 695. Plutarch 186. Polen 276, 317 f., 500, 508, 514. — - Kufsland 740. Polis s. Stadtstaat u. Staat, antiker. Politie s. Demokratie. Politik (s. a. Parteien, politische) 5, 11, 13 ff., 19, 20, 23, 33 f., 40, 49, 54, 55 f., 59 ff., 97, 109, 112, 220, 229 f., 367, 569, 602, 611, 613, 617, 618, 641, 650, 679, 688, 733. Politisch (Terminus) 15. Polizeistaat s. Staat (Polizei-). Polnisches liberum veto 500. Polybius 55, 537. Pomponius 263, 555. Populus 124. Portugal 510, 688. Postliminium 279 Potenza 128. Power 128. Prärogative 449, 587, 588, 590, 602, 614, 664, 669. Präsentationsrecht von Körperschaften 670. Präsident 349, 529. amerikanischer 42, 521, 540, 542 f., 573, 593, 697, 709, 710, 715, 716,

717, 752.

Präsident, eidgenössischer 714. — französischer 348 f., 566, 604, 710, 714, 716, 717, 771. — gewählter 548. - republikanischer 603, 605, 668, 671, 716. — der zweiten Republik 603. Pragmatische Sanktion 279, 738. Premierminister, englischer 332, 664, 666, 684. Preußen 18, 32, 127, 128, 230, 270, 273, 317, 338, 340, 350, 452 ff., 515, 516 f., 519, 522, 524, 540, 579, 615, 616, 624, 689, 729, 734, 742, 757, 765. Preußen (Hannover) 273. Prevost-Paradol 710. Priesterherrschaft 283, 698. Priestley 288. Prinzipat, römisches 306, 309, 312, 434, 535, 555, 654, 655. Privatrecht, s. Kecht (Privat-). Privy council 503, 505, 522. Proportional vertretung, s. Wahlrecht. Protagoras 194. Protektor (England), s. Lord-Pro-Protektorate 159, 727, 729. Proudhon 85. Provinzen 127, 611, 642. Provinzialausschus, hessischer 4. Provinzialbehörden 619, 621. Provinziallandtage, römische 554. Provinzialparlament 642. Provinzialrat, preußischer 624. Provinzialstände 612. Provinzialsystem 619 ff. Proxenie 302. Prozefsrecht 376. Psychologie (s. a. Völkerpsychologie) 78 f. Psychologische Theorie, s. Staatliche Rechtfertigungstheorien. Pütter 337. Pufendorf 57, 58, 82, 138, 162, 170, 193, 202 f., 452, 493, 499, 582. puissance 128. Puritaner 183, 265, 495 f. Rainborow 497. Rassenlehre 77.

Rainborow 497.
Rassenlehre 77.
Rat im antiken Staat 302, 554, 581.

— des Gouverneurs (Kolonien) 504.

— großer in Appenzell J. Rh. 707.
Realsystem 621.
Realunion 17, 478, 637, 689, 732 ff.

— eines deutschen Gliedstaats mit einem außerdeutschen Staat 17.

Rebellenstaaten, amerikanische (von 1861) 747, 764, 767.

Recht 324 ff.

- abgeleitetes 384, 420, 679.

- abgeleitetes eigenes 627, 679.
- ägyptisches 282.

— afrikanisches 36.

— als soziale Funktion 49, 355.

- assyrisches 282.

— auf Selbstverwaltung 626, 627.

— dispositives 31.

— eigenes, des Monarchen auf die Staatsgewalt 547, 660.

— Einteilung 380.

- Finanzrecht, athenisches 302.

— griechisches 299 ff.

- indisches 282.

- internationales, s. Völkerrecht.
- objektives (Rechtsordnung) 11, 30 f., 46, 49, 167, 208, 215, 218 ff., 239, 249 ff., 261 f., 264 f., 266, 270 f., 272 f., 275 f., 278, 282, 324 ff.. 329 ff., 462, 463, 467, 529, 547 f., 596, 660, 669, 677, 678, 758, 771, 774.

- öffentliches 104, 259 ff., 307, 329 ff., 371 ff., 374, 383, 396, 398, 400, 550, 555, 612, 677, 678,

759, 768 ff.

- subjektives 302, 395 ff., 400, 403 ff., 504, 547, 625, 660, 661, 771, 774.
- parlamentarisches 497.

persisches 282.positives 20, 31.

- Privat- 102, 284, 301, 307, 371 f., 383, 396 f., 403 f.
- römisches 299.Sozial- 372, 378.
- Staats-, s. Staatslehre und Staatsrecht.

— Straf- 376.

— ursprüngliches 384, 420, 437.

— Verfassungs- 513.

- — formelles 513, 520, 522.
- — materielles 518, 522 f., 524.

- ungeschriebenes 522.

- Verwaltungs-, s. Verwaltungs-recht.
- Völker-, s. Völkerrecht.

— zwischenstaatliches 129. Rechtfertigung des Staates, s. Staatl.

Rechtfertigung. Rechtsbildung 18, 220, 249, 261 f., 329 ff., 353 f., 354 ff., 469, 524,

769. Rechtsdogmatik 16, 49.

Rechtsgarantien, s. Garantien. Rechtsgeschichte, s. Geschichte. Rechtsmerkmale 325, 520. Rechtsmittel 774.

Rechtsordnung, s. Recht, objektives. Rechtsordnung, theokratische 359. Rechtsprechung 317, 580, 585, 588, 590, 595 ff., 609, 614, 618, 621 f., 661, 667, 773.

- formelle 773.

— materielle 773.

— ihre Unabhängigkeit 773. Rechtsreflex, s. Reflexrecht. Rechtssubjektivität 395, 625, 636, 655.

Rechtswissenschaft 6, 19 f., 41, 56, 71, 132.

- vergleichende 36.

Rechtszerstörung 769, 771.

Rechtszwang 215 f., 217, 219, 249, 326 f., 328, 335, 357, 366, 607.

Rechtszweck 239, 324 f. Referendum, s. a. Plebiszit. — fakultatives 711, 712, 713.

— konsultatives 711.

- obligatorisches 712, 713.

- Vertassungs- 711.

Reflexrecht 388, 404, 407 f.

Reformation 316, 320, 428, 437, 442. Regalien 438, 582, 584, 627, 680. Regenten 518, 529, 533 f., 568, 577, 667, 672, 735, 742.

— Mit- 670.

Regierung 129, 285, 323, 575, 578, 589, 590, 597, 601 f., 603, 606, 613 f., 639, 651.

— im formellen Sinne 604.

— parlamentarische (s. a. Monarchie parlamentar.) 301, 515, 685 ff., 715, 717.

Regierungsrechte, s. Hoheitsrechte. regno 125.

regnum 313, 323, 495, 613, 770. Reich 124.

Reich, Deutsches (s. auch Kaiser, Reichskanzler, Reichstag usw.) 37, 230, 266, 317, 338, 367, 454, 476, 477, 488 f., 516, 517, 519, 522, 524, 534, 540, 575, 635 f., 671, 689, 695, 697, 698, 734, 750, 755, 759, 760, 762, 765, 766.

- römisch - deutsches 127, 128, 181 f., 196, 276, 309, 312, 314, 317, 318, 337, 391, 428 f., 430 f., 432, 436 f., 439, 441, 454 f., 473, 481, 495, 532, 535, 557, 570, 571, 656, 657, 730, 731.

Reichsbeamtengesetz 415. Reichsbehörden (s. a. Behörden) 522. Reichsgesetze, österreichische 637 f.

Reichshofrat 585. Reichskanzler 17, 522, 568, 577, 689. Reichsparlament 477. Reichsstandschaft 533.

Reichstag des röm. Reichs 535, 673.

— deutscher 18, 517, 534, 565, 568,

**575, 689, 697**.

Reichsversicherungsamt 570, 624.

Reichsverweser 340.

Reihendienst 702.

Religion 108, 113, 117, 167, 232, 238, 243, 245, 260, 309, 320, 330, 342 f., 356, 397 f., 402, 507, 526, 582, 584, 769.

Religionsfreiheit 269, 400, 401, 402,

Repräsentation 323, 511, 552 ff., 652, 662, 675, 681, 708.

— absorptive 657, 660.

Repräsentantenhaus, s. Parlament. Repräsentativsystem 553 f., 567, 707.

Repressalien 735.

Republik 125 f., 650, 651, 660, 668, 671, 675, 693 ff.

- antike, s. Staat, antiker.

- aristokratische 698 ff., 703.

— -Arten 696 ff.

— demokratische 74, 540, 573, 576, 604, 652, 69 f., 699, 700 ff., 713.

— mit beratender und beschließender Volksgemeinde 707.

— einfache 531, 536.

— mit einem einzigen unmittelbaren und primären Organ 696 f.

— mit einer Mehrheit unmittelbarer Organe 696 f.

— mit korporativem Herrscher 697 f.

oligokratische 698.

- parlamentarische 516, 544.

— patrimoniale 695.

— Präsidentschaftsrepublik 685, 714 ff.

— repräsentative 566, 708.

— mit unmittelbar demokratischen Institutionen 710.

- ständische 681, 682.

— theokratische 695.

unmittelbare 714.

république 126.

Reservatrechte 760.

Resolution 772.

Res populi 124.

Res publica 124.

Retorsion 735.

Reuss j. L. 518.

Revisionen (s. auch Verfassungsänderungen).

— Partial- 712.

— Total- 712.

Revisionskammern 517.

Revolution 209, 273, 276, 318, 334, 338, 345, 350, 351, 458, 463, 529, 665, 672, 688.

— amerikanische 318.

- englische 318, 683.

- französische 318, 338, 418, 452, 507, 590.

— von 1848 318, 339, 403, 452, 629. rex 313, 323, 495, 613, 717.

Rhainhund 978 454 510 74

Rheinbund 276, 454, 510, 746. Rheinbundsakte 454.

Rhode-Island 399, 401, 501.

Richter (s. a. Gerichte) 544, 566, 568, 577 f., 593 f., 597, 600, 604, 673, 773.

— Berufs- 578.

- Friedens 502, 594, 614, 624.

- Laien- 578.

Richterliche Tätigkeit, s. Rechtsprechung.

Richterstellung, persönl., des Monarchen 661.

Ritter, K. 74.

Rom (s. auch Staat, römischer, Magistrat, Prinzipat, Senat) 22, 55, 56, 115, 124, 180, 190, 195, 262, 305 ff., 309, 321 f., 341, 364, 371, 396, 425, 445, 492 f., 554, 610, 654, 655, 670, 693, 696.

Romanow 317.

Rousseau 57, 58, 83, 84, 106, 138, 152, 158, 162, 184, 189, 191, 204 f., 209, 242, 287, 319, 339, 341, 393, 399 f., 451, 458, 462, 469, 484, 500, 508, 553, 561 f., 564, 567, 576, 590, 602, 689, 704.

Rumänien 576, 652, 688, 734, 742. Rufsland 32, 297, 317, 321, 349, 478, 640, 641, 649, 659, 663, 687.

Sachsen 620, 677, 734, 774. Sachsen-Altenburg 518.

— -Koburg-Gotha 672, 734, 740.

- Meiningen 518.

— -Weimar 518, 620. Saint-Simon 67, 85, 89, 95, 105.

Salbung 654, 659.

Salisbury, Johann von 142.

Sanktionsrecht 521, 551, 663, 668, 692. Sardinien 275, 457, 514, 691.

Savigny 331, 371, 380.

Schiedsgerichte der Unfall-u.Invaliditätsversicherung, s. Gerichte. Schiedsgerichte, internationale 740.

Schleiermacher 60, 135.

Schleswig-Holstein-Lauenburg 383, 742.

Schlözer 60, 82, 584.

Schmitthenner 289.

Schutzgebiete 642.
— deutsche 159 394 410

— deutsche 159, 394, 410, 541, 635 ff., 642.

Schutzgewalt 394, 639. Schutzstaat 727, 728, 729.

Schweden 317, 507, 516, 640, 680, 681.

-Norwegen, siehe Norwegen-Schweden.

Schweiz 37, 128, 230, 318, 402, 457, 477, 506, 510, 516 f., 521, 543, 564, 604, 707, 709, 714, 715, 752, 762, 766.

Selbstbindung des Staates, s. Selbstverpflichtung.

Selbstherrschaft des Staates 475 ff. Selbstorganisation des Staates 475 ff. Selbstverpflichtung des Staates 357 ff., 462 ff., 481.

Selbstversammlungsrecht d. Kammern 664, 690, 717.

Selbstverwaltung (s. a. Dezentralisation) 613 ff., 770, 772.

— aktive 631.

- bürgerliche 617.

- englische (s. a. England) 419, 614, 616, 623 f., 625.

— individuelle 631.

körperschaftliche 617.
kontinentale 614 ff., 626.

- obrigkeitliche 630.

- passive 631.

Verbands- 625, 631.
wirtschaftliche 630.

Selbstverwaltungsämter 615.

Selbstverwaltungskörper 627, 662, 667, 751.

Self-government (s. Selbstverwaltung, englische).

Senat, amerikanischer 42, 521, 593, 716, 752, 773.

- im demokratischen Bundesstaat 573.

- französischer 512.

— der freien Städte 538, 671, 675, 714, 754.

— römischer 535, 555, 696.

Seneca 386, 555.

Septennialbill (1716) 560.

Sezession 747, 761, 764, 767.

Shakespeare 127.

Sidney Alg 191, 198, 203.

Siebenbürgen 680.

Siebenbürgische Hofkanzlei 620.

Sieyes 59, 339, 452, 561.

Sitte 4, 97, 769.

Sittlichkeit 769.

Sklaven 214, 282, 284, 287, 315, 404, 410, 701, 706.

Sklavenstaat 394, 701.

Smith, Adam 240.

Smith, Thomas 452, 558. Societas civilis 82.

— domestica 82.

- sine imperio 82.

Sokrates 294, 297, 298, 341.

sole corporation 549 f.

Solidarinteressen 244, 246 f., 252 f., 720.

Sophisten 54, 185, 189, 294, 297. Souverane Funktion der Geserz-

gebung 460. Souveränetät (s. a. Staat, souveräner und Staatsgewalt) 276, 421 fl. 460, 461 f., 470 f., 472 fl. 719, 722, 727, 728.

beschränkte 482, 488.

Definition 467.

- Doppel- 434, 488, 536, 538.

- fragmentarische 482, 488.

- Fürsten- 452, 454 f., 458, 459.

- geminderte 482, 488.

geteilte 482, 762.

- National- 452, 459, 653, 690.

- Organ- 443, 458, 460, 483.

Parlaments- 509.relative 482, 488.

- Staats- 443, 451, 460. 483.

— staatsabsolutistische 450.

— Volks- 34, 138, 338, 393, 443 f., 446 f.!, 453, 457, 458, 459, 455, 503 f., 508 f., 510, 562 f., 557, 590, 658, 689, 690, 696.

Souveranetatsbegriff, negativer 440,

**447**, **451**, **460**, **467**.

— positiver 447, 451, 460, 467. Souveränetätsrechte 448 ff., 454. Sozialer Staatsbegriff s. Staatsbegriff.

Soziale Sitte 97 f.

Sozial-Ethik 96 f.

Sozialgeschichte s. Geschichte. Sozialismus 85, 87, 94, 104, 106, 178 f., 186, 189, 192, 207, 210.

214, 216 f., 245, 285, 341, 352. Soziallehre des Staates s. Staatslehre.

Sozialrecht s. Recht.

Sozialverhältnisse, untermenschliche s. Staat (Tier-).

Sozialverträge s. Staatsgründende Verträge.

Sozialwissenschaften s. Gesellschaftswissenschaften.

Sozietätsbegriffder Jurisprudenz 92. Soziologie 87 f.

Spanien 317, 441, 457, 510, 514, 518, 688.

Spartanischer Staat 280, 290 f., 296. Spencer, Herbert 60, 66, 73, 87, 98, 207, 241.

Spinoza, 57, 150, 186 f., 205, 208, 209, 239.

Sprache 4, 113, 117, 167. Sprachwissenschaft 4, 78, 117.

Staat (Terminus) 126, 127, 128.

— abendländischer 22, 37.

- absoluter s. Absolutismus.

— afrikanischer 22.

- بي د --

. -- -

. . .

• ', • "

, . .

p.

•

. . .

•

— altorientalischer 22, 180, 280 ff.,

322, 364, 654, 693.

– antiker (s. a. Stadtstaat, Staat, hellen., Hellenen, Rom, Staat, römischer u. Spartan. Staat) 7, 73, 101, 285, 287, 299 f., 306, 308 f., 311 f., 318, 321 f., 323, 364, 382, 395 f., 423, 426, 431, 440, 476, 553, 581, 610, 648, 650, 657, 679, 695, 701, 703, 719, 770. — christlicher 34, 238 f., 310, 365,

**397.** — dezentralisierter 612.

— dualistischer s. Dualismus.

— Einheits- 282, 394, 471 f., 477 f., 488, 637, 643, 666, 724, 737 f., 748, 750 f, 754, 760, 762, 766.

— Flächenstaat 123 ff., 556.

— halbsouveräner 474.

- hellenischer (s. a. Hellenen) 285 ff. 612.
- israelitischer (s. a. Testament, Altes) 190, 280 f. 283 ff.

— Klein- 767.

— konstitutioneller 34, 323, 483, 499, 512, 575, 620.

--- Lehns- s. mittelalterlicher.

— mittelalterlicher (s. a. Mittelalter; Monarchie, ständische; Republik, ständische; Feudalismus) 7, 55, 73, 241, 280, 293, 309 ff., 321, 473, 476, 502, 532, **537**, **555**, **679**, **770**.

— moderner 316 ff., 426.

— monistischer 312, 316, 321.

— nationaler 34.

- nicht souveräner 275, 384, 475, 479 f., 481 f., 488, 726, 728, 750.
- Ober- 482, 728, 730, 731, 737, **754.**

- parlamentarischer 690.

- Polizei- 232, 236, 240, 582.

— polynesischer 22. — Rechts- 34, 241.

- repräsentativer (s. a. Republik, repräsentative u. Repräsentativsystem) 560, 567, 571, 574.

– römischer (s. a. Rom) 124, 280,

305 ff.

— souveräner (s. a. Souveränetät) 275, 384, 443, 451, 460, 475, 480 f., 482, 726, 728, 750.

Staat, ständischer (s. Monarchie, ständische u. Feudalismus).

— Tier- 79 f.. 130, 528.

Unter- 482, 729, 730, 754.
Welt- 294, 295, 364, 423.

— als Wirtschaftssubjekt 107, 373. Staatenbildung s. Entstehung der Staaten.

Staatenbund 533, 637, 722, 730, 737, 740, 741, 743 ff., 750, 766.

— gesellschaftlicher 744.

korporativer 744.

Staatengesellschaft 116.

Staatengründung s. Entstehung der Staaten.

Staatenhaus 573, 752.

Staatenkörperschaft s. Staatenkorporation.

Staatenkollegien 752.

Staatenkorporation 745, 753.

Staatenkunde 9.

Staaten, mittel- u. süditalienische **276**.

— süddeutsche 276.

Staatenstaat 730 ff., 754, 766.

Staatensukzession 271.

Stautensysteme 693, 720, 749.

Staatenverbindungen 472, 718 ff.

— im engeren Sinne 725 ff.

— im weiteren Sinne 720. — nicht organisierte 724.

organisierte 724.

— scheinbare 725.

— staatsrechtliche 725.

 völkerrechtliche 725, 726 ff., 765 f. Staatenverträge 707, 721, 724, 754 f., 758 ff.

Auslieferungsverträge 721.

- Einzelverträge 721.

— ewige 761.

- Friedensverträge 507, 722.

— Konsularverträge 721.

— Verwaltungsverträge (s. a. Verwaltungsvereine u. -Bündnisse) 722, 723.

— Zessionsverträge 722.

Staatliche Rechtfertigung 177 ff., 213 ff., 229.

Staatliche Rechtfertigungstheorien 179 ff.

— ethische 210 ff.

— familienrechtliche 190 f.

— Machttheorie 185 ff.

- Patriarchaltheorie 190 f., 263 f.

- Patrimonialtheorie 159, 192 ff., 391 f., 458, 548, 653, 656, 657, 660.

— psychologische Theorie 212 f.

- Rechtstheorien 190 ff., 267.

Staatliche Rechtfertigungstheorien: religiös-theologische Theorie (s. a. Theokratie) 179 f., 458, 657, 660.

- sachenrechtliche 192 f.

- Vertragstheorie 194 ff., 263 f.

Staatsämter, s. Amter. Staatsangehörigkeit 405.

Staatsanklagen 42, 543, 593, 716.

Staatsbegriff 130 f., 166 ff.

- juristischer 175 ff.. 280.

\_ sozialer 167 ff., 280.

Staatsbegründung, s. Staatliche Rechtfertigung.

Staatsdefinitionen 4, 69, 173, 176, 256, 420, 476.

Staatsdienervertrag 623.

Staatsdienst 616.

Staatseinheit 292 ff., 304, 306, 310 f., 315 f., 317 ff., 319, 321, 323, 374, 389, 396, 435 f., 438, 441, 446, 482, 485, 487, 491, 610 f, 618, **657**, 658, **659**, 663, **673**, 676, 737.

Staatselement, s. Elemente des Staats.

Staatsformen 538, 645 ff.

- Einteilung 645 ff.

- - nach politischen Unterschieden 649.

 nach rechtlichen Unterschieden 649.

- Einteilungsversuche 646, 648, 649, 652.

Staatsfragmente (s. a. Land) 475, 636, 637, 638, 641.

Staatsfunktionen 580 ff., 591 ff.

- dezentralisierte 618

- Einteilung 591 ff. - formelle (subjektive) 590, 594,

598 t. - Geschichte der Funktionenlehre 580 ff

- materielle (objektive) 590, 594, 598 f.

- zentralisierte 618.

Staatsgebiet 73 f., 273, 276, 310 f., 381 ff., 413, 613, 642, 645, 647, 728, 729, 751, 754, 762.

- Unteilbarkeit 389.

Staatsgerichtshof 773. Staatsgewalt (s. a. Gewaltenteilung und Herrschergewalt) 412, 413 ff., 421 ff., 470 ff., 482 ff., 646 ff., 743.

- einheitliche 593.

- faktische 419.

- fragmentarische 489.

- rechtliche 419.

- souverane 443 f., 446 f., 458, 482, **4**89.

- gleich Souveränetät 458.

Staatsgewalt, Teilung der (s. a. Gewaltenteilung) 487.

Staatsgründende Verträge

197 ff.. - Gesellschaftsvertrag 205 f., 265, 322, 457, 496, 498 f.. 500, 503.

Grundvertrag 497 f., 499, 502.

— Pflanzungsvertrag 265, 401, 496, **501**.

Sicherungsvertrag 265.

- Sozialvertrag, s. Gesellschaftsvertrag.

- Subjektionsvertrag 197 f., 201, 203, 205, 277, 285, 444, 760.

- Unionsvertrag 82, 202.

- Unterwerfungsvertrag, s. Subjektionsvertrag.

Staatshäupter 353, 547, 576 f., 578, 601, 604, 605, 619, 652, 660, 668, 673, 674, 710.

Staatsideal, s. Typus, idealer.

Staatskunst, s. Politik.

Staatslehre (s. a. Geschichte der Staatslehre).

- allgemeine 9 f

- Soziallehre des Staates 11, 24, 40, 49 f., 61, 120, 121 ff., 131 f.

- Staatsrechtslehre 11 f., 19 f., 40, 49 ff., 58, 60 f., 102, 120, 132 f., 233 f., 264 f., 328, 329 ff., 371 ff.

— besondere 9 f.

— individuelle 10, 24.

— — spezielle 10, 24.

Staatsmetaphysik 61. Staatsorgane 267, 271, 351 f., 353 f., 357, 359, 375, 408 f., 464, 476, 478, 483, 486 f., 526 ff., 530 ff.,

546 ff., 642. - außerordentliche 534 f.

- einfache 533 f., 544, 546.

— Einzel- 573. — fakultative 544.

— gesetzgebende 598, 603, 691.

- höchste (s. a. Monarch u. Staatshäupter) 18, 267, 479, 491, 515. 522, 540 ff., 547, 554, 566, 568 f., 578, 581, 598, 604, 641, 672, 673. 716.

— kollegiale 568, 573.

- Kreations- 531 f., 557, 571, 576. 677, 715.

- kreierte 532.

- mittelbare 543 ff., 564, 576 f. 578, 677.

- normale 534 f.

- notwendige 544.

— potenzierte 533 f., 544, 546.

Staatsorgane, primare 532 f., 540 f., 542 f., 552, 571 f., 573, 575 f., 577, 677, 71<del>4</del>.

— representative 552 ff.

— richtende 598.

— sekundāre 532 f., 540 f., 542 f., 552, 571 f., 574 f., 576 f., 578.

— selbständige 534 f., 544.

— souverane 443.

— Teil- 531, 535, 568,

— unmittelbare 530 ff., 545, 564, 571, 577.

— unselbständige 534 f., 544.

— verwaltende 598.

Staatsorganstellung 548. Staatsorganzuständigkeit 550. Staatsrat, amerikanischer 752.

— engl. 498.

Staatsrecht im engeren Sinn 376 f., 379 f.

— im weiteren Sinn 375 f., 380.

Staatssekretär 523, 715. Staatsservituten 393. Staatssittenlehre 96.

Staatsstreich 334, 463, 714. Staatstätigkeit, freie 601 f.

— gebundene 601, 605 f.

— herrschaftliche 387, 603, 606 f.,

— obrigkeitliche s. herrschaftl. — soziale 387, 603, 606 f., 609.

Staatsteile 481, 619, 620. Staatstheorien 134 ff.

- Rechtstheorien 155 ff.

— — Anstaltstheorie 158 f.

— — Objektstheorie 157 f., 656.

— Subjektstheorie 157, 162 ff., 175, 656.

— — Verhältnistheorie 157 f., 160 ff.

— Soziale Theorien 131 f., 134 ff. — — Herrschertheorie 139 f., 531,

**536**, 538.

— — Kollektiv- oder Verbandseinheitstheorie 56, 152 ff., 166, 171 f., 175, 274, 536, 658, 660,

- — Korporationstheorie s. Kollektiv-.

- Naturdasein vom Staat 135.

— organische Theorien 141 ff.

— — Staat als Tatsache 134 f. — — Staat als Volk 138 f., 536.

— Zustandstheorie 136 f.

Staatsumwälzungen s. Revolutionen.

Staatsverfassung (s. a. Verfassungs-) 491 ff., 517 ff.

— biegsame 520 f., 524.

— formelle 494 ff.

4

Staatsverfassung, konstitutionelle, als identisch mit Verfassung 499.

— materielle 492, 505.

— monarchische 509, 563.

— oktroyierte 514.

— paktierte 514.

— repräsentative (s. a. Repräsentativsystem, Republ., repräsentat. u. Demokratie, repr.) 548.

— republikanische (s. a. Republik)

**509, 563**.

starre 520 f., 522, 524.

Staatsverfassungen, australische, s. Australien.

— badische, s. Baden.

- bayerische, s. Bayern.

— belgische, s. Belgien.

— dänische, s. Dänemark.

— deutsche Gliedstaaten seit 1848 516.

— deutsche Staaten (1814—1848) 514.

— europäische 503, 562, 690.

— finnländische, s. Finnland.

— Frankfurter Reichs- 340, 614, 734.

— hessische, s. Hessen. — italienische, s. Italien.

— kontinentale, s. europäische.

- Luxemburg (s. a. Niederlande-Luxemburg) 338.

— mittel- und norddeutsche nach der Julirevolution 514.

— moderne 494 f.

— niederländische, s. Niederlande.

- norwegische, s. Norwegen.

— österreichische, s. Osterreich.

— polnische, s. Polen.

— portugiesische, s. Portugal.

— preussische, s. Preussen.

— rumänische, s. Kumänien.

— schweizerische, s. Schweiz.

- spanische (s. a. Spanien) [vom 10. April 1834] 514.

— süddeutsche Staaten 456.

— (von 1818—1820) 514.

- ungarische, s. Ungarn.

württembergische, s. Württemberg.

Staatsverwaltung, s. Verwaltung.

Staatsvolk (s. Volk).

Staatswirtschaftslehre 107.

Staatswissenschaften 4f., 6, 71f., 78 ff.

— im engeren Sinn 6.

— praktische 60.

— theoretische 60.

— im weiteren Sinn 6.

Staatszwecke 223 ff., 594.

— ethische 237 f.

Staatszwecke, exklusive 247 f., 256. — konkurrierende 247 f., 256. Kulturzweck 251 f., 595. — Machtzweck 250, 595. — metaphysische 238. — Rechtszweck 239, 250 f., 272, 595. — Selbstzweck 234. — Sicherheitszweck 248 ff., 250 f. Verwaltungszweck 251. Staatszweckstheorien 232 ff. - absolute 235. eudāmonistisch - utilitarische 235 ff. — expansive 235 ft., 241. — limitierende 239 ff., 241. — partikulare obj. 224. — relative 243 ff. — relativ-konkrete 235, 242, 247. - subjektive 226. — universale objektive 224 f. Stadt 125. Stadtrat 579. Stadtrepubliken, mittelalterliche 315, **42**9 ff., 696, 703. Stadtstaat (s. a. Staat, antiker u. hellenischer) 123 ff., 292 ff., 305, 311, 315, 422 f., 431. Stadtverordnetenkollegien 579. Stadte 312, 493, 626, 627. - freie deutsche 457, 696, 715. Stände 128, 541, 680 ff. niederländische 128. Ständerat 128, 573. Ständetag 533. Ständeversammlung 557, 612. Stahl 65, 109, 158, 178, 181, 183, 227, 238, 242, 289, 300, 303, 338, 598. Stammesgemeinschaft, natürliche 113, 356. Stammeshäuptlingschaft 671. Stammeskönigtum 311. Standesstimmen 128. Standing orders 524. state 127. Statistik 9, 25. – soziale 81. stato 126. status 127. Status, aktiver 405. — negativer 405. — passiver 405. — positiver 405. — publicus 127. — rei publicae 124, 127. — Romanus 124. Stein, Lorenz von 85, 87, 95, 102, 237, 564. Stellvertretung 18, 568, 577. — gebundene 557.

Stephanus 123.

Steuerbewilligungen, ständische 104. Steuern 44, 298, 484, 626, 630, 631. Steuerzensus 699, 701. Stoa 169, 208, 294, 305, 364, 423 f. Strafford, Earl of 362, 495. Strafrecht 375. Suarez 191. Subjektionsvertrag, s. Staatsgründende Verträge. Süddakota, s. Dakota. Südkarolina 506. Sukzessionsordnung, s. Thronfolge. Suspension der Minister 669. Svarez 206, 453, 457. Swift 688. Sylvius, Aeneas 428 f., 436.

Tacitus 537. Technische Erfindungen 98, 104. Teilerneuerung 574. Teilorgane, s. Staatsorgane. terra 125. terre 125. Territorialstaatsrecht, s. Staatliche Rechtfertigungstheorien. Territorien 127, 317, 337. — deutsche 315, 317, 337, 585, 681. — nordamerikanische 268, 480. Tertullian 180. Altes (s. a. Staat, Testament, israelitischer) 190, 195, 283, 285, 330, 442, 495, 654. Testament, Neues 139, 142, 182 f. Theokrasie 309. Theokratie (s. a. Monarch als Gott und Monarchie und Staatliche Rechtfertigungstheorien) 281 f., 359, **6**51, 653. Thiers 513, 710. Thomas von Aquino 197. Thomasius 58. Thouret 408. Thronentsagung 672. Thronfolge 518, 663, 674, 676, 677, 683, 733. Thronmündigkeit 518. Thronwechsel. Thukydides 295, 304, 425. Tiergesellschaften s. Staat (Tier-). Tierstaat, s. Staat (Tier-). Timokratie 694. Tittmann 289. Tocqueville 487. Tribut 282, 474, 730. Tudors 558 f. Türkei 173, 481 f., 635, 730, 744, 766. Typen, gemischte 537, 652. - geschichtliche des Staats 280 ff.,

654 ff.

**Typus 28 ff., 32 ff.** 

— Daseins- 38, 55.

- empirischer 34 f., 54, 57, 221, 233, 287, 719.

— Entwicklungs- 38, 55.

— idealer 33, 53 f., 59, 134, 149, 220, 233, 234, 287, 291, 303, 483, 610, 612, 705, 719.

Tyrannenmord, siehe Monarchomachen.

Tyrannis 651, 657.

Ulpian 124, 196, 371, 555. Umbildung des Staates 275. Unabhängigkeitserklärung d. Vereinigten Staaten 504, 506. Ungarn 125, 267, 279, 317, 383, 478, 516, 518, 620, 635, 640, 659, 667, 680 f., 689, 690, 734, 738.

Union, nordamerikanische, s. Vereinigte Staaten.

Unionen, s. Verwaltungsvereine.

— monarchische, s. Personal- und
Realunion.

Unionsvertrag, s. Staatsgründende Verträge.

Universalistisch, siehe Weltanschauung, universalistische. Untergang d. Staates 259 f., 276 ff. Unterrichtsverwaltung 489.

Unterwerfungsvertrag, s. Staats-

gründende Verträge.

Unverantwortlichkeit der Staatsgewalt 490, 672, 673, 675.

Unwiderstehlichkeit der Staatsgewalt 490.

Uri 707.

Usurpation 676.

Utopien, s. Typus, idealer.

Wasallenstaaten (s. a. Staat [Unter-]) 744.

Vattel, E. de 499. Venedig 125, 428.

Venetien 742.

Venezuela 480, 752, 754, 762.

Verantwortlichkeit (s. a. Ministerverantwortlichkeit) 673, 675, 717.

— der höchsten Beamten, siehe Ministerverantwortlichkeit.

— Individual 527, 772.

- der Kammermitglieder 771.

- Kollektiv- 527.

Verbände 526 f., 612, 623, 625, 656.

- deliktische 530.

familienrechtliche 610.
genossenschaftliche 395.

- herrschaftliche 395, 416 f., 420, 472, 477, 555, 557.

Verbände, kirchliche (s. a. Gemeinde, kirchliche) 627, 704.

- kommunale (s. a. Gemeinde) 88, 92, 101 f., 390, 473, 477, 533, 545, 555, 557, 559, 625, 627, 642, 662, 667, 751.

— nicht staatliche 418, 476, 481, 666.

öffentlich-rechtliché 378 f., 411 f.,
 451, 545, 578 f., 625.

- - aktive 625, 626.

— — passive 625.

— private 625.

- sozial-politische 545.

- verbotene 530.

Verbandseinheit, s. Einheit.

Verbandseinheitstheorie, s. Staatstheorien.

Verbandsgewalt, herrschende, s. Staatsgewalt.

— nicht herrschende 413 ff. Verbandsorgan 52 ff., 545.

Verbandsorganisation 671.

Verbindungsformen der Staaten.

— organisierte 92.

— unorganisierte 92.

Vereine (s. a. Verwaltungsvereine) 4, 92, 102 f., 357, 379, 414 f.

Vereinigte Staaten von Amerika 37, 42, 101, 102, 138, 183, 230, 268, 318, 362, 377, 400 f., 402, 403, 410, 418, 452, 470, 472, 476, 480, 486, 493, 497, 504, 506, 519, 521, 523, 537, 540, 542 f., 560, 562 f., 564, 573 f., 577, 593 f., 600, 689, 697, 701, 708, 709, 710, 712, 713, 714, 716, 717, 747, 750, 752, 761, 762, 764, 765, 766, 767, 773.

Vereinigte Staaten von Amerika (Staatenbund von 1776—1787)

506, 746. - von Brasilien, s. Brasilien.

Vereinsgewalt 218 743, 745, 747. Verfassung, s. Staatsverfassung.

Verfassungsänderung 16, 273 f., 348, 464, 469, 470, 486 f., 492, 498, 500 f., 505 f., 509, 513 f., 517 f., 520, 523, 535, 543, 574, 668, 711, 717, 747, 764, 765.

Verfassungseid (s. a. Eide, politische)

690, 771.

Verfassungsformen 648 ff.

Verfassungsgeschichte 491. Verfassungsgesetze, s. Gesetze.

Verfassungsgesetzgebung (s. auch Recht [Verfassungs-]) 492 f., 497, 501, 503, 513, 518, 676.

Verfassungsrecht, s. Recht, Verfassungs-.

Verfassungsreferendum, s. Referendum.

Verfassungsrevision, s. Verfassungsänderung.

Verfassungsstaat, s. Staat, konstitutioneller.

Verfassungsurkunden 322 f., 333, 339, 351, 353, 363, 377, 401, 403, 456 f., 491, 494 f., 497 f., 502 f., 517 f., 519, 521 f.

Verfassungsvertrag 495, 498.

Verfassungswidrigkeiten 18, 771. Verleihung staatlicher Ehren 602. Vermögenszensus, s. Steuerzensus. Verordnung 605, 622.

Verpflichtung 661.

— einzelner 623 f., 626.

— von Verbänden 623 f., 630. Versammlung, ständische 558.

Verstaatlichungen 471.

\_ zwangsweise 363.

Verträge, s. Staatsgründende Verträge und Staatenverträge.

Vertragstheorie, s. Staatliche Rechtfertigungstheorien.

Verwaltung 608, 630.

- durch Ehrenamt 623 f.

- im formellen Sinn 597.

- im materiellen Sinn 597, 609.

- Lokal- 612 ff.

- Staats- 584 ff., 595 ff., 613, 622, 662.

Verwaltungsakte 596.

Verwaltungsbeschwerde 774.

Verwaltungsbündnisse 721. Verwaltungsgebiete 591 f.

Verwaltungsgemeinde s. Selbstverwaltungskörper.

Verwaltungsgerichtsbarkeit 585, 599.

Verwaltungsklage 774.

Verwaltungsrecht 6, 102, 376 f., 379 f., 592.

Verwaltungsrechtsprechung 774. Verwaltungsvereine, internationale 254, 721.

Vetorecht 521, 665, **6**69.

— absolutes 593, 668, 669.

suspensives 668, 717.

Viktoria (Königin) 659, 664, 669

Virginien 265, 401, 402 f., 504, 508, 704.

Völkerkunde 79.

Völkerpsychologie 78.

Völkerrecht 6, 129, 265 f., 271 f., 276, 328 f., 332, 364 ff., 375, 380, 392 f., 424, 465, 469, 490, 596, 605, 611, 643, 720, 728, 730, 758.

Volk (Terminus) 129.

Volk 73, 75 f., 81, 138, 273, 276, 323, 393 ff., 411, 412, 487, 536,

562 ff., 613, 642, 646 f., 658, 728 f., 751, 752, 754, 762.

Volk im Bundesstaat 754, 762.

Volksabstimmung, s. Plebiszit.

Volksgerichte. s. Gerichte.

Volksrechte 312, 442, 497, 556, 605.

Volksschlufs, s. Plebiszit.

Volkssouveränetät, s. Souveränetät.

Volksversammlung 554.

Volksvertrag 497.

Volksvertretung, siehe Parlament.

Volkswahl, s. Wahl.

Volkswirtschaft 4, 24, 74, 103 ff., 167.

Volkswirtschaftliche Klassen, siehe Klassen.

Vollgraff 226, 289.

Vollziehung 503, 580 ff., 587 ff., 592, 600, 602, 603, 606, 666, 691.

Wähler 408, 560, 561, 563 ff., 554, 559, 574, 579.

Wählerschaft 561 f., 571.

Wahl 676.

- Nach- 574.

– Volks- 577.

Wahlakt 408, 563, 568, 571, 573, 574, 579, 674, 715.

Wahlbehörde 554.

Wahlen, bestrittene 599.

Wahlkammer 514, 575.

Wahlkapitulation 532, 673.

Wahlkollegien 548.

Wahlkreise, deutsche 752.

Wahlmonarchie, s. Monarchie.

Wahlorgane 532.

Wahlperiode 709.

Wahlpflicht 409, 410. Wahlprüfung 351, 598 f.

Wahlrecht 408 ff., 565, 568, 571,

616, 752. -- allgemeines und gleiches 497

— allgemeines und gleiches 497, 510, 573.

— direktes 572.

— indirektes 572.

- Klassensystem 572.

— Proportional- 573.

Wahlverbände 574.

Waldeck-Preußen 729.

Wallachei 742.

Wehrpflicht, s. Heerwesen u. Krieg.

Wehrsystem, s. Heerwesen.

Weiser, s. Stoa und Individuum, ideales.

Weltanschauung, empirisch-natur- wissenschaftliche 225.

— individualistische 166.

— kollektivistische 166.

- mechanisch-atomistische 195, 200, 295.

Weltanschauung, mechanisch-materialistische 225.

— organische 225.

— teleologische 225, 255.

– utilitarische 295.

Weltpostverein 721.

Weltstaat, s. Staat (Welt-).

Wesen des Staats 130 ff. Wiener Schlussakte 457.

Wik 125.

Wilhelm I. (deutscher Kaiser) 755.

Wilhelm I. (Württemberg) 456.

Wilhelm III. (England) 398, 684.

— und Maria 676.

Wilhelm IV. (England) 274, 684.

Wilhelm der Eroberer, s. Nor-

mannenkönig.

Wille, juristischer 650, 694, 703.

— physischer 648, 650, 653, 694, 703. Willensbildung, staatliche,

Willensverhältnisse, formale.

Willensverhältnisse, formale 648 ff.

Williams, Roger 501.

Willkürstaaten 284, 491.

Wirkung, unbeabsichtigte 48,117ff.,

244 f., 250, 770, 771.

Wirkungskreis der Gemeinde, aufgetragener 629 f.

- — natürlicher 629.

— — selbständiger 630.

Wirtschaft, s. Volkswirtschaft.

Wissenschaften, deskriptive 6f., 9.

— praktische 6.

Wissenschaften, theoretische 6f.

Wohlfahrtsausschuls 491.

Wohlfahrtstheorie, s. Staatszweckstheorien, eudamonistisch-utilitarische.

Wolff 58, 193, 211, 400, 452, 493, 499.

Württemberg 128, 454, 456, 479, 774.

## Xenophon 290.

Zentralamerika 749.

Zentralbehörde, s. Behörden.

Zentralgewalt 616, 619, 620, 623.

Zentralisation der staatlichen Funk-

tionen 612ff., 651.

Zentralsystem 621 f. Zirkulardepesche der Ostmächte 457.

Zoepfi 614.

Zwang, s. Rechtszwang.

Zwangsbundesgenossenschaft 731.

Zwangsmitgliedschaft 625.

Zweckbegriff 145.

Zweck des Staats, s. Staatszwecke.

Zweckeinheit, s. Linheit, teleologische.

Zweckkategorien 171 f., 174 f.

Zweckwandel 42 ff., 227, 260.

Zweikammersystem 504, 510, 514,

521, 536, 713.

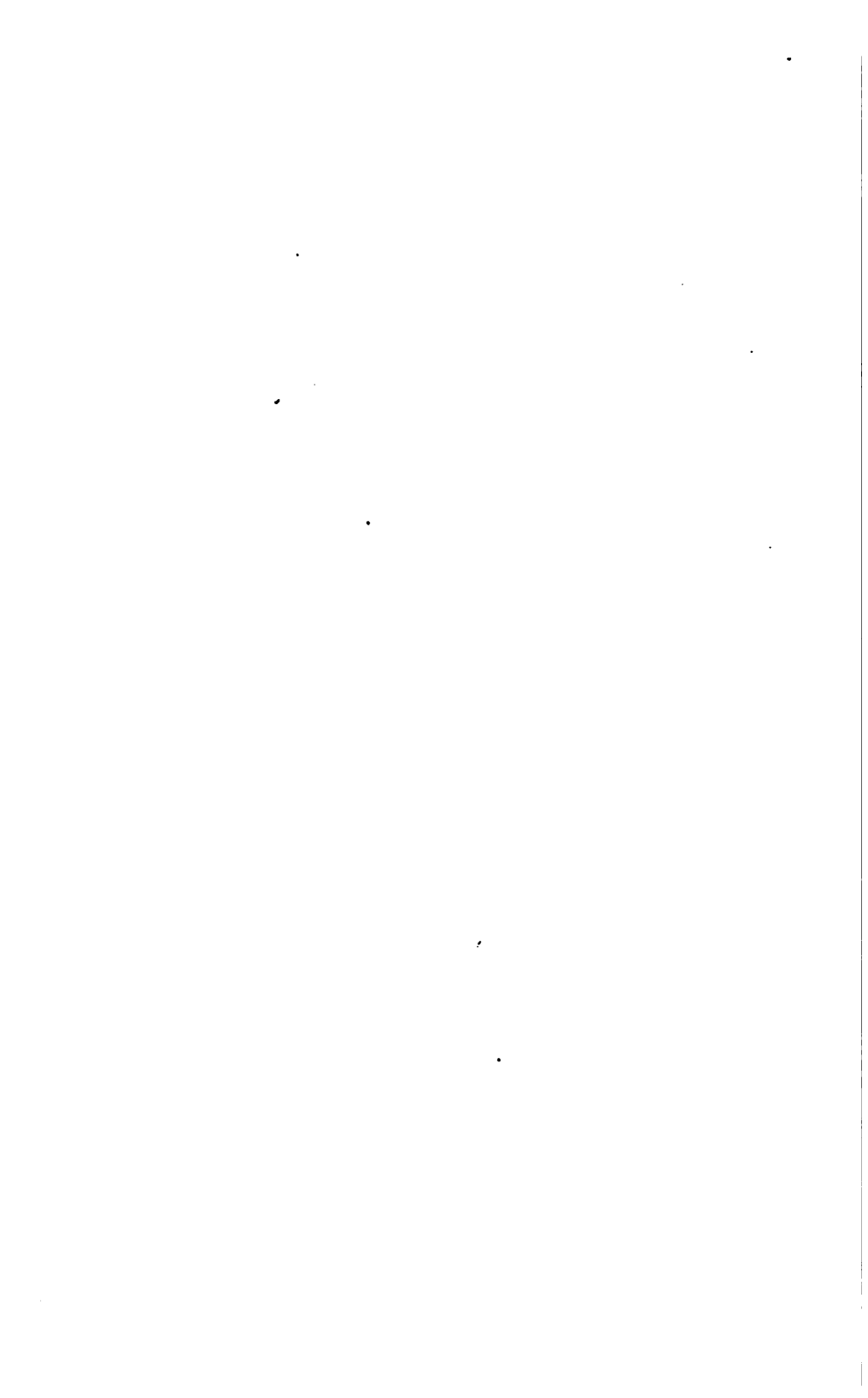
Zweischwertertheorie 427.

Zwischenherrscher s. Interregnum.

Zwölftafelgesetze 284.

Pierersche Hofbuchdruckerei Stephan Geibel & Co. in Altenburg.





THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.

